Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Mat-
thaus 6,24-34 (1526)

Von Martin Luther

Matthdus 6, 24-34: Jesus sprach zu seinen Jungern: Niemand kann zwei Herren dienen; ent-
weder wird er den einen hassen und den anderen lieben, oder er wird an dem einen hangen
und den anderen verachten. Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem Mammon. Darum sage ich
euch: Sorgt euch nicht um euer Leben, was ihr essen und trinken werdet, auch nicht um euren
Leib, was ihr anziehen werdet.

Ist nicht das Leben mehr als die Speise und der Leib mehr als die Kleidung? Seht die Vogel
unter dem Himmel an: sie sden nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in Scheunen, und
euer himmlischer Vater ernadhrt sie doch. Seid ihr nicht viel mehr wert als sie?

Wer von euch kann durch Sorgen seiner Lebensldnge auch nur eine Elle hinzufiigen? Warum
sorgt ihr euch also um die Kleidung? Betrachtet die Lilien auf dem Feld, wie sie wachsen: sie
arbeiten nicht, sie spinnen nicht. Doch ich sage euch, dass auch Salomo in all seiner Herrlich-
keit nicht gekleidet war wie eine von ihnen.

Wenn nun Gott das Gras auf dem Feld so kleidet, das heute steht und morgen in den Ofen ge-
worfen wird, sollte er euch nicht viel mehr kleiden, ihr Kleingldubigen? Darum sollt ihr euch
nicht sorgen und sagen: Was werden wir essen? Was werden wir trinken? Womit werden wir
uns kleiden? Nach all dem trachten die Heiden. Denn euer himmlischer Vater weil3, dass ihr
das alles braucht.

Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch das alles
zufallen. Darum sorgt euch nicht um den morgigen Tag, denn der morgige Tag wird fur das
Seine sorgen. Es ist genug, dass jeder Tag seine eigene Plage hat.

Zusammenfassung des Evangeliums.

1. Man kann nicht Gott dienen und dem Mammon, denn wie Paulus sagt: ,,Die, die
reich werden wollen, fallen in Versuchung und in eine Falle und in viele torichte
und schédliche Begierden, welche die Menschen in Verderben und Verdammnis
stiirzen. Denn Geiz ist die Wurzel allen Ubels.*

2. Wir sollen arbeiten, aber die Sorge Gott liberlassen, so wie ein Bauer, der, nach-
dem er alles getan hat, auf die Frucht und die Ernte von Gott wartet. Doch darin
werden wir alle angefochten.

3. Wenn Gott einmal die Kreaturen kleidet und nahrt, die er geschaffen hat, wird er
uns umso mehr kleiden und néhren, da er auch unser Vater ist.

4, Es sind die Heiden und nicht die Christen, die Gott nicht vertrauen, sondern sich
auf ihre Klugheit und Vorsicht verlassen.

5. Wir sollen allein durch Gebet von Gott fordern, dass wir durch den Glauben seine

Kinder sein dirfen. So werden uns zeitliche Dinge in Flle zufallen und von unse-
rem Vater gegeben werden. Die Kinder sorgen nicht fiir sich, sondern der Vater
sorgt fur sie. Das ist eine grof3e Verheillung und Zusage.

Auslegung des Evangeliums.
In diesem Evangelium sehen wir, wie Gott die Christen von den Heiden unterscheidet. Und

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
1 01.09.2024



diese Lehre gibt der Herr nicht den Heiden, denn sie nehmen sie nicht an, sondern sie ist sei-
nen Christen gegeben. Doch er halt diejenigen nicht fiir seine Christen, die das Wort nur ho-
ren, es lernen wollen und es wie die Nonnen den Psalter nachsagen kénnen. So hort auch der
Teufel das Evangelium und das Wort Gottes, ja, er kann es besser als wir und kénnte es
ebenso gut predigen wie wir, wenn er wollte. Aber das Evangelium ist eine solche Lehre, die
lebendig sein und in die Tat umgesetzt werden soll. Sie soll die Menschen starken und trosten,
mutig und kithn machen. Darum, diejenigen, die das Evangelium nur héren, um es zu wissen
und tber die Weisheit Gottes reden zu kénnen, gehdren nicht zu den Christen, sondern dieje-
nigen, die so handeln, wie das Evangelium lehrt, das sind die wahren Christen. Doch davon
finden wir sehr wenige; viele horen es, aber nicht alle sind Christen.

Nun wollen wir betrachten, welche Lehre der Herr in diesem Evangelium gibt. Zuerst beginnt
er mit einem naturlichen Beispiel, das wir alle anerkennen missen, dass es so ist. Es lehrt
auch die Erfahrung eines jeden und spricht also:

,,Niemand kann zwei Herren dienen; entweder wird er den einen hassen und den anderen lie-
ben oder an dem einen hangen und den anderen verachten.*

Wer nun zwei Herren dienen will, wird so dienen, dass es kein echter Dienst ist, denn es muss
gewiss so gehen, wie der Herr hier sagt. Man kann wohl einen Knecht zwingen, ein Werk zu
tun, das ihm widerstrebt und ihm unangenehm ist, aber gerne tut er es nicht, er meint es auch
nicht von Herzen. Er kann es wohl tun, solange sein Herr anwesend ist, aber wenn er weggeht,
so eilt er davon und macht nichts Gutes. So will der Herr nun, dass der Dienst aus Liebe und
freiwillig geschieht, sonst ist es kein Dienst. Denn die Menschen haben es nicht gern, wenn
man ihnen etwas widerwillig tut. Dies geschieht nun auf nattrliche Weise, und wir erfahren es
auch taglich, dass es so zugeht.

Ist es nun so, dass niemand unter den Menschen zwei Herren dienen kann, dann umso mehr
soll es beim Dienst an Gott so sein, dass der Dienst nicht geteilt, sondern willig und von Her-
zen geschehen muss.

Darum flgt der Herr hinzu und spricht: ,,Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem Mammon.*
Denn Gott kann es nicht ertragen, dass man neben ihm auch einem anderen dient [2. Mose 34,
14]. Er ist ein eifersuchtiger Gott, wie er selbst sagt, und kann es nicht dulden, dass jemand
ihm dient und gleichzeitig seinem Feind. Allein mir, spricht er, oder lass es ganz sein.

Sieh nun, wie geschickt Christus hier das Beispiel einfuhrt. ,,Niemand*, spricht er, ,.kann zwei
Herren dienen; entweder wird er den einen hassen und den anderen lieben, oder er wird an
dem einen héngen und den anderen verachten. lhr kénnt nicht Gott dienen und dem Mam-
mon.* Als wollte er sagen: Wie es unter den Menschen zugeht, so geht es auch vor Gott zu.

Wir werden nur wenige finden, die nicht gegen dieses Evangelium siindigen. Der Herr fallt
ein strenges Urteil, das erschrecklich zu horen ist, dass er so etwas von uns sagen soll. Doch
niemand will es bekennen, ja, niemand will es ertragen, dass man sagt, dass wir Gott hassen
und verachten und dass wir seine Feinde sind.

Niemand wirde, wenn man ihn fragte, ob er Gott liebt und ihm anhéngt, sagen: ,,Ja, ich liebe
ihn.« Aber sieh, wie der Text hier schlief3t, dass wir alle Gott hassen und verachten, den Mam-
mon lieben und an ihm héngen. Doch Gott wird das von uns bis zu seiner Zeit ertragen. Wenn
er es erkennt, wird er uns mit voller Harte ins Feuer werfen, bevor wir uns umsehen kdénnen.

Es ist unmoglich, dass derjenige, der Geld und Gut liebt und daran héngt, Gott nicht hassen

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
2 01.09.2024



sollte. Denn hier stellt er zwei Dinge einander gegentiber, die Feinde sind, und schlie3t: Wenn
du den einen von beiden liebst und ihm anhé&ngst, so musst du den anderen hassen und verach-
ten. Darum, so gut jemand hier auf Erden lebt und doch am Gut h&ngt, kann es nicht anders
sein, er muss Gott hassen. Umgekehrt, wer nicht am Geld und Gut hangt, der liebt Gott, das
ist gewiss.

Aber wo sind sie, die Gott lieben und nicht am Geld und Gut hédngen? Sieh dir die ganze Welt
an, auch die Christen, ob sie Geld und Gut verachten. Es erfordert Mihe, das Evangelium zu
horen und auch danach zu handeln. Wir haben das Evangelium, Gott sei Dank, das kann nie-
mand leugnen. Was tun wir aber damit? Wir denken nur daran, es zu lernen und zu wissen,
mehr wird nicht daraus.

Wir meinen, es sei genug, es zu wissen, und machen uns keine Sorgen, dass wir auch einmal
danach handeln sollten. Doch wenn jemand einen Gulden oder zwei, ja kaum einen Groschen
im Fenster oder in der Stube liegen lasst, dann sorgt er sich und flrchtet, dass ihm das Geld
gestohlen wird. Doch das Evangelium konnte ein ganzes Jahr lang unbeachtet bleiben, und
solche Leute wollen dennoch fur evangelisch gehalten werden.

Hier sehen wir, was und wer sie sind. Wenn wir Christen waren, so wiirden wir es so machen:
Wir wiirden die Guter verachten und fiir das Evangelium sorgen, dass wir es auch einmal in
die Tat umsetzen und es durch unser Handeln beweisen. Solcher Christen sehen wir wenige,
darum mussen wir auch das Urteil horen, dass wir Verdchter Gottes sind und Gott hassen um
der Reichtiimer und Giiter willen. Das ist ein feiner Ruhm fir uns, wir sollten uns dafiir scha-
men und uns ins Herz greifen. Raus mit uns! Wie gut stehen wir nun da, das heif3t, meine ich,
gestrichen, was wir furr Friichte sind.

Nun, die Welt kann ihren Unglauben nicht in groben &ulerlichen Siinden verbergen. Denn ich
sehe, dass sie einen Gulden mehr liebt als Christus und alle Apostel, selbst wenn sie hier wa-
ren und predigen wirden. Ich kann das Evangelium taglich horen, aber es bewirkt nicht tag-
lich Nutzen in mir. Es mag jedoch kommen, wenn ich es ein ganzes Jahr lang hore, dass mir
der Heilige Geist in einer Stunde gibt, was ich brauche. Wenn ich nun diese Stunde erreiche,
so erlange ich nicht nur finfhundert Gulden, sondern auch die Reichtumer der ganzen Welt.
Denn was hatte ich nicht, wenn ich das Evangelium hétte? Gott hétte ich erlangt, der Silber
und Gold schafft, der alles hat, was auf Erden ist. Denn ich habe einen solchen Geist empfan-
gen, durch den ich weiB, dass ich ewig erhalten werde. Das ist viel mehr, als wenn ich die Kir-
che voller Gulden hétte. Sieh, ob unser Herz nicht ein Schalk ist, voller Bosheit und Unglau-
ben? Wenn ich ein rechter Christ wére, so spreche ich: Welche Stunde das Evangelium
kommt, so kommen mir hunderttausend Gulden, ja viel mehr. Denn wenn ich diesen Schatz
habe, so habe ich alles, was im Himmel und auf Erden ist. Aber diesem Schatz muss man al-
lein dienen, denn man kann nicht Gott und dem Mammon dienen. Entweder du musst Gott
lieben und das Geld hassen oder du musst Gott hassen und das Geld lieben, das und nichts an-
deres. Und der Herr gebraucht hier die hebraische Ausdrucksweise, die wir im Deutschen
nicht so im Gebrauch haben. Mammon heif3t Gut oder Reichtiimer, und ein solches Gut, das
man nicht gebraucht, sondern als Schatz anh&uft, ist eigentlich das Geld und Gut, das man als
Vorrat anlegt. Das tun nun Christen nicht, sie sammeln keinen Schatz, sondern sie bitten Gott
um das tagliche Brot. Aber die anderen lassen sich nicht damit genligen, sie machen groRe
Vorréte, auf die sie sich verlassen, wenn unser Herr Gott heute oder morgen sterben wiirde,
dass sie dennoch wissten, wie es weitergeht. Darum nennt Paulus die Reichtimer und den
Geiz einen Gott dieser Welt und eine Abgotterei. Damit stimmt Christus hier Gberein und
nennt es dem Mammon dienen.

Wie kommt es nun, dass das Evangelium und Paulus am meisten den Geiz als Abgo0tterei

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
3 01.09.2024



bezeichnen und andere Stinden nicht, obwohl Unreinheit, Hurerei, Lste, bose Begierden, Un-
keuschheit und andere Laster noch mehr gegen Gott sind? Es geschieht uns zur grof3en
Schande, weil das Gold unser Gott ist, dem wir dienen, auf den wir vertrauen und auf den wir
uns verlassen, der uns doch weder erhalten noch retten kann. Denn auch wenn einer die
Reichtimer der ganzen Welt hétte, so ist er doch nicht einen Augenblick sicher vor dem Tod.

Was helfen dem Kaiser seine groRen Schétze und Reichtlimer, wenn die Stunde kommt, in der
er sterben soll? Es ist ein schandlicher, hésslicher, onnmachtiger Gott, der auch in schwerer
Not nicht helfen kann, ja, der sich selbst nicht bewahren kann. Da liegt er im Kasten und lasst
sich bewachen, man muss auf ihn achtgeben. Der Herr, der ihn besitzt, muss Tag und Nacht
darauf achten, dass ihn die Diebe nicht stehlen, denn der ohnmachtige Gott kann weder ihm
noch sonst jemandem helfen. Pfui auf dich, du toter Gott, der auch im Geringsten nicht helfen
kann, und doch ist er so kostbar und wertvoll, dass man grof3e K&sten und Schldsser fur ihn
anfertigen lasst, und sein Herr muss stets dariiber wachen und sorgen, dass ihm kein Feuer wi-
derfahrt oder ihm kein anderes Ungliick zustoRt. Wenn dieser Schatz oder Gott in Form von
Kleidung existiert, muss man ihn vor den kleinsten Wirmchen, vor den Motten schiitzen, da-
mit sie ihn nicht verderben oder zerfressen.

Eigentlich sollten uns die Wande anspucken, weil wir mehr Vertrauen auf einen Gott setzen,
den die Motten fressen und den der Rost zerfrisst, als auf den Gott, der alles erschafft und
gibt, ja, der Himmel und Erde und alles, was darin ist, in seiner Hand hélt. Ist es nicht eine
narrische Sache um die Welt, dass sie sich vom wahren Gott abwendet und auf den schandli-
chen Mammon vertraut, auf den armen elenden Gott, der sich selbst nicht helfen noch sich vor
Rost bewahren kann? O wie narrisch ist das von der Welt. Gott schickt dem Geld und Gut
viele Feinde, damit wir unseren Unglauben und gottlosen Zustand sehen und erkennen, dass
wir auf einen ohnméchtigen und gebrechlichen Gott vertrauen, wahrend wir doch so leicht
zum wahren, méchtigen und starken Gott gelangen konnten, der uns alles gibt: Geld, Gut,
Fruchte, was immer wir brauchen. Und dennoch sind wir so toricht und machen Gotter dar-
aus. Pfui dich, du vermaledeiter Unglaube.

Andere Stinden machen uns doch fréhlich, wir gewinnen etwas davon, wie beim Essen und
Trinken oder bei der Unzucht, da hat man doch zumindest zeitweise Freude daran. Ebenso be-
friedigt auch der Zorn seinen eigenen Genuss, und andere Laster ebenso. Aber bei diesem
Laster muss man dienen, geplagt und gemartert sein, ohne Unterlass; es gibt keine Lust oder
Freude daran. Da liegt das Geld auf einem Haufen und lasst sich bedienen, obwohl es nicht
einmal eine Schale Wein bringen kann; da kommt der Rost und frisst es, doch trotzdem darf
man es nicht anrtihren, damit man seinen Gott nicht erziirnt. Und wenn seine Diener es lange
bewahren, haben sie am Ende nicht mehr davon als irgendein armer Bettler. Ich habe nichts,
aber ich esse und trinke genauso gut wie jeder andere. Wenn jener stirbt, nimmt er genauso
viel davon mit wie ich. Es ist gewiss so, dass diese Leute niemals so gut und kostlich leben
wie oft die armen Leute. Wer richtet das so ein? Gott der Herr sorgt dafr.

Dann haben sie irgendeine Plage am Leib, dass sie nicht essen kdnnen, oder sie sind innerlich
so krank, dass ihnen das Essen nicht schmeckt. Dann haben sie einen schlechten Magen, die
Lunge und die Leber faulen, sie haben diese oder jene Krankheit, sie leiden hier und dort und
haben niemals eine frohliche, gute Stunde; es gelustet sie weder nach Essen noch nach Trin-
ken. So ergeht es denen, die diesem Gott Mammon dienen. Der wahre Gott lasst sich gebrau-
chen, er dient den Menschen, aber der Mammon tut es nicht, er will nur still liegen und lasst
sich bedienen. Und aus diesem Grund nennt das Neue Testament den Geiz Gotzendienst, weil
er genauso bedient werden will. Aber lieben und nicht genieRen — das kdnnte sogar den Teufel
verérgern — widerfahrt allen, die diesen Gott, den Mammon, lieben und ihm dienen. Wer sich

nun nicht schamt und rot wird, der hat eine eiserne Stirn.

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
4 01.09.2024



So héngt alles an dem Wort ,,dienen*, denn es ist nicht verboten, Geld und Gut zu besitzen,
denn wir kdnnten es nicht entbehren. Abraham, Lot, David, Salomon und andere hatten viel
Gut und Geld, und auch heute findet man viele reiche Leute, die dennoch fromm sind. Aber es
ist etwas anderes, Gut zu haben und dem Gut zu dienen, Mammon zu haben und den Mam-
mon als Gott zu verehren. Hiob war auch reich, hatte viel Gut und war méchtiger als alle, die
gegen Morgen wohnten, wie es im Buch Hiob steht. Dennoch sprach er: ,,Habe ich das Gold
zu meiner Zuversicht gemacht und zu den Goldklumpen gesagt: ,Mein Trost‘? Habe ich mich
gefreut, dass ich grof3es Gut hatte und meine Hand allerlei erworben hatte?*

Zusammengefasst: Gott will, dass wir dem Geld und Gut nicht dienen und uns nicht sorgen,
sondern arbeiten und ihm die Sorge berlassen. Wer Gut hat, der sei ein Herr desselben Guts,
wer aber dient, der ist ein Knecht, und er besitzt nicht das Gut, sondern das Gut besitzt ihn,
denn er darf es nicht gebrauchen, wenn er will, und kann auch anderen damit nicht dienen, ja,
er ist nicht so frei, dass er es anriihren drfte.

Ist er aber ein Herr tiber das Gut, so dient das Gut ihm, und er dient nicht dem Gut, dann darf
er das Gut gebrauchen wie Abraham, David, Hiob und andere reiche Manner und sorgt allein
auf den Herrn, wie der heilige Paulus den Korinthern lehrt. Danach hilft er den Armen von
dem Gut und gibt denen, die nichts haben. Wenn er jemanden sieht, der keinen Mantel hat, so
spricht er zum Geld: ,,Heraus, Junker Gulden, dort ist ein armer nackter Mann, der hat keinen
Mantel, dem musst du dienen.* Dort liegt einer krank, der hat keine Labung, ,,heraus, Junker
Annenberger, heraus, Junker Joachimstaler, ihr misst fort, hin und helft ihm!“ Die, die so mit
ihrem Gut umgehen, die sind Herren ihres Gutes, und das tun gewiss alle rechtschaffenen
Christen. Die aber viel Geld sparen und immer nur daran denken, wie der Haufen groéfier und
nicht kleiner wird, das sind Knechte.

Der ist ein Herr des Mammons, der ihn anrihrt, der fir diejenigen sorgt, die ihn brauchen, und
lasst Gott walten, der da sagt: ,,Gibst du, so gebe ich auch. Hast du nichts mehr, so hast du
doch noch mich, der ich noch genug habe, ja, ich habe mehr, als ich vergeben habe und noch
vergeben kann.* Wir sehen hier und da viele fromme arme Leute, nur damit die Reichen den
Armen helfen und ihnen mit ihrem Reichtum dienen sollen. Tust du es nicht, so hast du ein
sicheres Zeichen, dass du Gott hasst.

Wer dieses Urteil nicht schreckt, welches er am Jingsten Gericht héren wird, den wird nichts
bewegen. Denn so wird er von Gott héren missen: ,,Siehe, du hast mich gehasst und geliebt
den, der sich selbst nicht vor dem Rost und den Motten bewahren konnte.* O wie gut wirst du
dann dastehen!

So ist nun die Meinung: Giter mussen wir haben, aber mit dem Herzen sollen wir nicht daran
héngen, wie auch der Psalm sagt: ,,Wenn euch Reichtum zufallt, so héngt das Herz nicht da-
ran.* Arbeiten sollen wir, aber uns nicht um die Nahrung sorgen. Das sagt der Herr im Evan-
gelium mit klaren, deutlichen Worten, wo er so schlie3t und spricht:

,,Darum sage ich euch: Sorgt nicht fiir euer Leben, was ihr essen und trinken werdet, auch
nicht fur euren Leib, was ihr anziehen werdet.*

Und gebraucht nun eine vernlnftige, naturliche Rede, damit er sie Uiberzeugen will, dass sie
sich um die Nahrung nicht sorgen sollen. Denn die Vernunft muss hier zustimmen und zuge-
ben, dass es so ist, wie er sagt. Er gibt den Grund und die Ursache seiner Rede an und fragt:

,,,Ist nicht das Leben mehr als die Speise und der Leib mehr als die Kleidung?*«

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
5 01.09.2024



Als wollte er sagen: Ihr kehrt es genau um. Die Speise soll dem Leben dienen, doch nun dient
das Leben der Speise. Ebenso mit der Kleidung: Die Kleider sollen dem Leib dienen, doch der
Leib muss den Kleidern dienen. So blind ist die Welt, dass sie das nicht erkennt.

Nun mussen wir hier gut auf die Worte des Herrn achten. Er sagt: ,,Sorget nicht, aber er sagt
nicht: ,,Arbeitet nicht. Sorge ist uns verboten, Arbeit jedoch nicht. Ja, es ist uns geboten und
auferlegt, so zu arbeiten, dass uns der Schweil3 tiber die Nase flie3t. Gott will nicht, dass der
Mensch untétig [1. Mose 3, 19] bleibt. Darum sagte er zu Adam: ,,Im Schweil3e deines Ange-
sichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zur Erde wirst, von der du genommen bist.* [Ps.
104, 23 f.] Und wie es im Psalm steht: ,,Wenn die Sonne aufgeht, so geht der Mensch auch an
seine Arbeit und an sein Tagwerk bis zum Abend.* Sorgen sollen wir nicht, das ist uns hier
verboten, denn wir haben einen reichen Gott, der uns Nahrung und Kleidung zusagt, denn er
weil}, was uns fehlt, ene wir Sorgen machen und bitten.

Warum gibt er es uns dann nicht ohne Arbeit? Weil es ihm so gefallt. Er hei3t uns arbeiten,
und dann gibt er es, nicht um unserer Arbeit willen, sondern aus seiner Gute und Gnade. Das
sehen wir mit eigenen Augen, denn obwohl wir das ganze Jahr tiber auf den Feldern arbeiten,
gibt es dennoch Jahre, die reicher sind als andere. Darum sind wir Narren, ja, wir handeln ge-
gen Gott, wenn wir uns Sorgen machen, wie wir Geld und Gut zusammenbringen sollen, ob-
wohl uns Gott so reichlich versprochen hat, dass er uns alles geben und Gberreich mit allen
notwendigen Dingen versorgen will. Doch kdnnte einer sagen: Sagt nicht der heilige Paulus,
wir [Rom. 12, 8. 11] sollen sorgfaltig sein? So heil3t es zu den R6mern: ,,Wenn jemand re-
giert, so sei er sorgfaltig* und bald danach: ,,Seid nicht trage in eurem FleiR.* Ebenso sagt er
zu [Phil. 2, 20] den Philippern von Timotheus: ,,Ich habe keinen, der so ganz meines [2. Kor.
11, 28] Sinnes ist, der so von Natur fir euch sorgt. Und Paulus selbst rihmt sich, dass er
grolRe Sorge fir alle Gemeinden tragt. Da seht ihr, dass wir dennoch auch Sorge tragen sollen.

Antwort: Unser Leben und ein christliches Wesen stehen in zwei Teilen, im Glauben und in
der Liebe. Der erste Teil betrifft Gott, der andere den Néchsten. Der erste Teil ist unsichtbar,
und das ist der Glaube, den sieht nur Gott. Der andere Teil ist sichtbar und das ist die Liebe,
die wir unserem Nachsten erweisen sollen. Nun, die Sorge, die aus der Liebe kommt, ist gebo-
ten. Wenn ich glaube, dass ich einen Gott habe, dann kann ich fur mich selbst nicht sorgenvoll
sein. Denn wenn ich glaube, dass Gott fur mich sorgt wie ein Vater fur sein Kind, warum
sollte ich mich furchten? Warum sollte ich mir viele Sorgen machen? Ich sage schlicht: Bist
du mein Vater, so weil ich, dass mir nichts [Ps. 16, 8] Bdses widerfahren kann, wie es im
Psalm steht: ,,Ich habe den Herrn allezeit vor Augen; denn er ist mir zur Rechten, darum
werde ich nicht wanken.*“ Auch hat er alles in seiner Hand, darum kann mir nichts fehlen, er
sorgt fur mich.

Wenn ich aber dazu neige, selbst Sorge zu tragen, ist diese Sorge allezeit gegen den Glauben,
und deshalb verbietet er auch diese Sorge. Aber die Sorge der Liebe will er erhalten wissen,
da will er, dass wir flr andere sorgen, ihnen unser Gut und unsere Gaben mitteilen. Bin ich
ein Regent, so soll ich fiir die Untertanen sorgen. Bin ich ein Hausvater, so muss ich fiir mein
Hausgesinde sorgen, und so weiter, je nachdem jeder seine Gaben von Gott empfangen hat.
Gott sorgt fir alle, und das ist eine Sorge, die den Glauben betrifft. Wir sollen auch fireinan-
der sorgen, und das ist die Sorge der Liebe, ndmlich wenn Gott mir etwas gegeben hat, dass
ich sorge, wie auch andere davon profitieren.

Man muss hier darauf achten, dass wir keine Erklarungen hinzufligen, sondern es einfach so
verstehen, wie die Worte lauten. Wir sollen uns nicht um Nahrung sorgen. Gott sagt: ,,Arbeite,
und gib du nicht, ich will geben.“ Gibt er es, so sorge du dann, wie du es recht verteilst. Sorge

nicht, dass du es bekommst, sondern bemihe dich, wie dein Hausgesinde und andere

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
6 01.09.2024



dasselbe, was dir Gott gegeben hat, auch bekommen, und sorge, dass dein Hausgesinde arbei-
tet und nicht ungezogen wird.

Bin ich ein Prediger, so soll meine Sorge nicht sein, woher ich das nehme, was ich predige,
denn wenn ich es nicht habe, so kann ich es nicht geben, [Luk. 21, 15] denn Christus hat ge-
sagt: ,,Ich will euch Mund und Weisheit geben, welcher nicht widerstehen noch widerspre-
chen werden kdnnen alle eure Gegner.* Sondern habe ich das, so soll ich nun sorgen, wie es
andere von mir empfangen, und dass ich bestrebt bin, es auf die frommste Weise weiterzuge-
ben. Wie ich die Unwissenden lehre, die Wissenden ermahne und ermutige, wie ich die be-
triibten Gewissen troste, die nachléssigen, schlafrigen Herzen aufwecke, und so weiter, wie es
der heilige Paulus getan hat und seinen Jiingern Timotheus und Titus auch zu tun befohlen
hat. Das soll meine Sorge sein, ndmlich wie es andere von mir empfangen. Ich aber soll stu-
dieren und Gott bitten. Studieren ist eine Arbeit, diese Arbeit will er, dass ich tue, und wenn
es ihm geféllt, so will er geben. Es kann wohl vorkommen, dass ich lange studiere und er den-
noch nichts gibt. Uber ein Jahr oder zwei, und wenn es ihm gefallt, gibt er es plotzlich reich-
lich und Uberflieend auf eine Stunde.

[Seite 379] Ebenso soll es auch ein Hausvater machen, er warte nur auf sein Tun, das ihm be-
fohlen ist, und lasse unseren Herrn Gott sorgen, wie er es gibt. Wenn er es gibt, dann soll er
sorgen, wie er es anderen, seinem Hausgesinde gibt, und darauf achten, dass es keinen Mangel
hat an Leib und Seele. Das meint der Herr hier, wenn er sagt, wir sollen nicht sorgen um
Speise und Kleidung, aber arbeiten will er, das ist kurzum gesagt, denn du misstest lange hin-
ter dem Ofen liegen, bis dir etwas gegeben wird, wenn du weder pflligst noch arbeitest. Gott
konnte dich wohl ohne Arbeit erndhren, kdnnte dir wohl Gebratenes und Gekochtes, Korn und
Wein auf dem Tisch wachsen lassen, aber er will es nicht tun, er will, dass du arbeiten sollst
und in diesen Dingen deine Vernunft gebrauchst.

Ebenso verhalt es sich mit dem Predigen und mit allen anderen Dingen. Er gibt uns Wolle, die
lasst er uns auf den Schafen wachsen, aber es wird nicht sofort Tuch daraus, wir missen es
bearbeiten und Tuch daraus machen. Wenn das Tuch da ist, so wird nicht gleich ein Rock dar-
aus, der Schneider muss ihn erst machen. Und so verhalt es sich auch mit allen Dingen. Gott
will sorgen und wir sollen arbeiten.

Davon haben wir ein Beispiel vor Augen in Fille, und besonders erzahlt er uns zwei Bei-
spiele, die uns billig schamrot machen sollten, namlich von den Végeln und von den Blumen
auf dem Feld.

Von den Végeln spricht er so:

,,Seht die Vogel unter dem Himmel an, sie séen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in
die Scheunen, und euer himmlischer Vater ernéhrt sie doch.*

Als wollte der Herr sagen: lhr habt noch nie einen VVogel gesehen, der mit einer Sichel geern-
tet und in die Scheunen gesammelt hatte. Die VVOgel arbeiten auch nicht wie wir, dennoch
werden sie erndhrt. Damit will der Herr jedoch nicht sagen, dass wir nicht arbeiten sollen,
sondern er will uns mit diesem Beispiel die Sorge nehmen. Denn ein VVogel kann keine Feld-
arbeit treiben wie wir, doch ist er nicht ohne Arbeit, sondern er tut das, wozu er geschaffen ist,
nadmlich dass er Junge zeugt, sie ernéhrt und unserem Herrn Gott ein Liedlein dafur singt.
Hétte Gott ihm mehr Arbeit aufgetragen, so tate es auch mehr. Es steht friih auf, setzt sich auf
einen Zweig und singt das Lied, das es gelernt hat, und weif3 nichts von Speise, sorgt sich
auch nicht darum. Danach, wenn es hungrig ist, so fliegt es dahin und sucht ein Kérnlein, da

hat Gott ihm irgendwo eines hingelegt, an das es nie gedacht hat, als es sang, und hétte doch

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
7 01.09.2024



Grund genug gehabt, sich um die Nahrung zu sorgen. Schaut euch nun, wie die VVogel from-
mer und glaubiger sind als ihr, die fréhlich sind und mit Freuden singen und nicht wissen, was
sie zu essen haben.

Das ist uns zu einer machtigen, groRen Schande gesagt, dass wir nicht so handeln kénnen, wie
die Vogel es tun. Ein Christ sollte sich vor einem Vogel schamen, weil dieser eine Kunst be-
herrscht, die er nie gelernt hat. Wenn du ihm im Fruhling, wenn die Vogel am schonsten sin-
gen, sagen wardest: ,,Warum singst du so fréhlich, hast du doch noch kein Getreide in den
Scheunen?*, es wirde dich verspotten. Es ist ein gewaltiges Beispiel, das uns wahrlich ins
Herz treffen und uns anspornen sollte, Gott mehr zu vertrauen, als wir es tun. Darum be-
schlief3t er auch mit einem heftigen Spruch und sagt:

,.Seid ihr nicht viel mehr als sie?*

Ist es uns nicht eine grofRe Schande, dass der Herr uns die VVogel zu Meistern macht und vor-
hélt, dass wir erst von ihnen lernen sollen? Pfui Gber den hé&sslichen, schandlichen Unglauben,
die Vdgel tun, was sie sollen, wir aber nicht. [1. Mose 1, 28] Im ersten Buch Mose haben wir
ein Gebot, dass wir Herren sind (ber alle Kreaturen, und die VVogel sollen unsere Herren sein
in der Klugheit. Fort mit dem heillosen Unglauben! Gott macht uns zu Narren und stellt uns
die VVOgel als Lehrer vor, dass sie unsere Meister sein und uns regieren, die wir sie regieren
sollten, nur um uns zu zeigen, wie wir dem Mammon dienen und den rechten, wahren Gott
verlassen. Nun folgt das andere Beispiel von den Blumen auf dem Feld, und es lautet so:

,,Wer von euch kann durch Sorgen seine Lebensldnge um eine Elle verlangern? Warum sorgt
ihr euch dann um die Kleidung? Betrachtet die Lilien auf dem Feld, wie sie wachsen. Sie ar-
beiten nicht, noch spinnen sie, und doch sage ich euch, dass selbst Salomo in all seiner Herr-
lichkeit nicht so gekleidet war wie eine von ihnen. Wenn nun Gott das Gras auf dem Feld so
kleidet, das doch heute steht und morgen in den Ofen geworfen wird, wird er das nicht viel
mehr fur euch tun, ihr Kleinglaubigen?

Als wollte er sagen: Das Leben gehdrt nicht euch, auch der Leib nicht. Ihr konnt euch weder
um eine Elle verlangern noch verkiirzen, noch sorgt ihr dafur, wie ihr euch kleiden mogt. Seht
auf die Blumen auf dem Feld, wie sie geschmiickt und gekleidet sind, doch tut ihr nichts dazu,
sie ndhen nicht und weben nicht, dennoch sind sie schon geziert. Der Herr will damit jedoch
nicht sagen, dass wir nicht ndhen und weben sollen, sondern dass wir arbeiten, spinnen und
nahen sollen, aber sorgen sollen wir nicht. Das Ubel, das wir haben, ist unsere Arbeit. Wollen
wir dazu noch sorgen, so handeln wir sehr toricht. Denn es ist genug, dass jeder Tag sein eige-
nes Ubel hat.

Ich meine, das sei auch eine groRe Herausforderung, dass die Blimlein da stehen und uns be-
schamen und unsere Meister werden. Dankt den Blimlein, die von den Kiihen gefressen wer-
den, und Gott hat euch so hoch erhoben, dass ihr unsere Meister und Lehrer werdet. Weh uns,
wenn das fur uns eine Ehre ist, so weil} ich nicht. Wir missen bekennen, dass das geringste
Bliimlein, welches eine Kuh oder ein Schaf mit Fiif3en tritt, unser Schulmeister werden soll.
Sind wir nicht feine Leute? Ich meine auch. Und stellt daneben den reichsten, méachtigsten
Konig Salomo, der aufs Kostbarste mit Purpur und Gold bekleidet war, dessen Schmuck den-
noch nicht mit dem Blimlein zu vergleichen ist. Ist es nicht ein grol3es Ding, dass die Zierde
der Blumlein auf dem Feld hoher geschatzt werden soll als alle edlen Steine, als Gold und Sil-
ber?

Wir sind aber so blind und sehen nicht, was Gott damit bezwecken will und wie er es meint.

Das Blimlein steht da, damit wir es sehen sollen, es pocht uns und sagt: Auch wenn du den

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
8 01.09.2024



Schmuck der ganzen Welt an dir hattest, so bist du mir noch nicht gleich, denn ich stehe hier
und sorge nicht, woher mir dieser Schmuck kommt, ich kiimmere mich nicht darum, ich stehe
einfach da und tue nichts dazu. Und auch wenn du schon geschmickt bist, so bist du doch un-
gesund und dienst dem ohnmachtigen Mammon, ich aber bin frisch und hiibsch und diene
dem wabhren, rechten Gott. Seht, so ein h&sslich schéndliches Ding ist es um den Unglauben.
Das sind treffliche, gewaltige Beispiele: zwei, von den VVogeln und den Blumen. Die Vogel
beziehen sich auf die Speise, die Blumen auf die Kleidung. Und im ganzen Neuen Testament
ist uns unsere Schande nicht so aufgedeckt und vorgehalten wie eben in diesem Evangelium.
Aber es gibt wenige, die das verstehen. Aus diesen Beispielen und Gleichnissen schlief3t nun
der Herr und sagt:

,,Darum sollt ihr nicht sorgen und sagen: Was werden wir essen? Was werden wir trinken?
Womit werden wir uns kleiden? Nach all dem trachten die Heiden. Denn euer himmlischer
Vater weil3, dass ihr all dessen bedirft. Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes und nach seiner
Gerechtigkeit, so wird euch das alles zufallen. Darum sorgt nicht fiir den anderen Morgen,
denn der morgige Tag wird fur das Seine sorgen. Es ist genug, dass jeder Tag sein eigenes
Ubel hat.“

So ist nun die Summe des Evangeliums: Die Christen sollen sich nicht um Nahrung sorgen,
Gott sorgt fir sie, noch bevor sie daran denken. Aber arbeiten sollen sie, das ist ihnen gebo-
ten. Das sei genug von diesem Evangelium. Gott wolle uns Gnade geben, dass wir eines Ta-
ges auch danach handeln und das Evangelium uns nicht nur in den Ohren und auf der Zunge
bleibt, sondern ins Herz kommt und frisch mit der Tat hervorspricht. Das gebe Gott. Amen.

WA 10-1, S. 370-381 (Roths Sommerpostille von 1526)

Luther - Auslegung des Evangeliums am flinfzehnten Sonntag nach Trinitatis Matthdus 6
9 01.09.2024



