Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verste-
hens als Einflihrung in die Christologie!

Von Eberhard Jingel

,In Schwaben sagt man von etwas ldngst Geschehenem: es ist schon so lange, daf3 es bald
nicht mehr wahr ist. So ist Christus schon so lange fur unsere Stinden gestorben, daf3 es bald
nicht mehr wabhr ist.“ Die schwabische Pramisse und die keineswegs nur schwébisch gemeinte
Folgerung hat der Schwabe Georg Friedrich Wilhelm Hegel in sein Jenaer Tagebuch (Nr. 21)
eingetragen?. Hegel wird spater anders tiber den Tod Jesu Christi urteilen, sehr anders sogar.
Aber das interessiert jetzt nicht. Unsere Aufmerksamkeit gilt vielmehr der hermeneutischen
Eigentimlichkeit, die sich in jener schwébischen Redensart ausspricht: dal namlich die Lange
der Zeit, die ,,dazwischen® ist, genauer: die zwischen etwas Vergangenem und der jeweiligen
Gegenwart ihrerseits vergangen ist, dem Vergangenen Wahrheit zu rauben scheint. ,,Das ist ja
schon bald nicht mehr wahr sagt man dann. Und das nicht nur in Schwaben. Was ist ge-
meint? Und was bedeutet es, wenn man so auch von Jesus Christus, von seinem Leben, Wir-
ken und Sterben reden kann: ,.es ist schon so lange, da3 es bald nicht mehr wahr ist?*

Wir nehmen Hegels Jenaer Tagebuch-Notiz zum Anla3, um uns tiber den Sinn der Frage zu
verstandigen, auf die jede Christologie Antwort zu geben hat: wer ist Jesus Christus? Dabei
wird die Fragestellung zu beachten sein. Wir fragen nicht: wer war Jesus?, sondern: wer ist
Jesus Christus? Das ist ein Unterschied, tiber den Rechenschaft abzulegen ist. Es wird also zu
erdrtern sein, ob es sinnvoll ist, zu fragen, wer Jesus war, wenn man auf die Frage verzichtet,
wer Jesus Christus ist. Ebenso muB freilich auch umgekehrt erortert werden, ob es moglich ist,
zu fragen, wer Jesus Christus ist, ohne sich der Frage auszusetzen, wer Jesus war. Was soll
die Unterscheidung zwischen ,,ist“ und ,,war*, zwischen ,,Sein* und ,,Vergangen-Sein* hin-
sichtlich einer Person, die vor nahezu 2000 Jahren geboren wurde, deren Zeit also so augen-
scheinlich nicht die uns- rige ist? Und was soll die Unterscheidung zwischen der Frage nach
einem Jesus, der einmal da war, und der Frage nach dem Sein Jesu Christi? Woher dieser Zu-
wachs im Namen jener Person? Wie erklart er sich?

Hegels bedenkliche Notiz, es sei schon so lange her mit dem Tod Jesu Christi, daB es bald
nicht mehr wahr sei, macht auf zwei Probleme aufmerksam. Das eine Problem ist allgemeiner
(hermeneutischer) Art: es betrifft unser eigenes Verhdltnis zur Vergangenheit, betrifft unsere
Madglichkeit, von langst Vergangenem uns (noch) etwas sagen zu lassen. Das ist zutiefst ein
Problem geschichtlichen Verstehens. Da war etwas — und hier bin ich. Was geht’s mich an?
Was haben jenes Etwas damals, jenes ,es war einmal® und mein Hiersein und Jetztsein mitei-
nander zu schaffen? Auf diese allgemeine Frage geschichtlichen Existierens wird auch dann
einzugehen sein, wenn man nach Jesus Christus fragt. Die Frage nach dieser Person mag zwar
noch so einzigartig sein; sie impliziert dennoch notwendig jene allgemeine Frage nach dem
Zusammenhang unseres geschichtlichen Daseins mit dem, was geschehen ist, langst ehe wir

! Die folgenden Uberlegungen gehéren zum einleitenden Kapitel einer Ttibinger Christologie-Vorlesung, das die
Fragestellung der Frage ,,Wer ist Jesus Christus? erortert.
2 Dokumente zu Hegels Entwicklung, hg. von J. Hoffmeister, Texte und Forschungen zur deutschen Philosophie,

hg. von H. Gléckner, 2. B. Stuttgart 1936, S. 358.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
1 30.09.2024



waren.

Soviel zunéchst zur Kennzeichnung des ersten Problems. Die Kennzeichnung des anderen
Problems, das Hegel mit jener denkwirdigen Tagebuchnotiz aufwirft, ist komplizierter — wie
immer, wenn es um theologische Probleme geht. Es handelt sich um ein besonderes theologi-
sches Problem, das zwar mit jenem allgemeinen Problem auf das engste zusammenhéangt, den-
noch aber von ihm unterschieden werden muf3. Hegels Notiz ist ja insofern schon rein logisch
auffallend, als unter die allgemeine Redensart ,,es ist schon so lange (her), daB3 es bald nicht
mehr wahr ist” im Blick auf Jesus nicht — wie doch eigentlich zu erwarten — der Satz subsu-
miert wird: sein Leben ist schon so lange her, dal? es bald nicht mehr wahr ist. Hegel redet
vielmehr vom Tod Jesu Christi. Er ist schon so lange her. Der Tod scheint nach Hegel fur die
Person Jesu Christi reprasentativer zu sein als das Leben Jesu. Und auch hier féllt noch einmal
eine Besonderheit auf. Denn zu erwarten wére nach jener allgemeinen schwabischen Redens-
art ja allenfalls der Satz ,,So ist Jesus schon so lange gestorben, daf3 es bald nicht mehr wahr
ist“. Denn was hitte es flir einen Sinn, den Tod eines Menschen zu bezweifeln — nur weil der
Tod schon vor fast 2000 Jahren eingetreten ist! Wte man, dal3 er vor ca. 2000 Jahren gelebt
hat, man konnte aus der Lange der seitdem vergangenen Zeit geradezu schlie3en, daf? er nun-
mehr tot sein dirfte. Es geht also nicht nur um das Faktum des Gestorbenseins. Es geht viel-
mehr um die Bedeutung des Todes einer Person fiir andere. Hegel schreibt deshalb: ,,So ist
Christus schon so lange fur unsere Stinden gestorben, dal3 es bald nicht mehr wahr ist.” Die
Notiz verrat Skepsis oder auch Sorge—das kann hier unentschieden bleiben — hinsichtlich der
einzigartigen Bedeutung dieses Todes dieser Person. Aus dem Neuen Testament und aus der
kirchlich-theologischen Uberlieferung, aber wohl auch aus der eigenen Frommigkeit ist Hegel
die Vorstellung bekannt, dall der am Kreuz hingerichtete Mensch Jesus nicht nur ,,fiir sich®,
sondern zugleich ,.fiir alle Menschen®, ,,fiir uns®, genauer ,,fiir unsere Siinden* gestorben ist.
Was immer das heiRen mag, soviel diirfte klar sein: wenn das wahr ist, dann muf3 der Tod die-
ses Menschen und insofern doch wohl auch dieser Sterbende selbst etwas ,,sehr Besonderes
gewesen sein. Ihm kommt dann besondere, wenn nicht einzigartige Bedeutung zu. Wenn es
wahr ist, daB ein einziger Mensch fiir alle Menschen gestorben ist, dann muf} diese Wahrheit
eine einzigartige Wahrheit sein. Das ist das theologische Problem, auf das jene Tagebuchein-
tragung aufmerksam macht. Genauer: es ist die Voraussetzung eines theologischen Problems.

Hegel bringt diese Voraussetzung dadurch zum Ausdruck, da3 er von ,,Christus‘ redet. Chris-
tus ist urspriinglich kein Name einer Person, sondern ein Titel, ein Hoheitstitel. Der Hoheitsti-
tel ,,Christus* weist seinen Tréger als eine Person aus, die im Namen eines anderen in Aktion
tritt. Der Andere, in dessen Namen der Christus in Aktion tritt, heif3t: Gott. Ohne Gott kein
Christus! Wird Jesus mit Recht ,,Christus* tituliert, dann gilt entsprechend fiir diesen Men-
schen, daR er ohne Gott nicht er selbst ist. Ohne auf Gott zu sprechen zu kommen, wére es
also sinnlos zu sagen, dal® Christus fur unsere Stinden gestorben ist. Doch nun ist an Hegels
Notiz das Aufregende gerade dies, daf sie auch dieses sehr Besondere, diese einzigartige
Wahrheit ebenfalls unter die allgemeine Regel stellt: es ist schon so lange her, daf es bald
nicht mehr wahr ist. Damit stellt sich Gberhaupt erst das theologische Problem, auf das die Ta-
gebucheintragung aufmerksam macht. Es besteht darin, daB eine als gottlich geltende Wahr-
heit, eine sogenannte ewige Wahrheit als geschichtliches Ereignis begriffen wurde und damit
auch ganz und gar im Horizont der Zeitlichkeit der Geschichte verstanden werden muf3te.
Man mul} Lessings beriihmte Unterscheidung zwischen ,,zufalligen Geschichtswahrheiten*
und ,,notwendigen Vernunftswahrheiten®, muf} jenen (viel miverstandenen) Satz Lessings im
Ohr haben ,,Zufillige Geschichtswahrheiten konnen der Beweis von notwendigen Vernunfts-
wahrheiten nie werden*®, um Hegels Notiz richtig einzuschatzen. Lessing hatte sich ja gerade

3 Uber den Beweis des Geistes und der Kraft, in: Samtliche Schriften, hg. von K. Lachmann, 13. Bd., Leipzig

18973, S. 5.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
2 30.09.2024



dagegen gewehrt, die — unbestreitbaren — geschichtlichen Ereignisse als historischen Beweis
fiir ewige Wahrheiten gelten zu lassen, und gegen die entsprechenden neoorthodoxen (,,Neue-
rungen® einfiihrenden) Theologien seiner Zeit eingewendet: ,, Wann wird man aufhéren, an
den Faden einer Spinne nichts weniger als die ganze Ewigkeit hdngen zu wollen! — Nein, so
tiefe Wunden hat die scholastische Dogmatik der Religion nie geschlagen, als die historische
Exegetik ihr itzt tdglich schldgt.“* Dem Faden einer Spinne gleicht also hier die Tragfahigkeit
zufalliger Geschichtswahrheiten hinsichtlich der ewigen Wahrheit, um die es in der Religion
doch gehen soll. In anderem Kontext hat Fichte® 1806 denselben Sachverhalt so formuliert:
,Nur das Metaphysische, keinesweges aber das Historische, macht selig; das letztere macht
nur verstandig® (immerhin!). Auch bei Fichte ist dieser Satz auf die Bedeutung des in Raum
und Zeit geschehenen Lebens und Sterbens Jesu bezogen, von dem es die ewige Wahrheit —
das Metaphysische — gerade zu unterscheiden gelten soll. Hegel hingegen kann so nicht mehr
unterscheiden. DaB Christus flr uns gestorben ist, ist fur ihn ja gerade deshalb ein Problem,
weil es ,,s0 lange® her ist, ,,daf} es bald nicht mehr wahr ist“. Die ewige Wahrheit ist als solche
geschichtlich und deshalb problematisch. Das theologische Problem, das Hegels Notiz auf-
wirft, 18Rt sich folglich auch so formulieren: kann ewige Wahrheit geschichtlich veralten?

Wer ist Jesus Christus, dal} angesichts seiner Person diese Frage entsteht? Ist es nicht das Na-
tirlichste von der Welt, daR Menschen und ihre Werke veralten? Wozu also die Hegelsche
Sorge, bei Christus kdnne es genauso sein? Was veranla3t zu der Sorge, es konne die Wahr-
heit des Lebens und Sterbens Jesu so veralten, daf sie bald nicht mehr wahr ist?

Wir gehen nun, nachdem die beiden Probleme zundchst einmal grob kenntlich gemacht wor-
den sind, auf sie genauer ein.

Hegels merkwiirdige Tagebucheintragung, Christus sei ,,schon so lange fiir unsere Siinden ge-
storben, daf es bald nicht mehr wahr ist*, macht auf die Besonderheit geschichtlichen Daseins
aufmerksam. Geschichtliches Dasein ist in besonderer Weise der Zeit ausgesetzt. DaR die
Winkelsumme des Dreiecks 180° betragt, scheint jederzeit wahr zu sein. Es wird mit der Zeit
nicht mehr, aber auch nicht weniger wahr, daB es so ist. Die Zeit ist gleichgultig gegen diese
Wahrheit und diese gegen die Zeit. Geschichtliches Dasein scheint sich demgegeniber anders
zur Zeit zu verhalten. Es kann anscheinend mit der Zeit wahrer werden, aber auch weniger
und immer weniger wahr werden, so daB3 es schlieB3lich ,,bald nicht mehr wahr ist*. Wie
kommt das? Warum ist so vieles, was vergangenen Zeiten unbestreitbare Wahrheit zu sein
schien, heute einfach nicht mehr wahr? ,,Fiir Gott, Konig und Vaterland* sein Leben herzuge-
ben — das war einmal eine selbstverstandliche Pflicht, die der unbezweifelten Wahrheit ent-
sprang: das Leben sei der Guter hdchstes nicht. Heute ist sowohl jene Wahrheit der Liige
uberfiihrt als die Dreieinigkeit von Gott, Kénig und Vaterland dahin. Wie kommt das?

Wir verzichten darauf, die Beispiele beliebig zu vermehren, und versuchen statt dessen eine
grundlegende Antwort. Dabei gehen wir von der &uRerlichen Tatsache aus, daR geschichtli-
ches Dasein seinen Ort in der Zeit hat. Doch bereits diese duRerliche Tatsache ist ein in sich
selber vielschichtiges Phanomen. Die &ulierliche Tatsache, dal’ geschichtliche Existenz in der
Zeit und nur so da ist, fihrt uns tief hinein in die hermeneutische Problematik geschichtlichen
Daseins. Wir wollen diese Problematik analysieren, indem wir ihre verschiedenen Aspekte

4 Eine Duplik. aa0., S. 31 1.
5In der 6. Vorlesung iiber ,,Die Anweisung zum seligen Leben*: Simmtliche Werke, hg. von I. H. Fichte, 5. Bd.,

Berlin 1845 (= 1965), S. 485.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
3 30.09.2024



unterscheiden.

Zunéchst ist das Eingestandnis unerlailich, dal® wir selbst zur Verhandlung stehen, wenn wir
nach der Eigenart geschichtlichen Daseins fragen. Wir haben selber unseren Ort in der Zeit,
sind selber geschichtlich da. Das Dasein in der Zeit verbindet uns mit allem, was geschicht-
lich da ist, fundamental.

Dieser Sachverhalt mag freilich zunéchst trivial wirken. Schlief3lich verbindet uns auch das
Dasein im Raum mit allem, was rdumlich (dinglich, leiblich) da ist. Aber auch dieser Sachver-
halt kann eine scheinbare Trivialitat gar leicht verlieren — zum Beispiel wenn er sich mit der
Erfahrung verbindet, dal} Dasein im Raum mich immer an einen bestimmten — sei es diesen,
sei es jenen — Ort verweist, wie jedes Ding im Raum immer an diesem oder jenem Ort ist,
zum Beispiel Wasser in einem Topf. ,,Wenn der Topf aber nun ein Loch hat?*“ Der Ort im
Raum ist offensichtlich seinerseits veranderbar. Der Ort im Raum ist selber der Zeit ausge-
setzt. ,,Steter Tropfen hohlt den Stein.* Aber auch der Raum selbst, den ich doch immer nur
begrenzt erfahre, kann sich gerade in seiner Begrenztheit verandern. Seine Grenzen kdnnen
sich so verandern, dal? der Raum eng wird. Er kann beéngstigend eng werden. Er kann aber
auch bedngstigend weit werden: ,,Die Wiiste wéichst. Weh dem, der Wiisten birgt!** Natiirlich
gibt es auch positive Erfahrungen solcher Raumveranderungen. Immer aber ist die Zeit am
Werk, wenn Ortsveranderung oder Veranderung von Raumerfahrung geschieht. Das Dasein
im Raum ist zeitlich vermittelt.

Erst recht gilt das jedoch fiir das Dasein in der Zeit. Und insofern ist die Tatsache, daf® wir sel-
ber in der Zeit sind und insofern mit allem, was geschichtlich da ist, fundamental verbunden
sind, alles andere als eine triviale Feststellung. Sind wir in der Zeit da, dann sind wir auch
durch die Zeit selbst mit allem vermittelt, was seinerseits in der Zeit da ist. Fur das Verhaltnis
der Gegenwart zur unmittelbaren Zukunft leuchtet das sofort ein. Man kann heute nicht leben,
als hatten wir morgen nicht wiederum ein gemeinsames Heute. Wie es morgen sein soll, dar-
uber kann man verschiedener Meinung sein und soll man gegebenenfalls auch hart — aber ver-
antwortlich — streiten. Man kann aber nicht daruber streiten, dal} wir morgen wiederum ein ge-
meinsames Heute haben werden — es sei denn, man wollte einen solchen Streit durch Tot-
schlag beenden. Wenn ich nur allein ubrig bleibe, dann gibt es allerdings keine gemeinsame
Zukunft mehr. Solange ich aber nicht allein in der Zeit bin, werde ich durch die Zeit selbst mit
allem Gleichzeitigen so verbunden, dal? die nichste und unmittelbare Zukunft uns gemeinsam
bevorsteht. Inwiefern das auch flr die weitere und fernere und fernste Zukunft gilt, ware wei-
terer Prifung wert. Werde ich durch die Zeit auch mit jenem geschichtlichen Dasein vermit-
telt werden, das zu einer Zeit da sein wird, wenn ich nicht mehr existiere?

Wir nehmen diese Frage so auf, dal wir sie in das Verhéltnis von Vergangenheit und Gegen-
wart Ubersetzen. Denn wenn ich nicht mehr existiere, werde ich ja eben in jenem kommenden
Heute vergangen sein. Folglich kann dasselbe Problem auch im Verhaltnis der Vergangenheit
zu unserer eigenen Gegenwart erortert werden. Dabei wird man nun allerdings genauerhin un-
terscheiden miussen zwischen dem Verhaltnis des Vergangenen zu unserer Gegenwart einer-
seits und unserem Verhaltnis zur Vergangenheit andererseits. Inwiefern geht es um uns selbst,
wenn das Verhaltnis von Vergangenheit und Gegenwart in diesem doppelten Sinn zur Ver-
handlung steht?

V.

Es war einmal — doch ich bin hier; was geht’s mich an? So hatten wir das allgemeine Problem
umschrieben, das Hegel mit jener schwébischen Redensart ,,es ist schon so lange, daf3 es bald

nicht mehr wahr ist* fixiert hat. Gibt es einen notwendigen Zusammenhang zwischen dem,

Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
4 30.09.2024



was einmal war, und unserer Gegenwart? Gibt es einen notwendigen Bezug zwischen einem
fremden ,,Damals und Dort* und unserem eigenen ,,Hier und Jetzt*“? Was hat das ,,illic et
tunc* Geschehene mit unserem ,,hic et nunc* zu tun? Wir stellen die Frage zunéchst so, dafl
wir von unserem Verhéltnis zum Vergangenen ausgehen.

Ein solches Verhaltnis zum Vergangenen kann bewuft vollzogen werden, zum Beispiel durch
Akte historischer Forschung, aber auch durch Akte historischer Félschung. Der zweite Fall ist
der hermeneutisch interessantere. Denn die historische Falschung verrat etwas vom notwendi-
gen Zusammenhang zwischen unserer Gegenwart und der Vergangenheit. Inwiefern?

Historische Forschung kann — muR nicht — sich als eine seridse Art von Neugierde vollziehen.
Sie unterliegt demgemall dem Verdacht des Beliebigen — schon weil sie immer aus wahlen
muB. Man kann ja nie die ganze Vergangenheit erforschen. Da das historisch-enzyklopédische
Ideal einer zum Wissen der ganzen Vergangenheit flhrenden Geschichtsforschung unerreich-
bar ist, ist in der Tat zu fragen, ob die Angewiesenheit auf das Auswéhlen nicht alle Ge-
schichtsforschung der Beliebigkeit blofRer Neugierde ausliefert. Reicht bloRe Neugierde aus,
um ein ernsthaftes erkenntnisleitendes Interesse zu sein? Inwiefern ist historisches Interesse
mehr als bloRe Neugierde? Was macht das VVergangene fur die Gegenwart interessant — so,
dal? man irgendwie dabei sein will oder aber das VVergangene dabei haben will? Und ist das
historische Interesse gar fur die Gegenwart notwendig? Was ist historisches Interesse? Und
was ist Gegenwart, dafl Vergangenes flr sie notwendig und interessant sein sollte?

Historisches Interesse ist in der Regel zunéchst einmal immer Interesse fir etwas ganz Be-
stimmtes, fur eine bestimmte Person, Situation, Begebenheit, Gesellschaftsstruktur. Dann
stellt sich aber sofort die Frage, warum uns in der Vergangenheit gerade eben diese Person,
Situation oder Begebenheit interessieren soll, jene oder irgendeine andere aber nicht. Warum
gerade Gabriel Biel oder Kleopatra? Warum nicht Spartakus oder Lukullus? Und warum tber-
haupt diese, wenn nicht alle? Nur weil es diese Personen, Situationen, Begebenheiten und
Strukturen einmal gab, sind sie jedenfalls noch nicht von notwendigem geschichtlichen Inte-
resse, so daf die gelehrte Beschéftigung mit der Vergangenheit, wenn sie nicht anders moti-
viert werden kann, musealer Liebhaberei fiir Antiquitaten und Kuriositaten vergleichbar er-
scheint®. Die merkwiirdigen Bliten historischer Forschung, die man Dissertationen nennt,
sind jedenfalls durchaus geeignet, der behaupteten Notwendigkeit geschichtlichen Interesses
eine gehorige Portion Miltrauen entgegenzusetzen. Der Vorwurf ist so unberechtigt nicht, es
konne solche historische Fixierung auf Vergangenes doch nur die Aufmerksamkeit flr das
Verhéltnis der Gegenwart zur Zukunft entnerven und schwachen. Das Interesse fiir die Zu-
kunft aber ist unbestreitbar notwendig. Zukunft kommt standig an. Sie néhert sich uns ohne
Ende. Ist es aber das Wesen der Zukunft, sich standig einzustellen, dann scheint Gegenwart
geradezu als Sich-Einstellen von Zukunft definierbar zu sein. Gegenwart wére dann ganz und
gar durch Zukunft bestimmt, so daR das Interesse fir das Zukiinftige unbestreitbar notwendig
ist. Vergangenheit hingegen ist offensichtlich abgetretene Gegenwart. Und nicht nur das: sie
ist im Gegensatz zur sich standig einstellenden Zukunft ein sich stéandig potenzierendes Ent-
fernen. Zur Vergangenheit gehort es, immer vergangener noch zu werden. Sie ist ein standiges
und standig wachsendes Abstandnehmen von der Gegenwart. Und gerade so, als ein sich stén-
dig potenzierendes Entfernen, macht sich VVergangenheit fir die Gegenwart bemerkbar. So ist
sie ,,da“. So zeigt sie, dall der Gegenwart etwas fehlt, was einmal zu ihr gehorte. Als

6 Zum positiven Erkenntniswert der curiositas, der epiepyia und moAvmpaypocvvn ist allerdings zu verweisen
auf H. Blumenberg, Die Legitimitat der Neuzeit, Frankfurt am Main 1966, 203 ff.; H. A. Oberman, Contra
vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall, Theologische Studien 113,

Zurich 1974,
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
5 30.09.2024



vergehende beansprucht die Vergangenheit die Gegenwart.

Doch kann die Gegenwart ihr gegeniiber dann eigentlich Gberhaupt ein anderes Interesse ha-
ben, als vom Vergangenen Abschied zu nehmen? Ware also dies die eigentliche Funktion his-
torischer Forschung: die langst vergangenen Akte geschichtlichen Lebens als Fakten festzu-
stellen, also die lebendigen Akte von einst gleichsam zu den Akten zu nehmen, sie ad acta zu
legen und ihnen so den verdienten Abschied zu geben? Man kdnnte sich dann immerhin durch
historische Forschung von der Vergangenheit sozusagen entlasten. Und mit dem Bedrfnis
danach wére dann allerdings ein notwendiger Zusammenhang zwischen Gegenwart und Ver-
gangenheit aufgewiesen: der der Belastung durch das, was einmal war. Und die Notwendig-
keit des historischen Interesses ware dann damit gegeben, dal8 wir durch die Miihe und harte
Arbeit gelehrter Forschung und politischer Verdauung unsere Gegenwart von der Last des
Vergangenen befreien: ,,per aspera ad acta“ wire dann das Ethos historischer Forschung.

V.

Aber eben die historischen Akten sprechen selber dagegen, dal die Vergangenheit in ihnen
sozusagen begraben werden kénnte. Denn diese Akten werden immer wieder geandert und
nicht selten bewuft gefélscht. Warum wurde die Geschichte der KPdSU so oft umgeschrie-
ben? Warum wird die Vergangenheit im nachhinein revidiert? Offensichtlich doch wohl des-
halb, weil sich das Vergangene von der Gegenwart nicht einfach abschneiden lait — obwohl
eben das nicht selten sehr erwiinscht ware, wie die entsprechenden Schneide-Kunststiicke in
den Akten zum Beispiel deutscher theologischer Fakultdaten nach 1945 mit peinlicher Deut-
lichkeit erkennen lassen. Insofern verrét gerade die Geschichtsféalschung also mit besonderer
Evidenz etwas vom notwendigen Zusammenhang zwischen unserer Gegenwart und der Ver-
gangenheit. Dieser Zusammenhang besteht offensichtlich darin, dal3 jede Gegenwart Vergan-
genheit zu verarbeiten hat.

Insofern ist Gegenwart also noch keineswegs hinreichend definiert, wenn sie nur als Sich-Ein-
stellen von Zukunft bestimmt wird. Gegenwart ist gleichermaRRen und gleichurspringlich Ver-
arbeitung von Vergangenheit, und zwar ganz egal, ob diese Verarbeitung bewuf3t vollzogen
wird oder unbewuft sich vollzieht. Das hat jedes ,,hic et nunc notwendig mit dem zu tun, was
einmal war: daf hier und jetzt verarbeitet werden muf3, was einmal war. Der Zwang zu gegen-
waértiger Verarbeitung von Vergangenheit ist ein konstitutives Moment geschichtlichen Da-
seins. Die Zeit, in der Dasein ist, zwingt dazu, seit eh und je. Solange solche Verarbeitung un-
bewuRt geschieht, ist sie relativ problemlos. Sie ist dann eine sozusagen natirliche Verarbei-
tung von Geschichte — wie sie sich zum Beispiel in Ritualisierungen seit eh und je vollzieht
und wie sie auch in der Tierwelt durchaus geschieht. Ganz ohne solche unbewuf3te, nattrliche
Verarbeitung von Vergangenheit gibt es keine Gegenwart geschichtlichen Daseins. Doch es
ist nun gerade die besondere Eigenart geschichtlichen Daseins, Vergangenheit auch bewuft zu
verarbeiten, also der natlrlichen Verarbeitung der Vergangenheit durch eine geschichtliche
Verarbeitung der Vergangenheit zu entsprechen. Das Wesen des Menschen tendiert nach einer
— die natlrliche Verarbeitung keineswegs nur verdrangenden — geschichtlichen Verarbeitung
der Geschichte. Denn nur so gewinnt der Mensch selber Einflul auf die sich stdndig einstel-
lende Zukunft. Deshalb wird ja Geschichte gefalscht, weil man mit dieser Verarbeitung von
Vergangenheit besser Zukunft machen zu kdnnen meint. VVergangenheit — so oder so — verar-
beiten heilst: Zukunft erarbeiten. Gegen wart ist also auf jeden Fall Verarbeitung von Vergan-
genheit als Erarbeitung von Zukunft. Deshalb erfordert es der Zusammenhang der Zeit selber,
dal® wir uns fir das Vergangene interessieren, und zwar tber die Beliebigkeit der Neugierde
hinaus interessieren. Und die gelehrte historische Forschung hat ihr Recht insofern, als sie
dieser Verarbeitung von Vergangenheit als Erarbeitung von Zukunft dient. Sie hilft kennen zu

lernen, was verarbeitet werden muR. Je besser wir unsere Vergangenheit kennen lernen, desto

Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
6 30.09.2024



praziser werden wir unsere Zukunft verstehen und gestalten lernen — sei es zum Guten, sei es
zum Argen.

Dabei wird man sich freilich vor der naiven Illusion hiten missen, als kdnne das Verarbeiten
von Vergangenheit jemals zu einem Ende kommen. Das hiefe das jungste Gericht antizipie-
ren. Die Weltgeschichte selber ist niemals das Weltgericht, sondern eher dessen Gegenteil!
Auch ein ganz bestimmtes Vergangenes wird niemals endgiiltig verarbeitet sein und also ,,ad
acta“ gelegt werden konnen. Es gehort ja, wie wir sahen, zur Eigenart jedes Vergangenen, daf
es sich immer mehr entfernt. Damit tritt aber auch immer mehr zu seiner Nachgeschichte
hinzu. Es wird selber sozusagen um seine eigenen Folgen bereichert. Dadurch &ndert sich aber
das bestimmte Verhaltnis der jeweiligen Gegenwart zu diesem Vergangenen. Deshalb ist his-
torische Forschung Uber denselben Gegenstand grundsatzlich niemals am Ende. Jede Gegen-
wart hat die gesamte Vergangenheit eines bestimmten Ereignisses aufs neue zu verarbeiten,
wohl wissend, daR das immer nur sehr partiell gelingt. So etwas wie ,, Bewdltigung der Ver-
gangenheit” kann es also grundsatzlich gar nicht geben. Gerade die Tatsache, daR Vergange-
nes von Stunde zu Stunde, von Augenblick zu Augenblick immer mehr noch vergeht und den-
noch niemals aufhort, als Gewesenes zu sein, zeigt, dal die Vergangenheit in ihrem Verge-
henscharakter die Gegenwart immer wieder neu angeht. Je mehr sich ein Gewesenes von der
Gegenwart in die Vergangenheit entfernt, um so aufdringlicher kann es werden. Es gibt durch-
aus — um eine viel miBbrauchte Kategorie Hans-Georg Gadamers aufzunehmen — nicht nur
eine positive Wirkungsgeschichte derart, dal3 wir die Wirkungen eines vergangenen Ereignis-
ses noch lange zu splren bekommen. Es gibt vielmehr auch eine privative Wirkungsge-
schichte, insofern nicht selten ein geschichtliches Dasein (eine Person, Situation, Begeben-
heit) erst dadurch, daB sie sich entfernt und immer weiter entfernt, wirkt: sei es im Guten, sei
es im Bosen. Erst die Entzogenheit wirkt in einem solchen Fall, so daR man, je mehr sich das
Gewesene entfernt, erfahrt, was man gehabt hat oder aber worunter man gelitten hat. Auf je-
den Fall aber ist das zur Vergangenheit als Modus der Zeit gehdrende Mehr-und-mehr-noch-
sich-Entfernen alles andere als ein Grund, das Vergangene von der Gegenwart zu separieren.
Die Potenzierung der Entfernung des Vergangenen potenziert vielmehr auch die Notwendig-
keit stets neuer Verarbeitung von Vergangenheit Gberhaupt, um auf diese Weise Zukunft zu
erarbeiten.

Verarbeitung von Vergangenem ist nun aber nur méglich, wenn die Gegenwart selber an der
Sache partizipiert, auf die auch das Vergangene bezogen war. Verarbeitung der Vergangenheit
kann nicht einfach Aufarbeitung von Relikten sein, sondern vollzieht sich als gegenwartiger
Streit um eine die Gegenwart bewegende Sache. So versteht — wie Karl Barth” véllig zu Recht
konstatiert — ,,niemand die Theologie des 19. Jahrhunderts oder irgendeines Jahrhunderts, als
wer in irgendeiner Weise selber die Last theologischer Arbeit auf sich hat“. Bei der Verarbei-
tung des Vergangenen ,,ausgeschlossen, nicht kompetent, ist nicht der irrende Theologe und
auch nicht der Gegner der Theologie — man kann gar nicht Gegner der Theologie sein, ohne
selber Theologe zu werden — wohl aber der muRige Zuschauer ... Er mufte, sollten ihm die
Augen aufgehen und sollte er zur Mitsprache berechtigt werden, zuvor bei der Sache sein®.
Man kann denselben Sachverhalt auch mit Rudolf Bultmann® so formulieren: ,,Nur wenn man
sich selbst bewegt weil’ von den geschichtlichen Mé&chten, nicht als neutraler Beobachter, und
nur wenn man bereit ist, den Anspruch der Geschichte zu héren, versteht man tberhaupt, wo-
rum es sich in der Geschichte handelt.” Ist die Sache, um die es im Gewesenen ging, nicht
auch in irgendeiner Weise eine die Gegenwart angehende Sache, dann gibt es auch keine Ver-
arbeitung, dann gibt es nicht einmal eine Verfélschung der Vergangenheit. Und dann ist die

" In der Einleitung zu seinem Buch: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und
ihre Geschichte, Zurich 19522, S. 2.

8 Jesus, Tlbingen 1951 13.—14. Tausend, S. 8.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
7 30.09.2024



Sache in der Tat so lange her, daB sie berhaupt nicht mehr wahr ist. Solange wir jedoch da-
rum besorgt sind, es kénnte eine Sache, weil sie schon so lange her ist, bald nicht mehr wahr
sein, solange sind wir noch auf diese Sache bezogen, ist also das VVergangene noch der Verar-
beitung fahig.

Wir sind mit diesen letzten Erwdgungen allerdings bereits dazu ibergegangen, in das Verhélt-
nis unserer Gegenwart zur Vergangenheit das Verhéltnis des Vergangenen zur jeweiligen Ge-
genwart einzubeziehen. Die Erdrterung des umgekehrten Verhaltnisses von Vergangenem zur
Gegenwart ist erforderlich, um zu klaren, wie die notwendige Beziehung der Gegenwart auf
die Vergangenheit (als deren Verarbeitung) mdglich ist. Wie ist es moglich, durch Verarbei-
tung von Vergangenheit Zukunft zu erarbeiten?

VI.

Wenn Hegel mit jener schwabischen Redensart die Auffassung vertritt, Wahrheit kénne veral-
ten, so sagt er damit, dal} geschichtliches Dasein nicht schon allein durch seine Faktizitat wahr
ist. Nicht das Faktum, dal® Christus gestorben ist, ist schon so lange her, dal} es bald nicht
mehr wabhr ist, sondern daR er flir unsere Stinde gestorben ist. Die Wahrheit geschichtlichen
Daseins geht iber die Wirklichkeit des brutum factum hinaus. Das als brutum factum Behaup-
tete kann nur richtig oder falsch sein, tertium non datur. Ist die Behauptung falsch, dann ist
die behauptete Wirklichkeit eben nicht. Hier gilt in der Tat: verum et factum convertuntur.
Entweder ist Napoleon gestorben, oder aber er ist nicht gestorben. Und wenn er nicht gestor-
ben ist, dann lebt er heute noch; tertium non datur. Dal3 etwas bald nicht mehr wahr ist, be-
zieht sich Uber diese Alternative von richtig und falsch hinaus auf etwas, was zwar mit der
Wirklichkeit eines Faktums sich ereignet und doch mehr ist als das, was sich feststellen lait.
Was ist dieses Mehr? Was ist an einem Wirklichen mehr als wirklich, so dal3 es bedeutsam
wird Uber seine Wirklichkeit hinaus?

Antwort: es ist die Potenz des Wirklichen, sein Vermogen. Was ein Wirkliches, was ein wirk-
licher Mensch zum Beispiel vermag, gehort zu diesem Wirklichen, ohne doch immer schon
verwirklicht zu sein oder durch Verwirklichung erschopft zu werden. Es ist mehr als nur wirk-
lich, mehr als ,,blole Wirklichkeit, mehr als ,,nackte Faktizitit*. Das Faktum als brutum fac-
tum hétte fur die Gegenwart keine Bedeutung, wenn seine Wirklichkeit nicht Mdglichkeiten
implizierte, die mit der Wirklichkeit des brutum factum nicht zugleich auch vergehen. Die
Madglichkeiten, die eine Wirklichkeit mit sich bringt und hinterlaRt, machen aus einem in der
Zeit geschehenen Faktum erst so etwas wie ein Ereignis geschichtlicher Wahrheit. In diesem
Sinn hat Holderlin® ein Seitenstiick zu Hegels Jenaer Tagebuchnotiz formuliert mit dem Satz:
,Lang ist die Zeit, es ereignet sich aber das Wahre.“ Zum Ereignis des Wahren gehdrt mehr
als ein brutum factum in der langen Kette von Fakten, als die die Zeit aufgefal3t zu werden
pflegt. Zum Ereignis des Wahren gehort die Eroffnung von Maglichkeiten, die als solche
nicht notwendig in die Vergangenheit entschwinden. Es ist das hermeneutische Verdienst S6-
ren Kierkegaards®®, diesen Sachverhalt herausgearbeitet zu haben: ,,Die Méglichkeit, aus der
das Mogliche, welches zum Wirklichen wurde, hervorging, begleitet bestdndig das Gewor-
dene und bleibt bei dem Vergangenen, ob auch Jahrtausende dazwischen liegen; sobald der
Spétere wiederholt, da3 es geworden ist, so wiederholt er dessen Moglichkeit. Die Wirklich-
keit eines Vergangenen l&Rt sich hingegen nicht wiederholen. Da gilt: hin ist hin. Aber sowohl
die Mdoglichkeit, aus der es hervorging, als auch die Mdglichkeiten, die es selber eréffnete, die
bleiben. Und solange sie bleiben, 143t sich Vergangenes verarbeiten und eben damit Zukunft

9 Mnemosyne, in: Samtliche Werke. Kleine Stuttgarter Ausgabe, 2. Bd., 1953, S. 202.204.
10 Philosophische Brocken, in: Gesammelte Werke Bd. 6, tibersetzt von H. Gottsched und Ch. Schrempf, Jena

1925 3. und 4. Tausend. S. 78.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
8 30.09.2024



erarbeiten. Dem Entdecken von Moglichkeiten gegenwartiger Existenz gilt also die bewuf3te
und also geschichtliche Verarbeitung von Vergangenem, das auch dann, wenn es sich von uns
immer mehr entfernt, sein Potential nicht einfach mit sich nimmt, sondern unserer Wahrneh-
mung UberlaRt.

Walter Benjamin®! hat in diesem Sinn von den ,,revolutioniren Energien“ gesprochen, die im
,» Veralteten® zutage treten. Sie zutage zu befordern — das durfte die eigentliche Aufgabe der
Beschéftigung mit vergangener Geschichte sein. Vergangenheit wird nicht bearbeitet, um
Neues uber Altes zu erfahren, sondern Vergangenheit verlangt danach, verarbeitet zu werden,
damit wir in der eigenen Gegenwart selber neu zu werden vermdgen. Das also ist der Respekt,
den wir der Geschichte schulden: nichts anderes als die Verantwortung flir unsere eigensten
Maoglichkeiten.

Wir gehen nun noch einen Schritt weiter und fragen genauerhin nach der Eigenart jener Wir-
kung, die ein geschichtliches Ereignis nicht zuletzt dadurch hat, daB es vergeht. Mit dieser all-
gemeinen hermeneutischen Fragestellung kehren wir zugleich in die besondere christologi-
sche Problematik zurtick.

VII.

Die hermeneutische Problematik geschichtlichen Daseins ist nicht zuletzt die Problematik sei-
ner Wirksamkeit. Das zeigt sich sofort, wenn wir, um uns selbst und unsere eigensten Mdg-
lichkeiten zu verstehen, uns um das Verstandnis vergangener Ereignisse bemiihen. Denn jedes
Verstehen von Geschichte steht selber immer schon unter der Wirkung der Geschichte, die es
zu verstehen trachtet. Hans-Georg Gadamer hat dieser Problematik in seinem Buch ,,Wahrheit
und Methode* eine besondere Analyse gewidmet und mit dem Stichwort ,, Wirkungsgeschich-
te* die Aufforderung zu einer Hermeneutik geschichtlichen Verstehens gegeben. Er hat mit
dem Hinweis darauf, daR der Verstehende schon immer unter einer Wirkung der zu verstehen-
den Geschichte steht, die methodische Forderung verbunden, durch Reflexion auf die eigene
Geschichtlichkeit des historischen Verstehens den historischen Gegenstand hermeneutisch
Uberhaupt erst einmal angemessen zum Objekt des Verstehens zu machen. Wissenschaft be-
steht ja nicht zuletzt darin, dal? sie ihre Objekte findet und angemessen bestimmt, also in der
angemessenen Objektivierung. Die hermeneutisch angemessene Objektivierung im Vorgang
geschichtlichen Verstehens hat sich nach Gadamer so zu vollziehen, da3 wir ,,in dem Objekt
das Andere des Eigenen und damit das Eine (sc. das Andere) wie das Andere (sc. das Eigene)
erkennen lernen“*2, Vorausgesetzt ist dabei, daB das geschichtlich Fremde (Vergangene) alle-
mal so zur eigenen Gegenwart (oder diese so zum geschichtlich vergangenen Fremden) gehort
wie das Andere eines Eigenen (£tepov als notwendiges Korrelat des ,,Dieses®). Wird das ge-
schichtlich Vergangene als das Andere des Eigenen (als neue Mdglichkeit, als Potential unse-
rer Gegenwart) erkannt, dann ist der Wirkungszusammenhang von Einst und Jetzt berlicksich-
tigt. Bei dieser seiner Forderung wirkungsgeschichtlichen Verstehens ist sich Gadamer der
faktischen Grenzen der Durchfiihrbarkeit wohl bewufRt. Er weils um die Unmdglichkeit, dal}
,Wirkungsgeschichte je vollendet gewuBt werde“!3. Wollte man die Moglichkeit solchen voll-
endeten Wissens der Wirkungsgeschichte behaupten, dann wire das ,,eine ebenso hybride Be-
hauptung wie Hegels Anspruch auf absolutes Wissen, in dem die Geschichte zur vollendeten

11 Der Surrealismus. Die letzte Momentaufnahme der europaischen Intelligenz, in: Angelus Novus. Ausgewdhlte
Schriften 2, Frankfurt am Main 1966, S. 204.

12 Hans-Georg Gadamer. Wahrheit und Methode. Grundztge einer philosophischen Hermeneutik, Tiibingen
19652, S. 283.

13 Aa0., S. 285.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
9 30.09.2024



Selbstdurchsichtigkeit gekommen ... sei“!*.

Man wird dieser Selbstbescheidung wirkungsgeschichtlicher Hermeneutik schon deshalb zu-
stimmen mussen, weil in der Geschichte ja fiir das BewuBtsein von ihr viel zu viel einfach
verloren geht, als daf? ein solches vollendetes Wissen jemals méglich wére. Was wir ge-
schichtlich wissen, ist immer nur ein Rest. Das Ganze des Gewesenen geht immer — jedenfalls
fiir uns, nicht so fiir den versdhnenden Gott — verloren. Und vieles Einzelne dazu. Das Verlo-
rene gehdrt aber nicht weniger zur Wirkungsgeschichte als das im historischen Bewul3tsein
Archivierte. Oft wirkt es sogar, weil es als VVerlorenes nicht verarbeitet werden konnte und
kann, sehr viel elementarer als das historisch Gewufte. Geschichtliches Verstehen ist also im-
mer auch das Eingestandnis von Verlusten, die ihrerseits gleichwohl das BewulR3tsein (der Spé-
teren) bestimmen, dem das Gewesene verloren gegangen ist.

Das gilt in besonderer Weise von Jesus. Man wird gerade im Blick auf das geschichtliche Da-
sein Jesu eingestehen mussen, dal uns nur ein schmaler Rest seines Lebens historisch sicher
uberliefert ist; was wir von ihm historisch wissen, bezieht sich auf die wenigen Jahre seines
offentlichen Auftretens, die seinem Tod vorangingen (nicht einmal diese kurze Dauer 18Rt sich
genau angeben). Dennoch wird man die Wirksamkeit Jesu nicht ausschlie3lich auf das zu-
rickfuhren durfen, was wir historisch von ihm wissen. Daran hindert uns ein unerhdrter Vor-
gang im Urchristentum, der sich nur verstehen lait als der Versuch, das Ganze des geschicht-
lichen Daseins Jesu — ohne mit dem Ganzen alles sagen zu wollen, alle Details — zur Dar-
stellung zu bringen. Die faktische Wirkung Jesu weist sich bezeichnenderweise ja auch darin
aus, daB der schmalen Uberlieferung des WiRbaren zum Trotz eine ihm eigens geltende neue
literarische Gattung entsteht, die das Ganze seines geschichtlichen Daseins zur Darstellung zu
bringen sich berufen weil: die Evangelien.

Diese evangelischen Darstellungen des Ganzen des geschichtlichen Daseins Jesu verzichten
bewul3t auf die Konstruktion eines moglichst ltickenlosen Lebenslaufes, auf die Konstruktion
einer lickenlosen Kette von Details. Entscheidend war vielmehr, dal Jesu Dasein eine ganz
besondere Wirkung gezeitigt hatte: er hat die von ihm — auch nach seinem Tode noch — ange-
sprochenen Menschen ,.ihres Heils* (was immer das sei — wir kommen darauf zuriick) gewif3
gemacht. Gerade deshalb mufte nun aber unter diesem Gesichtspunkt der ,,ganze Jesus® zur
Darstellung gebracht werden — nicht, um alles von ihm zu sagen, wohl aber, um ihn als Ein-
heit zu verstehen. Das relativ schmale Wissen reicht aus, um auf die Frage Antwort zu geben,
wer er war, beziehungsweise wer er ist: namlich Heil, Gottes Gemeinschaft ermdglichende
Person. Das Ganze seines geschichtlichen Daseins wird deshalb von diesem Besonderen her
zur Darstellung gebracht, also durchaus nicht durch Addition von allen Einzelheiten seines
Lebens. Eine solche Summe waére flr die Evangelien weniger als das Ganze, das sie intendie-
ren. Es kam darauf an, zu zeigen, dal das Ganze dieses Heilsgewifl3heit bewirkenden Daseins
Heilsgeschehen ist. Jede Perikope des Evangeliums will mehr als nur eine Begebenheit in ei-
ner Liste von Begebenheiten berichten. Sie will vielmehr an einer Begebenheit etwas fur das
Ganze des Seins Jesu Charakteristisches zur Anschauung bringen. Wenn zum Beispiel Mk 2,5
dem Paralytiker die Slinden vergeben werden, sonst aber bei Markus keine mit Stindenverge-
bung verbundenen Krankenheilungen erzéhlt werden, dann bedeutet das nicht, daf es sich hier
um eine einmalige Begebenheit handelt. Vielmehr will Markus an der einen Geschichte etwas
fiir alle Heilungen Jesu Charakteristisches zur Geltung bringen. Jesu heilendes Handeln ist als
solches stindentilgendes Handeln. Entsprechendes gilt fir die Tischgemeinschaft mit ZélInern
und Suindern nach Mk 2,15; auch hier handelt es sich nicht nur um die Schilderung eines ein-
zelnen Geschehens, sondern um die Darstellung eines das Ganze des Daseins Jesu konstituie-
renden Verhaltens: er al3 und trank mit Z6llnern und Stindern und war gerade darin er selbst.

14 Ebd.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
10 30.09.2024



Ich mdchte diese Darstellungsweise des Evangeliums, die darauf verzichtet, eine lickenlose
Reihe von Ereignissen aufzufiihren, und statt dessen eines flr das Ganze setzt, synekdochisch
nennen. Die Evangelien reden synekdochisch von Jesus.

Um deutlich zu machen, daB3 es um das Ganze des Seins Jesu als Heilsereignis geht, muliten
die Evangelien freilich Anfang und Ausgang dieses Daseins als Rahmen thematisch machen.
Der (doppelte) Ausgang stand fest: Tod und Auferstehung. Der Anfang war jedoch relativ dis-
ponibel. Soll die Geschichte Jesu als ein Ganzes, als eine Einheit und von dieser Einheit her
als Wirkung dargestellt werden, dann muB also noch ein Anfang thematisch gemacht werden,
und zwar ein das Heilswirken Jesu als Ganzes integrierender, beziehungsweise konstituieren-
der Anfang, ein Anfang also mit Gott. Deshalb mufite man UGber das Ende des Lebens Jesu zu-
rick auf einen Anfang, eine apyr rekurrieren, wobei die Darstellung des durch Anfang und
(doppelten) Ausgang Gerahmten selber durchaus fragmentarisch bleiben konnte. Nicht zufal-
lig wird dann der Anfang dieses Heilsgeschehens von den Evangelien sehr verschieden ange-
geben. Markus, das &lteste Evangelium, beginnt regelrecht mit dem Satz: Apyn to0
gvayyeiiov Incov Xpiotov, 14Bt dann ein Zitat aus dem Propheten Jesaja (also ein ,,Schrift-
wort®) folgen (Kabmg yéypamtat év 1d Hoaig 1o mpoentn), das auf Johannes den Taufer ge-
deutet wird (Jes 40,3), mit dessen Auftreten dann die Geschichte Jesu eingeleitet wird, die ih-
rerseits — erst! — mit der Taufe durch Johannes beginnt. Der das Ganze bestimmende Rahmen
ist also ein prophetisches ,,Wort heiliger Schrift* und dann dessen geschichtliche Erfiillung
durch die Wirksamkeit des Té&ufers, der durch sein Taufen auch Jesu Wirksamkeit durch jenes
Schriftwort eréffnet, initiiert sein lakt. Mit dem prophetischen Schriftwort ist aber der Anfang
des geschichtlichen Wirkens Jesu auf Gott selbst zurlickgefiihrt. Ganz anders verfahren Mat-
th&us und Lukas. Matthdus beginnt mit einem ,,Stammbaum®, mit einem PBiPAog yevécemg
Incob Xpotob viod Aavid viod APpadu. Hier wird also die Geburt Jesu (und nicht sein Auf-
treten!) als in der heiligen Geschichte (und nicht einem heiligen Wort!) des Alten Testaments
initiiert vorgestellt. Es folgt die Geschichte von der wunderbaren Zeugung Jesu mit ihrer VVor-
geschichte. Mit ihr setzt — nach einer literarischen Absichtserklarung — auch Lukas ein. Das
Ganze des Daseins Jesu wird bei Matth&us und Lukas durch Jesu wunderbare Zeugung unmit-
telbar auf Gott zurtickgefiihrt, wenn auch mit einer irdischen Familiengeschichte jeweils ver-
bunden. Das Johannesevangelium wiederum beminht fur den Rahmen des geschichtlichen Da-
seins Jesu als apyn dann gleich Gottes Ewigkeit, setzt diese aber dadurch auch sogleich der
Beziehung auf die irdische Geschichte aus: Ev apyf qv 6 Adyog, kai 6 Adyog v Tpdg tov Bedv,
Kai 606G v 6 Loyoc.

Ovtog (namlich der in V. 14 als Fleischgewordener definierte) fiv év pyn mpodg tov Oedv. Was
bei allen Evangelien auf diese doch sehr unterschiedlichen Angaben des ,, Anfangs “ folgt, sind
durchaus Fragmente, die erst durch den Ausgang (Tod und Auferstehung) wieder zu einem
Ganzen gerahmt werden. Der Vorgang zeigt, dal3 das Ganze des Daseins Jesu zwar ausgesagt
werden multe, weil von Jesus eine dann auf sein ganzes Dasein, auf die ganze Geschichte die-
ser Person zuriickgreifende Wirkung ausging; daR aber das Ganze durchaus nicht die Summe
des historisch Willbaren sein mufite. Es bestétigt sich von der — wie wir es vorerst nennen
koénnen — soteriologischen Wirkung des Daseins Jesu her also auch am konkreten Fall die Ein-
sicht, dal} mehr auf uns wirkt als wir historisch wissen kénnen. Die Totalitat eines wirkungs-
geschichtlichen Bewul3tseins ist unmaoglich.

Was nach Gadamer im Rahmen seiner wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik nicht nur not-
wendig, sondern auch maéglich ist, 183t sich in drei Punkte zusammenfassen:

a) Notwendig, aber auch maoglich ist die bewuRte Ausarbeitung desgeschichtlichen Horizon-
tes, der zu der Situation des Verstehenden gehort.

b) Notwendig, aber auch moglich ist der Entwurf des historischen Horizontes des zu

Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
11 30.09.2024



verstehenden Gegenstandes und seiner Uberlieferung.

¢) Notwendig, aber auch mdéglich ist die Einholung des historischen Horizontes des Objekts
durch den eigenen geschichtlichen Daseinshorizont des Verstehenden, und zwar so, dal
»im Vollzug des Verstehens . . . eine wirkliche Horizontverschmelzung® (!) geschieht, ,,die
mit dem Entwurf des historischen Horizontes zugleich dessen Aufhebung vollbringt*°,

Wir unterlassen jetzt eine kritische Auseinandersetzung mit der alles andere als gltcklichen
Kategorie der ,,Horizontverschmelzung®. Unerl&Rlich ist jedoch der Hinweis, dafl} zur Wir-
kungsgeschichte konstitutiv der Verlauf der Zeit, also das Alt-und-immer-noch-alter-Werden
des Gewesenen gehort, so dal? man zum Beispiel sagen kann, etwas sei schon so lange her,
,,dal} es bald nicht mehr wahr ist*, oder aber auch umgekehrt, da3 es nun erst recht wahr wird.
Es gehort zur hermeneutischen Eigenart geschichtlichen Daseins, sich zu entfernen und als
Gewesenes sich immer mehr noch zu entfernen. Und es gehort ebenfalls zur hermeneutischen
Eigenart geschichtlichen Daseins, daR es auch durch sein Vergehen wirkt, oft genug sogar
Uberhaupt erst zur Wirkung kommt (weil es daseiend seiner eigenen Wirkung, also sich selbst
sozusagen im Wege stand).

Geschichtliches Dasein wirkt also nicht nur dadurch, dal? es sich kiinftigen Zeiten unversehrt
weitergibt. Es wirkt auch nicht nur dadurch, daR seine effektiven Folgen, seine unmittelbaren
Wirkungen in jeweils immer neuer geschichtlicher Vermittlung der Zukunft tberliefert wer-
den. Wirkungsgeschichte besteht nicht nur darin, dal? die Geschichte Gewesenes weitergibt
(vermittelnd tradiert) und die jeweils kommenden Zeiten aufnehmen, was ihnen aus der Ver-
gangenheit vielfach vermittelt dargereicht wird. Sondern Wirkungsgeschichte besteht auch in
dem Sog, den ein sich Entfernendes hinterlalit, in dem Entzug des Gewesenen und in der Ver-
lassenheit der Nachgeborenen, die dem einst Gewesenen im besten Fall nur noch nachschauen
kénnen und es im — noch so sehr erweiterten — Horizont gerade noch verschwinden sehen,
dennoch aber von dem Entschwinden und Vergehen des Gewesenen gar sehr bestimmt sind.
Wir nannten diesen Sachverhalt privative Wirkungsgeschichte.

Mit ihr haben wir es in besonderer Intensitat und in einzigartiger Weise zu tun, wenn wir nach
dem geschichtlichen Dasein Jesu fragen. Es ist gerade der Tod Jesu, es ist sein — auch durch
den Glauben an seine Auferstehung nicht riickgangig gemachter, sondern vollends in Kraft
gesetzter — Entzug, der in einer einzigartigen Weise gewirkt hat. Es gibt wohl keine produkti-
vere Verlassenheit als die durch den Entzug Jesu hervorgerufene Verlassenheit der von ihm
Angesprochenen. Wir formulieren diesen Sachverhalt pointiert mit der These, dal3 der Tod
Jesu den Glauben an Jesus Christus hervorgerufen hat und dal? Jesu Fehlen das seine Gegen-
wartigkeit bezeugende Neue Testament hervorgebracht hat. Was fur ein schdpferisches Feh-
len, was fur ein folgenreicher Tod, was fur ein positiver Entzug ist das? Wer diese Frage be-
antworten will, wird sich im Akt geschichtlichen Verstehens auf die dogmatische Frage nach
Gott einlassen missen. Denn nur wenn der Tod Jesu und Gott zusammengehdren, hat es einen
Sinn, von der Frage, wer Jesus war, tUberzugehen zu der Frage, wer Jesus Christus ist.

Quelle: Barbara Aland (Hrsg.), Gnosis. Festschrift fur Hans Jonas, Gottingen: Vandenhoeck
und Ruprecht, 1978, S. 15-32.

5 AaO., S. 290.
Jiingel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einfiihrung in die Christologie
12 30.09.2024



