
Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 1 30.09.2024 

Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verste-

hens als Einführung in die Christologie1 

Von Eberhard Jüngel 

 

I. 

„In Schwaben sagt man von etwas längst Geschehenem: es ist schon so lange, daß es bald 

nicht mehr wahr ist. So ist Christus schon so lange für unsere Sünden gestorben, daß es bald 

nicht mehr wahr ist.“ Die schwäbische Prämisse und die keineswegs nur schwäbisch gemeinte 

Folgerung hat der Schwabe Georg Friedrich Wilhelm Hegel in sein Jenaer Tagebuch (Nr. 21) 

eingetragen2. Hegel wird später anders über den Tod Jesu Christi urteilen, sehr anders sogar. 

Aber das interessiert jetzt nicht. Unsere Aufmerksamkeit gilt vielmehr der hermeneutischen 

Eigentümlichkeit, die sich in jener schwäbischen Redensart ausspricht: daß nämlich die Länge 

der Zeit, die „dazwischen“ ist, genauer: die zwischen etwas Vergangenem und der jeweiligen 

Gegenwart ihrerseits vergangen ist, dem Vergangenen Wahrheit zu rauben scheint. „Das ist ja 

schon bald nicht mehr wahr“ sagt man dann. Und das nicht nur in Schwaben. Was ist ge-

meint? Und was bedeutet es, wenn man so auch von Jesus Christus, von seinem Leben, Wir-

ken und Sterben reden kann: „es ist schon so lange, daß es bald nicht mehr wahr ist?“ 

Wir nehmen Hegels Jenaer Tagebuch-Notiz zum Anlaß, um uns über den Sinn der Frage zu 

verständigen, auf die jede Christologie Antwort zu geben hat: wer ist Jesus Christus? Dabei 

wird die Fragestellung zu beachten sein. Wir fragen nicht: wer war Jesus?, sondern: wer ist 

Jesus Christus? Das ist ein Unterschied, über den Rechenschaft abzulegen ist. Es wird also zu 

erörtern sein, ob es sinnvoll ist, zu fragen, wer Jesus war, wenn man auf die Frage verzichtet, 

wer Jesus Christus ist. Ebenso muß freilich auch umgekehrt erörtert werden, ob es möglich ist, 

zu fragen, wer Jesus Christus ist, ohne sich der Frage auszusetzen, wer Jesus war. Was soll 

die Unterscheidung zwischen „ist“ und „war“, zwischen „Sein“ und „Vergangen-Sein“ hin-

sichtlich einer Person, die vor nahezu 2000 Jahren geboren wurde, deren Zeit also so augen-

scheinlich nicht die uns- rige ist? Und was soll die Unterscheidung zwischen der Frage nach 

einem Jesus, der einmal da war, und der Frage nach dem Sein Jesu Christi? Woher dieser Zu-

wachs im Namen jener Person? Wie erklärt er sich? 

II. 

Hegels bedenkliche Notiz, es sei schon so lange her mit dem Tod Jesu Christi, daß es bald 

nicht mehr wahr sei, macht auf zwei Probleme aufmerksam. Das eine Problem ist allgemeiner 

(hermeneutischer) Art: es betrifft unser eigenes Verhältnis zur Vergangenheit, betrifft unsere 

Möglichkeit, von längst Vergangenem uns (noch) etwas sagen zu lassen. Das ist zutiefst ein 

Problem geschichtlichen Verstehens. Da war etwas – und hier bin ich. Was geht’s mich an? 

Was haben jenes Etwas damals, jenes ‚es war einmal‘ und mein Hiersein und Jetztsein mitei-

nander zu schaffen? Auf diese allgemeine Frage geschichtlichen Existierens wird auch dann 

einzugehen sein, wenn man nach Jesus Christus fragt. Die Frage nach dieser Person mag zwar 

noch so einzigartig sein; sie impliziert dennoch notwendig jene allgemeine Frage nach dem 

Zusammenhang unseres geschichtlichen Daseins mit dem, was geschehen ist, längst ehe wir 

 
1 Die folgenden Überlegungen gehören zum einleitenden Kapitel einer Tübinger Christologie-Vorlesung, das die 

Fragestellung der Frage „Wer ist Jesus Christus?“ erörtert. 
2 Dokumente zu Hegels Entwicklung, hg. von J. Hoffmeister, Texte und Forschungen zur deutschen Philosophie, 

hg. von H. Glöckner, 2. B. Stuttgart 1936, S. 358. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 2 30.09.2024 

waren. 

Soviel zunächst zur Kennzeichnung des ersten Problems. Die Kennzeichnung des anderen 

Problems, das Hegel mit jener denkwürdigen Tagebuchnotiz aufwirft, ist komplizierter – wie 

immer, wenn es um theologische Probleme geht. Es handelt sich um ein besonderes theologi-

sches Problem, das zwar mit jenem allgemeinen Problem auf das engste zusammenhängt, den-

noch aber von ihm unterschieden werden muß. Hegels Notiz ist ja insofern schon rein logisch 

auffallend, als unter die allgemeine Redensart „es ist schon so lange (her), daß es bald nicht 

mehr wahr ist“ im Blick auf Jesus nicht – wie doch eigentlich zu erwarten – der Satz subsu-

miert wird: sein Leben ist schon so lange her, daß es bald nicht mehr wahr ist. Hegel redet 

vielmehr vom Tod Jesu Christi. Er ist schon so lange her. Der Tod scheint nach Hegel für die 

Person Jesu Christi repräsentativer zu sein als das Leben Jesu. Und auch hier fällt noch einmal 

eine Besonderheit auf. Denn zu erwarten wäre nach jener allgemeinen schwäbischen Redens-

art ja allenfalls der Satz „So ist Jesus schon so lange gestorben, daß es bald nicht mehr wahr 

ist“. Denn was hätte es für einen Sinn, den Tod eines Menschen zu bezweifeln – nur weil der 

Tod schon vor fast 2000 Jahren eingetreten ist! Wüßte man, daß er vor ca. 2000 Jahren gelebt 

hat, man könnte aus der Länge der seitdem vergangenen Zeit geradezu schließen, daß er nun-

mehr tot sein dürfte. Es geht also nicht nur um das Faktum des Gestorbenseins. Es geht viel-

mehr um die Bedeutung des Todes einer Person für andere. Hegel schreibt deshalb: „So ist 

Christus schon so lange für unsere Sünden gestorben, daß es bald nicht mehr wahr ist.“ Die 

Notiz verrät Skepsis oder auch Sorge—das kann hier unentschieden bleiben – hinsichtlich der 

einzigartigen Bedeutung dieses Todes dieser Person. Aus dem Neuen Testament und aus der 

kirchlich-theologischen Überlieferung, aber wohl auch aus der eigenen Frömmigkeit ist Hegel 

die Vorstellung bekannt, daß der am Kreuz hingerichtete Mensch Jesus nicht nur „für sich“, 

sondern zugleich „für alle Menschen“, „für uns“, genauer „für unsere Sünden“ gestorben ist. 

Was immer das heißen mag, soviel dürfte klar sein: wenn das wahr ist, dann muß der Tod die-

ses Menschen und insofern doch wohl auch dieser Sterbende selbst etwas „sehr Besonderes“ 

gewesen sein. Ihm kommt dann besondere, wenn nicht einzigartige Bedeutung zu. Wenn es 

wahr ist, daß ein einziger Mensch für alle Menschen gestorben ist, dann muß diese Wahrheit 

eine einzigartige Wahrheit sein. Das ist das theologische Problem, auf das jene Tagebuchein-

tragung aufmerksam macht. Genauer: es ist die Voraussetzung eines theologischen Problems. 

Hegel bringt diese Voraussetzung dadurch zum Ausdruck, daß er von „Christus“ redet. Chris-

tus ist ursprünglich kein Name einer Person, sondern ein Titel, ein Hoheitstitel. Der Hoheitsti-

tel „Christus“ weist seinen Träger als eine Person aus, die im Namen eines anderen in Aktion 

tritt. Der Andere, in dessen Namen der Christus in Aktion tritt, heißt: Gott. Ohne Gott kein 

Christus! Wird Jesus mit Recht „Christus“ tituliert, dann gilt entsprechend für diesen Men-

schen, daß er ohne Gott nicht er selbst ist. Ohne auf Gott zu sprechen zu kommen, wäre es 

also sinnlos zu sagen, daß Christus für unsere Sünden gestorben ist. Doch nun ist an Hegels 

Notiz das Aufregende gerade dies, daß sie auch dieses sehr Besondere, diese einzigartige 

Wahrheit ebenfalls unter die allgemeine Regel stellt: es ist schon so lange her, daß es bald 

nicht mehr wahr ist. Damit stellt sich überhaupt erst das theologische Problem, auf das die Ta-

gebucheintragung aufmerksam macht. Es besteht darin, daß eine als göttlich geltende Wahr-

heit, eine sogenannte ewige Wahrheit als geschichtliches Ereignis begriffen wurde und damit 

auch ganz und gar im Horizont der Zeitlichkeit der Geschichte verstanden werden mußte. 

Man muß Lessings berühmte Unterscheidung zwischen „zufälligen Geschichtswahrheiten“ 

und „notwendigen Vernunftswahrheiten“, muß jenen (viel mißverstandenen) Satz Lessings im 

Ohr haben „Zufällige Geschichtswahrheiten können der Beweis von notwendigen Vernunfts-

wahrheiten nie werden“3, um Hegels Notiz richtig einzuschätzen. Lessing hatte sich ja gerade 

 
3 Über den Beweis des Geistes und der Kraft, in: Sämtliche Schriften, hg. von K. Lachmann, 13. Bd., Leipzig 

18973. S. 5. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 3 30.09.2024 

dagegen gewehrt, die – unbestreitbaren – geschichtlichen Ereignisse als historischen Beweis 

für ewige Wahrheiten gelten zu lassen, und gegen die entsprechenden neoorthodoxen („Neue-

rungen“ einführenden) Theologien seiner Zeit eingewendet: „Wann wird man aufhören, an 

den Faden einer Spinne nichts weniger als die ganze Ewigkeit hängen zu wollen! – Nein, so 

tiefe Wunden hat die scholastische Dogmatik der Religion nie geschlagen, als die historische 

Exegetik ihr itzt täglich schlägt.“4 Dem Faden einer Spinne gleicht also hier die Tragfähigkeit 

zufälliger Geschichtswahrheiten hinsichtlich der ewigen Wahrheit, um die es in der Religion 

doch gehen soll. In anderem Kontext hat Fichte5 1806 denselben Sachverhalt so formuliert: 

„Nur das Metaphysische, keinesweges aber das Historische, macht selig; das letztere macht 

nur verständig“ (immerhin!). Auch bei Fichte ist dieser Satz auf die Bedeutung des in Raum 

und Zeit geschehenen Lebens und Sterbens Jesu bezogen, von dem es die ewige Wahrheit – 

das Metaphysische — gerade zu unterscheiden gelten soll. Hegel hingegen kann so nicht mehr 

unterscheiden. Daß Christus für uns gestorben ist, ist für ihn ja gerade deshalb ein Problem, 

weil es „so lange“ her ist, „daß es bald nicht mehr wahr ist“. Die ewige Wahrheit ist als solche 

geschichtlich und deshalb problematisch. Das theologische Problem, das Hegels Notiz auf-

wirft, läßt sich folglich auch so formulieren: kann ewige Wahrheit geschichtlich veralten? 

Wer ist Jesus Christus, daß angesichts seiner Person diese Frage entsteht? Ist es nicht das Na-

türlichste von der Welt, daß Menschen und ihre Werke veralten? Wozu also die Hegelsche 

Sorge, bei Christus könne es genauso sein? Was veranlaßt zu der Sorge, es könne die Wahr-

heit des Lebens und Sterbens Jesu so veralten, daß sie bald nicht mehr wahr ist? 

Wir gehen nun, nachdem die beiden Probleme zunächst einmal grob kenntlich gemacht wor-

den sind, auf sie genauer ein. 

III. 

Hegels merkwürdige Tagebucheintragung, Christus sei „schon so lange für unsere Sünden ge-

storben, daß es bald nicht mehr wahr ist“, macht auf die Besonderheit geschichtlichen Daseins 

aufmerksam. Geschichtliches Dasein ist in besonderer Weise der Zeit ausgesetzt. Daß die 

Winkelsumme des Dreiecks 180° beträgt, scheint jederzeit wahr zu sein. Es wird mit der Zeit 

nicht mehr, aber auch nicht weniger wahr, daß es so ist. Die Zeit ist gleichgültig gegen diese 

Wahrheit und diese gegen die Zeit. Geschichtliches Dasein scheint sich demgegenüber anders 

zur Zeit zu verhalten. Es kann anscheinend mit der Zeit wahrer werden, aber auch weniger 

und immer weniger wahr werden, so daß es schließlich „bald nicht mehr wahr ist“. Wie 

kommt das? Warum ist so vieles, was vergangenen Zeiten unbestreitbare Wahrheit zu sein 

schien, heute einfach nicht mehr wahr? „Für Gott, König und Vaterland“ sein Leben herzuge-

ben — das war einmal eine selbstverständliche Pflicht, die der unbezweifelten Wahrheit ent-

sprang: das Leben sei der Güter höchstes nicht. Heute ist sowohl jene Wahrheit der Lüge 

überführt als die Dreieinigkeit von Gott, König und Vaterland dahin. Wie kommt das? 

Wir verzichten darauf, die Beispiele beliebig zu vermehren, und versuchen statt dessen eine 

grundlegende Antwort. Dabei gehen wir von der äußerlichen Tatsache aus, daß geschichtli-

ches Dasein seinen Ort in der Zeit hat. Doch bereits diese äußerliche Tatsache ist ein in sich 

selber vielschichtiges Phänomen. Die äußerliche Tatsache, daß geschichtliche Existenz in der 

Zeit und nur so da ist, führt uns tief hinein in die hermeneutische Problematik geschichtlichen 

Daseins. Wir wollen diese Problematik analysieren, indem wir ihre verschiedenen Aspekte 

 
4 Eine Duplik. aaO., S. 31 f. 
5 In der 6. Vorlesung über „Die Anweisung zum seligen Leben“: Sämmtliche Werke, hg. von I. H. Fichte, 5. Bd., 

Berlin 1845 (= 1965), S. 485. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 4 30.09.2024 

unterscheiden. 

Zunächst ist das Eingeständnis unerläßlich, daß wir selbst zur Verhandlung stehen, wenn wir 

nach der Eigenart geschichtlichen Daseins fragen. Wir haben selber unseren Ort in der Zeit, 

sind selber geschichtlich da. Das Dasein in der Zeit verbindet uns mit allem, was geschicht-

lich da ist, fundamental. 

Dieser Sachverhalt mag freilich zunächst trivial wirken. Schließlich verbindet uns auch das 

Dasein im Raum mit allem, was räumlich (dinglich, leiblich) da ist. Aber auch dieser Sachver-

halt kann eine scheinbare Trivialität gar leicht verlieren – zum Beispiel wenn er sich mit der 

Erfahrung verbindet, daß Dasein im Raum mich immer an einen bestimmten – sei es diesen, 

sei es jenen – Ort verweist, wie jedes Ding im Raum immer an diesem oder jenem Ort ist, 

zum Beispiel Wasser in einem Topf. „Wenn der Topf aber nun ein Loch hat?“ Der Ort im 

Raum ist offensichtlich seinerseits veränderbar. Der Ort im Raum ist selber der Zeit ausge-

setzt. „Steter Tropfen höhlt den Stein.“ Aber auch der Raum selbst, den ich doch immer nur 

begrenzt erfahre, kann sich gerade in seiner Begrenztheit verändern. Seine Grenzen können 

sich so verändern, daß der Raum eng wird. Er kann beängstigend eng werden. Er kann aber 

auch beängstigend weit werden: „Die Wüste wächst. Weh dem, der Wüsten birgt!“ Natürlich 

gibt es auch positive Erfahrungen solcher Raumveränderungen. Immer aber ist die Zeit am 

Werk, wenn Ortsveränderung oder Veränderung von Raumerfahrung geschieht. Das Dasein 

im Raum ist zeitlich vermittelt. 

Erst recht gilt das jedoch für das Dasein in der Zeit. Und insofern ist die Tatsache, daß wir sel-

ber in der Zeit sind und insofern mit allem, was geschichtlich da ist, fundamental verbunden 

sind, alles andere als eine triviale Feststellung. Sind wir in der Zeit da, dann sind wir auch 

durch die Zeit selbst mit allem vermittelt, was seinerseits in der Zeit da ist. Für das Verhältnis 

der Gegenwart zur unmittelbaren Zukunft leuchtet das sofort ein. Man kann heute nicht leben, 

als hätten wir morgen nicht wiederum ein gemeinsames Heute. Wie es morgen sein soll, dar-

über kann man verschiedener Meinung sein und soll man gegebenenfalls auch hart – aber ver-

antwortlich – streiten. Man kann aber nicht darüber streiten, daß wir morgen wiederum ein ge-

meinsames Heute haben werden — es sei denn, man wollte einen solchen Streit durch Tot-

schlag beenden. Wenn ich nur allein übrig bleibe, dann gibt es allerdings keine gemeinsame 

Zukunft mehr. Solange ich aber nicht allein in der Zeit bin, werde ich durch die Zeit selbst mit 

allem Gleichzeitigen so verbunden, daß die nächste und unmittelbare Zukunft uns gemeinsam 

bevorsteht. Inwiefern das auch für die weitere und fernere und fernste Zukunft gilt, wäre wei-

terer Prüfung wert. Werde ich durch die Zeit auch mit jenem geschichtlichen Dasein vermit-

telt werden, das zu einer Zeit da sein wird, wenn ich nicht mehr existiere? 

Wir nehmen diese Frage so auf, daß wir sie in das Verhältnis von Vergangenheit und Gegen-

wart übersetzen. Denn wenn ich nicht mehr existiere, werde ich ja eben in jenem kommenden 

Heute vergangen sein. Folglich kann dasselbe Problem auch im Verhältnis der Vergangenheit 

zu unserer eigenen Gegenwart erörtert werden. Dabei wird man nun allerdings genauerhin un-

terscheiden müssen zwischen dem Verhältnis des Vergangenen zu unserer Gegenwart einer-

seits und unserem Verhältnis zur Vergangenheit andererseits. Inwiefern geht es um uns selbst, 

wenn das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart in diesem doppelten Sinn zur Ver-

handlung steht? 

IV. 

Es war einmal – doch ich bin hier; was geht’s mich an? So hatten wir das allgemeine Problem 

umschrieben, das Hegel mit jener schwäbischen Redensart „es ist schon so lange, daß es bald 

nicht mehr wahr ist“ fixiert hat. Gibt es einen notwendigen Zusammenhang zwischen dem, 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 5 30.09.2024 

was einmal war, und unserer Gegenwart? Gibt es einen notwendigen Bezug zwischen einem 

fremden „Damals und Dort“ und unserem eigenen „Hier und Jetzt“? Was hat das „illic et 

tunc“ Geschehene mit unserem „hic et nunc“ zu tun? Wir stellen die Frage zunächst so, daß 

wir von unserem Verhältnis zum Vergangenen ausgehen. 

Ein solches Verhältnis zum Vergangenen kann bewußt vollzogen werden, zum Beispiel durch 

Akte historischer Forschung, aber auch durch Akte historischer Fälschung. Der zweite Fall ist 

der hermeneutisch interessantere. Denn die historische Fälschung verrät etwas vom notwendi-

gen Zusammenhang zwischen unserer Gegenwart und der Vergangenheit. Inwiefern? 

Historische Forschung kann – muß nicht – sich als eine seriöse Art von Neugierde vollziehen. 

Sie unterliegt demgemäß dem Verdacht des Beliebigen – schon weil sie immer aus wählen 

muß. Man kann ja nie die ganze Vergangenheit erforschen. Da das historisch-enzyklopädische 

Ideal einer zum Wissen der ganzen Vergangenheit führenden Geschichtsforschung unerreich-

bar ist, ist in der Tat zu fragen, ob die Angewiesenheit auf das Auswählen nicht alle Ge-

schichtsforschung der Beliebigkeit bloßer Neugierde ausliefert. Reicht bloße Neugierde aus, 

um ein ernsthaftes erkenntnisleitendes Interesse zu sein? Inwiefern ist historisches Interesse 

mehr als bloße Neugierde? Was macht das Vergangene für die Gegenwart interessant — so, 

daß man irgendwie dabei sein will oder aber das Vergangene dabei haben will? Und ist das 

historische Interesse gar für die Gegenwart notwendig? Was ist historisches Interesse? Und 

was ist Gegenwart, daß Vergangenes für sie notwendig und interessant sein sollte? 

Historisches Interesse ist in der Regel zunächst einmal immer Interesse für etwas ganz Be-

stimmtes, für eine bestimmte Person, Situation, Begebenheit, Gesellschaftsstruktur. Dann 

stellt sich aber sofort die Frage, warum uns in der Vergangenheit gerade eben diese Person, 

Situation oder Begebenheit interessieren soll, jene oder irgendeine andere aber nicht. Warum 

gerade Gabriel Biel oder Kleopatra? Warum nicht Spartakus oder Lukullus? Und warum über-

haupt diese, wenn nicht alle? Nur weil es diese Personen, Situationen, Begebenheiten und 

Strukturen einmal gab, sind sie jedenfalls noch nicht von notwendigem geschichtlichen Inte-

resse, so daß die gelehrte Beschäftigung mit der Vergangenheit, wenn sie nicht anders moti-

viert werden kann, musealer Liebhaberei für Antiquitäten und Kuriositäten vergleichbar er-

scheint6. Die merkwürdigen Blüten historischer Forschung, die man Dissertationen nennt, 

sind jedenfalls durchaus geeignet, der behaupteten Notwendigkeit geschichtlichen Interesses 

eine gehörige Portion Mißtrauen entgegenzusetzen. Der Vorwurf ist so unberechtigt nicht, es 

könne solche historische Fixierung auf Vergangenes doch nur die Aufmerksamkeit für das 

Verhältnis der Gegenwart zur Zukunft entnerven und schwächen. Das Interesse für die Zu-

kunft aber ist unbestreitbar notwendig. Zukunft kommt ständig an. Sie nähert sich uns ohne 

Ende. Ist es aber das Wesen der Zukunft, sich ständig einzustellen, dann scheint Gegenwart 

geradezu als Sich-Einstellen von Zukunft definierbar zu sein. Gegenwart wäre dann ganz und 

gar durch Zukunft bestimmt, so daß das Interesse für das Zukünftige unbestreitbar notwendig 

ist. Vergangenheit hingegen ist offensichtlich abgetretene Gegenwart. Und nicht nur das: sie 

ist im Gegensatz zur sich ständig einstellenden Zukunft ein sich ständig potenzierendes Ent-

fernen. Zur Vergangenheit gehört es, immer vergangener noch zu werden. Sie ist ein ständiges 

und ständig wachsendes Abstandnehmen von der Gegenwart. Und gerade so, als ein sich stän-

dig potenzierendes Entfernen, macht sich Vergangenheit für die Gegenwart bemerkbar. So ist 

sie „da“. So zeigt sie, daß der Gegenwart etwas fehlt, was einmal zu ihr gehörte. Als 

 
6 Zum positiven Erkenntniswert der curiositas, der περιεργία und πολυπραγμοσύνη ist allerdings zu verweisen 

auf H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt am Main 1966, 203 ff.; Η. A. Oberman, Contra 

vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall, Theologische Studien 113, 

Zürich 1974. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 6 30.09.2024 

vergehende beansprucht die Vergangenheit die Gegenwart. 

Doch kann die Gegenwart ihr gegenüber dann eigentlich überhaupt ein anderes Interesse ha-

ben, als vom Vergangenen Abschied zu nehmen? Wäre also dies die eigentliche Funktion his-

torischer Forschung: die längst vergangenen Akte geschichtlichen Lebens als Fakten festzu-

stellen, also die lebendigen Akte von einst gleichsam zu den Akten zu nehmen, sie ad acta zu 

legen und ihnen so den verdienten Abschied zu geben? Man könnte sich dann immerhin durch 

historische Forschung von der Vergangenheit sozusagen entlasten. Und mit dem Bedürfnis 

danach wäre dann allerdings ein notwendiger Zusammenhang zwischen Gegenwart und Ver-

gangenheit aufgewiesen: der der Belastung durch das, was einmal war. Und die Notwendig-

keit des historischen Interesses wäre dann damit gegeben, daß wir durch die Mühe und harte 

Arbeit gelehrter Forschung und politischer Verdauung unsere Gegenwart von der Last des 

Vergangenen befreien: „per aspera ad acta“ wäre dann das Ethos historischer Forschung. 

V. 

Aber eben die historischen Akten sprechen selber dagegen, daß die Vergangenheit in ihnen 

sozusagen begraben werden könnte. Denn diese Akten werden immer wieder geändert und 

nicht selten bewußt gefälscht. Warum wurde die Geschichte der KPdSU so oft umgeschrie-

ben? Warum wird die Vergangenheit im nachhinein revidiert? Offensichtlich doch wohl des-

halb, weil sich das Vergangene von der Gegenwart nicht einfach abschneiden läßt – obwohl 

eben das nicht selten sehr erwünscht wäre, wie die entsprechenden Schneide-Kunststücke in 

den Akten zum Beispiel deutscher theologischer Fakultäten nach 1945 mit peinlicher Deut-

lichkeit erkennen lassen. Insofern verrät gerade die Geschichtsfälschung also mit besonderer 

Evidenz etwas vom notwendigen Zusammenhang zwischen unserer Gegenwart und der Ver-

gangenheit. Dieser Zusammenhang besteht offensichtlich darin, daß jede Gegenwart Vergan-

genheit zu verarbeiten hat. 

Insofern ist Gegenwart also noch keineswegs hinreichend definiert, wenn sie nur als Sich-Ein-

stellen von Zukunft bestimmt wird. Gegenwart ist gleichermaßen und gleichursprünglich Ver-

arbeitung von Vergangenheit, und zwar ganz egal, ob diese Verarbeitung bewußt vollzogen 

wird oder unbewußt sich vollzieht. Das hat jedes „hic et nunc“ notwendig mit dem zu tun, was 

einmal war: daß hier und jetzt verarbeitet werden muß, was einmal war. Der Zwang zu gegen-

wärtiger Verarbeitung von Vergangenheit ist ein konstitutives Moment geschichtlichen Da-

seins. Die Zeit, in der Dasein ist, zwingt dazu, seit eh und je. Solange solche Verarbeitung un-

bewußt geschieht, ist sie relativ problemlos. Sie ist dann eine sozusagen natürliche Verarbei-

tung von Geschichte – wie sie sich zum Beispiel in Ritualisierungen seit eh und je vollzieht 

und wie sie auch in der Tierwelt durchaus geschieht. Ganz ohne solche unbewußte, natürliche 

Verarbeitung von Vergangenheit gibt es keine Gegenwart geschichtlichen Daseins. Doch es 

ist nun gerade die besondere Eigenart geschichtlichen Daseins, Vergangenheit auch bewußt zu 

verarbeiten, also der natürlichen Verarbeitung der Vergangenheit durch eine geschichtliche 

Verarbeitung der Vergangenheit zu entsprechen. Das Wesen des Menschen tendiert nach einer 

— die natürliche Verarbeitung keineswegs nur verdrängenden – geschichtlichen Verarbeitung 

der Geschichte. Denn nur so gewinnt der Mensch selber Einfluß auf die sich ständig einstel-

lende Zukunft. Deshalb wird ja Geschichte gefälscht, weil man mit dieser Verarbeitung von 

Vergangenheit besser Zukunft machen zu können meint. Vergangenheit – so oder so — verar-

beiten heißt: Zukunft erarbeiten. Gegen wart ist also auf jeden Fall Verarbeitung von Vergan-

genheit als Erarbeitung von Zukunft. Deshalb erfordert es der Zusammenhang der Zeit selber, 

daß wir uns für das Vergangene interessieren, und zwar über die Beliebigkeit der Neugierde 

hinaus interessieren. Und die gelehrte historische Forschung hat ihr Recht insofern, als sie 

dieser Verarbeitung von Vergangenheit als Erarbeitung von Zukunft dient. Sie hilft kennen zu 

lernen, was verarbeitet werden muß. Je besser wir unsere Vergangenheit kennen lernen, desto 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 7 30.09.2024 

präziser werden wir unsere Zukunft verstehen und gestalten lernen – sei es zum Guten, sei es 

zum Argen. 

Dabei wird man sich freilich vor der naiven Illusion hüten müssen, als könne das Verarbeiten 

von Vergangenheit jemals zu einem Ende kommen. Das hieße das jüngste Gericht antizipie-

ren. Die Weltgeschichte selber ist niemals das Weltgericht, sondern eher dessen Gegenteil! 

Auch ein ganz bestimmtes Vergangenes wird niemals endgültig verarbeitet sein und also „ad 

acta“ gelegt werden können. Es gehört ja, wie wir sahen, zur Eigenart jedes Vergangenen, daß 

es sich immer mehr entfernt. Damit tritt aber auch immer mehr zu seiner Nachgeschichte 

hinzu. Es wird selber sozusagen um seine eigenen Folgen bereichert. Dadurch ändert sich aber 

das bestimmte Verhältnis der jeweiligen Gegenwart zu diesem Vergangenen. Deshalb ist his-

torische Forschung über denselben Gegenstand grundsätzlich niemals am Ende. Jede Gegen-

wart hat die gesamte Vergangenheit eines bestimmten Ereignisses aufs neue zu verarbeiten, 

wohl wissend, daß das immer nur sehr partiell gelingt. So etwas wie „Bewältigung der Ver-

gangenheit” kann es also grundsätzlich gar nicht geben. Gerade die Tatsache, daß Vergange-

nes von Stunde zu Stunde, von Augenblick zu Augenblick immer mehr noch vergeht und den-

noch niemals aufhört, als Gewesenes zu sein, zeigt, daß die Vergangenheit in ihrem Verge-

henscharakter die Gegenwart immer wieder neu angeht. Je mehr sich ein Gewesenes von der 

Gegenwart in die Vergangenheit entfernt, um so aufdringlicher kann es werden. Es gibt durch-

aus – um eine viel mißbrauchte Kategorie Hans-Georg Gadamers aufzunehmen – nicht nur 

eine positive Wirkungsgeschichte derart, daß wir die Wirkungen eines vergangenen Ereignis-

ses noch lange zu spüren bekommen. Es gibt vielmehr auch eine privative Wirkungsge-

schichte, insofern nicht selten ein geschichtliches Dasein (eine Person, Situation, Begeben-

heit) erst dadurch, daß sie sich entfernt und immer weiter entfernt, wirkt: sei es im Guten, sei 

es im Bösen. Erst die Entzogenheit wirkt in einem solchen Fall, so daß man, je mehr sich das 

Gewesene entfernt, erfährt, was man gehabt hat oder aber worunter man gelitten hat. Auf je-

den Fall aber ist das zur Vergangenheit als Modus der Zeit gehörende Mehr-und-mehr-noch-

sich-Entfernen alles andere als ein Grund, das Vergangene von der Gegenwart zu separieren. 

Die Potenzierung der Entfernung des Vergangenen potenziert vielmehr auch die Notwendig-

keit stets neuer Verarbeitung von Vergangenheit überhaupt, um auf diese Weise Zukunft zu 

erarbeiten. 

Verarbeitung von Vergangenem ist nun aber nur möglich, wenn die Gegenwart selber an der 

Sache partizipiert, auf die auch das Vergangene bezogen war. Verarbeitung der Vergangenheit 

kann nicht einfach Aufarbeitung von Relikten sein, sondern vollzieht sich als gegenwärtiger 

Streit um eine die Gegenwart bewegende Sache. So versteht – wie Karl Barth7 völlig zu Recht 

konstatiert – „niemand die Theologie des 19. Jahrhunderts oder irgendeines Jahrhunderts, als 

wer in irgendeiner Weise selber die Last theologischer Arbeit auf sich hat“. Bei der Verarbei-

tung des Vergangenen „ausgeschlossen, nicht kompetent, ist nicht der irrende Theologe und 

auch nicht der Gegner der Theologie – man kann gar nicht Gegner der Theologie sein, ohne 

selber Theologe zu werden – wohl aber der müßige Zuschauer ... Er müßte, sollten ihm die 

Augen aufgehen und sollte er zur Mitsprache berechtigt werden, zuvor bei der Sache sein“. 

Man kann denselben Sachverhalt auch mit Rudolf Bultmann8 so formulieren: „Nur wenn man 

sich selbst bewegt weiß von den geschichtlichen Mächten, nicht als neutraler Beobachter, und 

nur wenn man bereit ist, den Anspruch der Geschichte zu hören, versteht man überhaupt, wo-

rum es sich in der Geschichte handelt.“ Ist die Sache, um die es im Gewesenen ging, nicht 

auch in irgendeiner Weise eine die Gegenwart angehende Sache, dann gibt es auch keine Ver-

arbeitung, dann gibt es nicht einmal eine Verfälschung der Vergangenheit. Und dann ist die 

 
7 In der Einleitung zu seinem Buch: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und 

ihre Geschichte, Zürich 19522, S. 2. 
8 Jesus, Tübingen 1951 13.—14. Tausend, S. 8. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 8 30.09.2024 

Sache in der Tat so lange her, daß sie überhaupt nicht mehr wahr ist. Solange wir jedoch da-

rum besorgt sind, es könnte eine Sache, weil sie schon so lange her ist, bald nicht mehr wahr 

sein, solange sind wir noch auf diese Sache bezogen, ist also das Vergangene noch der Verar-

beitung fähig. 

Wir sind mit diesen letzten Erwägungen allerdings bereits dazu übergegangen, in das Verhält-

nis unserer Gegenwart zur Vergangenheit das Verhältnis des Vergangenen zur jeweiligen Ge-

genwart einzubeziehen. Die Erörterung des umgekehrten Verhältnisses von Vergangenem zur 

Gegenwart ist erforderlich, um zu klären, wie die notwendige Beziehung der Gegenwart auf 

die Vergangenheit (als deren Verarbeitung) möglich ist. Wie ist es möglich, durch Verarbei-

tung von Vergangenheit Zukunft zu erarbeiten? 

VI. 

Wenn Hegel mit jener schwäbischen Redensart die Auffassung vertritt, Wahrheit könne veral-

ten, so sagt er damit, daß geschichtliches Dasein nicht schon allein durch seine Faktizität wahr 

ist. Nicht das Faktum, daß Christus gestorben ist, ist schon so lange her, daß es bald nicht 

mehr wahr ist, sondern daß er für unsere Sünde gestorben ist. Die Wahrheit geschichtlichen 

Daseins geht über die Wirklichkeit des brutum factum hinaus. Das als brutum factum Behaup-

tete kann nur richtig oder falsch sein, tertium non datur. Ist die Behauptung falsch, dann ist 

die behauptete Wirklichkeit eben nicht. Hier gilt in der Tat: verum et factum convertuntur. 

Entweder ist Napoleon gestorben, oder aber er ist nicht gestorben. Und wenn er nicht gestor-

ben ist, dann lebt er heute noch; tertium non datur. Daß etwas bald nicht mehr wahr ist, be-

zieht sich über diese Alternative von richtig und falsch hinaus auf etwas, was zwar mit der 

Wirklichkeit eines Faktums sich ereignet und doch mehr ist als das, was sich feststellen läßt. 

Was ist dieses Mehr? Was ist an einem Wirklichen mehr als wirklich, so daß es bedeutsam 

wird über seine Wirklichkeit hinaus? 

Antwort: es ist die Potenz des Wirklichen, sein Vermögen. Was ein Wirkliches, was ein wirk-

licher Mensch zum Beispiel vermag, gehört zu diesem Wirklichen, ohne doch immer schon 

verwirklicht zu sein oder durch Verwirklichung erschöpft zu werden. Es ist mehr als nur wirk-

lich, mehr als „bloße Wirklichkeit“, mehr als „nackte Faktizität“. Das Faktum als brutum fac-

tum hätte für die Gegenwart keine Bedeutung, wenn seine Wirklichkeit nicht Möglichkeiten 

implizierte, die mit der Wirklichkeit des brutum factum nicht zugleich auch vergehen. Die 

Möglichkeiten, die eine Wirklichkeit mit sich bringt und hinterläßt, machen aus einem in der 

Zeit geschehenen Faktum erst so etwas wie ein Ereignis geschichtlicher Wahrheit. In diesem 

Sinn hat Hölderlin9 ein Seitenstück zu Hegels Jenaer Tagebuchnotiz formuliert mit dem Satz: 

„Lang ist die Zeit, es ereignet sich aber das Wahre.“ Zum Ereignis des Wahren gehört mehr 

als ein brutum factum in der langen Kette von Fakten, als die die Zeit aufgefaßt zu werden 

pflegt. Zum Ereignis des Wahren gehört die Eröffnung von Möglichkeiten, die als solche 

nicht notwendig in die Vergangenheit entschwinden. Es ist das hermeneutische Verdienst Sö-

ren Kierkegaards10, diesen Sachverhalt herausgearbeitet zu haben: „Die Möglichkeit, aus der 

das Mögliche, welches zum Wirklichen wurde, hervorging, begleitet beständig das Gewor-

dene und bleibt bei dem Vergangenen, ob auch Jahrtausende dazwischen liegen; sobald der 

Spätere wiederholt, daß es geworden ist, so wiederholt er dessen Möglichkeit.“ Die Wirklich-

keit eines Vergangenen läßt sich hingegen nicht wiederholen. Da gilt: hin ist hin. Aber sowohl 

die Möglichkeit, aus der es hervorging, als auch die Möglichkeiten, die es selber eröffnete, die 

bleiben. Und solange sie bleiben, läßt sich Vergangenes verarbeiten und eben damit Zukunft 

 
9 Mnemosyne, in: Sämtliche Werke. Kleine Stuttgarter Ausgabe, 2. Bd., 1953, S. 202.204. 
10 Philosophische Brocken, in: Gesammelte Werke Bd. 6, übersetzt von H. Gottsched und Ch. Schrempf, Jena 

1925 3. und 4. Tausend. S. 78. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 9 30.09.2024 

erarbeiten. Dem Entdecken von Möglichkeiten gegenwärtiger Existenz gilt also die bewußte 

und also geschichtliche Verarbeitung von Vergangenem, das auch dann, wenn es sich von uns 

immer mehr entfernt, sein Potential nicht einfach mit sich nimmt, sondern unserer Wahrneh-

mung überläßt. 

Walter Benjamin11 hat in diesem Sinn von den „revolutionären Energien“ gesprochen, die im 

„Veralteten“ zutage treten. Sie zutage zu befördern – das dürfte die eigentliche Aufgabe der 

Beschäftigung mit vergangener Geschichte sein. Vergangenheit wird nicht bearbeitet, um 

Neues über Altes zu erfahren, sondern Vergangenheit verlangt danach, verarbeitet zu werden, 

damit wir in der eigenen Gegenwart selber neu zu werden vermögen. Das also ist der Respekt, 

den wir der Geschichte schulden: nichts anderes als die Verantwortung für unsere eigensten 

Möglichkeiten. 

Wir gehen nun noch einen Schritt weiter und fragen genauerhin nach der Eigenart jener Wir-

kung, die ein geschichtliches Ereignis nicht zuletzt dadurch hat, daß es vergeht. Mit dieser all-

gemeinen hermeneutischen Fragestellung kehren wir zugleich in die besondere christologi-

sche Problematik zurück. 

VII. 

Die hermeneutische Problematik geschichtlichen Daseins ist nicht zuletzt die Problematik sei-

ner Wirksamkeit. Das zeigt sich sofort, wenn wir, um uns selbst und unsere eigensten Mög-

lichkeiten zu verstehen, uns um das Verständnis vergangener Ereignisse bemühen. Denn jedes 

Verstehen von Geschichte steht selber immer schon unter der Wirkung der Geschichte, die es 

zu verstehen trachtet. Hans-Georg Gadamer hat dieser Problematik in seinem Buch „Wahrheit 

und Methode“ eine besondere Analyse gewidmet und mit dem Stichwort „Wirkungsgeschich-

te“ die Aufforderung zu einer Hermeneutik geschichtlichen Verstehens gegeben. Er hat mit 

dem Hinweis darauf, daß der Verstehende schon immer unter einer Wirkung der zu verstehen-

den Geschichte steht, die methodische Forderung verbunden, durch Reflexion auf die eigene 

Geschichtlichkeit des historischen Verstehens den historischen Gegenstand hermeneutisch 

überhaupt erst einmal angemessen zum Objekt des Verstehens zu machen. Wissenschaft be-

steht ja nicht zuletzt darin, daß sie ihre Objekte findet und angemessen bestimmt, also in der 

angemessenen Objektivierung. Die hermeneutisch angemessene Objektivierung im Vorgang 

geschichtlichen Verstehens hat sich nach Gadamer so zu vollziehen, daß wir „in dem Objekt 

das Andere des Eigenen und damit das Eine (sc. das Andere) wie das Andere (sc. das Eigene) 

erkennen lernen“12. Vorausgesetzt ist dabei, daß das geschichtlich Fremde (Vergangene) alle-

mal so zur eigenen Gegenwart (oder diese so zum geschichtlich vergangenen Fremden) gehört 

wie das Andere eines Eigenen (έτερον als notwendiges Korrelat des „Dieses“). Wird das ge-

schichtlich Vergangene als das Andere des Eigenen (als neue Möglichkeit, als Potential unse-

rer Gegenwart) erkannt, dann ist der Wirkungszusammenhang von Einst und Jetzt berücksich-

tigt. Bei dieser seiner Forderung wirkungsgeschichtlichen Verstehens ist sich Gadamer der 

faktischen Grenzen der Durchführbarkeit wohl bewußt. Er weiß um die Unmöglichkeit, daß 

„Wirkungsgeschichte je vollendet gewußt werde“13. Wollte man die Möglichkeit solchen voll-

endeten Wissens der Wirkungsgeschichte behaupten, dann wäre das „eine ebenso hybride Be-

hauptung wie Hegels Anspruch auf absolutes Wissen, in dem die Geschichte zur vollendeten 

 
11 Der Surrealismus. Die letzte Momentaufnahme der europäischen Intelligenz, in: Angelus Novus. Ausgewählte 

Schriften 2, Frankfurt am Main 1966, S. 204. 
12 Hans-Georg Gadamer. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen 

19652, S. 283. 
13 AaO., S. 285. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 10 30.09.2024 

Selbstdurchsichtigkeit gekommen ... sei“14. 

Man wird dieser Selbstbescheidung wirkungsgeschichtlicher Hermeneutik schon deshalb zu-

stimmen müssen, weil in der Geschichte ja für das Bewußtsein von ihr viel zu viel einfach 

verloren geht, als daß ein solches vollendetes Wissen jemals möglich wäre. Was wir ge-

schichtlich wissen, ist immer nur ein Rest. Das Ganze des Gewesenen geht immer – jedenfalls 

für uns, nicht so für den versöhnenden Gott – verloren. Und vieles Einzelne dazu. Das Verlo-

rene gehört aber nicht weniger zur Wirkungsgeschichte als das im historischen Bewußtsein 

Archivierte. Oft wirkt es sogar, weil es als Verlorenes nicht verarbeitet werden konnte und 

kann, sehr viel elementarer als das historisch Gewußte. Geschichtliches Verstehen ist also im-

mer auch das Eingeständnis von Verlusten, die ihrerseits gleichwohl das Bewußtsein (der Spä-

teren) bestimmen, dem das Gewesene verloren gegangen ist. 

Das gilt in besonderer Weise von Jesus. Man wird gerade im Blick auf das geschichtliche Da-

sein Jesu eingestehen müssen, daß uns nur ein schmaler Rest seines Lebens historisch sicher 

überliefert ist; was wir von ihm historisch wissen, bezieht sich auf die wenigen Jahre seines 

öffentlichen Auftretens, die seinem Tod vorangingen (nicht einmal diese kurze Dauer läßt sich 

genau angeben). Dennoch wird man die Wirksamkeit Jesu nicht ausschließlich auf das zu-

rückführen dürfen, was wir historisch von ihm wissen. Daran hindert uns ein unerhörter Vor-

gang im Urchristentum, der sich nur verstehen läßt als der Versuch, das Ganze des geschicht-

lichen Daseins Jesu — ohne mit dem Ganzen alles sagen zu wollen, alle Details — zur Dar-

stellung zu bringen. Die faktische Wirkung Jesu weist sich bezeichnenderweise ja auch darin 

aus, daß der schmalen Überlieferung des Wißbaren zum Trotz eine ihm eigens geltende neue 

literarische Gattung entsteht, die das Ganze seines geschichtlichen Daseins zur Darstellung zu 

bringen sich berufen weiß: die Evangelien. 

Diese evangelischen Darstellungen des Ganzen des geschichtlichen Daseins Jesu verzichten 

bewußt auf die Konstruktion eines möglichst lückenlosen Lebenslaufes, auf die Konstruktion 

einer lückenlosen Kette von Details. Entscheidend war vielmehr, daß Jesu Dasein eine ganz 

besondere Wirkung gezeitigt hatte: er hat die von ihm – auch nach seinem Tode noch – ange-

sprochenen Menschen „ihres Heils“ (was immer das sei – wir kommen darauf zurück) gewiß 

gemacht. Gerade deshalb mußte nun aber unter diesem Gesichtspunkt der „ganze Jesus“ zur 

Darstellung gebracht werden – nicht, um alles von ihm zu sagen, wohl aber, um ihn als Ein-

heit zu verstehen. Das relativ schmale Wissen reicht aus, um auf die Frage Antwort zu geben, 

wer er war, beziehungsweise wer er ist: nämlich Heil, Gottes Gemeinschaft ermöglichende 

Person. Das Ganze seines geschichtlichen Daseins wird deshalb von diesem Besonderen her 

zur Darstellung gebracht, also durchaus nicht durch Addition von allen Einzelheiten seines 

Lebens. Eine solche Summe wäre für die Evangelien weniger als das Ganze, das sie intendie-

ren. Es kam darauf an, zu zeigen, daß das Ganze dieses Heilsgewißheit bewirkenden Daseins 

Heilsgeschehen ist. Jede Perikope des Evangeliums will mehr als nur eine Begebenheit in ei-

ner Liste von Begebenheiten berichten. Sie will vielmehr an einer Begebenheit etwas für das 

Ganze des Seins Jesu Charakteristisches zur Anschauung bringen. Wenn zum Beispiel Mk 2,5 

dem Paralytiker die Sünden vergeben werden, sonst aber bei Markus keine mit Sündenverge-

bung verbundenen Krankenheilungen erzählt werden, dann bedeutet das nicht, daß es sich hier 

um eine einmalige Begebenheit handelt. Vielmehr will Markus an der einen Geschichte etwas 

für alle Heilungen Jesu Charakteristisches zur Geltung bringen. Jesu heilendes Handeln ist als 

solches sündentilgendes Handeln. Entsprechendes gilt für die Tischgemeinschaft mit Zöllnern 

und Sündern nach Mk 2,15; auch hier handelt es sich nicht nur um die Schilderung eines ein-

zelnen Geschehens, sondern um die Darstellung eines das Ganze des Daseins Jesu konstituie-

renden Verhaltens: er aß und trank mit Zöllnern und Sündern und war gerade darin er selbst. 

 
14 Ebd. 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 11 30.09.2024 

Ich möchte diese Darstellungsweise des Evangeliums, die darauf verzichtet, eine lückenlose 

Reihe von Ereignissen aufzuführen, und statt dessen eines für das Ganze setzt, synekdochisch 

nennen. Die Evangelien reden synekdochisch von Jesus. 

Um deutlich zu machen, daß es um das Ganze des Seins Jesu als Heilsereignis geht, mußten 

die Evangelien freilich Anfang und Ausgang dieses Daseins als Rahmen thematisch machen. 

Der (doppelte) Ausgang stand fest: Tod und Auferstehung. Der Anfang war jedoch relativ dis-

ponibel. Soll die Geschichte Jesu als ein Ganzes, als eine Einheit und von dieser Einheit her 

als Wirkung dargestellt werden, dann muß also noch ein Anfang thematisch gemacht werden, 

und zwar ein das Heilswirken Jesu als Ganzes integrierender, beziehungsweise konstituieren-

der Anfang, ein Anfang also mit Gott. Deshalb mußte man über das Ende des Lebens Jesu zu-

rück auf einen Anfang, eine άρχή rekurrieren, wobei die Darstellung des durch Anfang und 

(doppelten) Ausgang Gerahmten selber durchaus fragmentarisch bleiben konnte. Nicht zufäl-

lig wird dann der Anfang dieses Heilsgeschehens von den Evangelien sehr verschieden ange-

geben. Markus, das älteste Evangelium, beginnt regelrecht mit dem Satz: Αρχή τού 

ευαγγελίου Ιησού Χριστού, läßt dann ein Zitat aus dem Propheten Jesaja (also ein „Schrift-

wort“) folgen (Καθώς γέγραπται έν τώ Ησαϊᾳ τώ προφήτη), das auf Johannes den Täufer ge-

deutet wird (Jes 40,3), mit dessen Auftreten dann die Geschichte Jesu eingeleitet wird, die ih-

rerseits – erst! – mit der Taufe durch Johannes beginnt. Der das Ganze bestimmende Rahmen 

ist also ein prophetisches „Wort heiliger Schrift“ und dann dessen geschichtliche Erfüllung 

durch die Wirksamkeit des Täufers, der durch sein Taufen auch Jesu Wirksamkeit durch jenes 

Schriftwort eröffnet, initiiert sein läßt. Mit dem prophetischen Schriftwort ist aber der Anfang 

des geschichtlichen Wirkens Jesu auf Gott selbst zurückgeführt. Ganz anders verfahren Mat-

thäus und Lukas. Matthäus beginnt mit einem „Stammbaum“, mit einem βίβλος γενέσεως 

Ιησού Χριστού υίού Δαυίδ υἱού Αβραάμ. Hier wird also die Geburt Jesu (und nicht sein Auf-

treten!) als in der heiligen Geschichte (und nicht einem heiligen Wort!) des Alten Testaments 

initiiert vorgestellt. Es folgt die Geschichte von der wunderbaren Zeugung Jesu mit ihrer Vor-

geschichte. Mit ihr setzt – nach einer literarischen Absichtserklärung – auch Lukas ein. Das 

Ganze des Daseins Jesu wird bei Matthäus und Lukas durch Jesu wunderbare Zeugung unmit-

telbar auf Gott zurückgeführt, wenn auch mit einer irdischen Familiengeschichte jeweils ver-

bunden. Das Johannesevangelium wiederum bemüht für den Rahmen des geschichtlichen Da-

seins Jesu als άρχή dann gleich Gottes Ewigkeit, setzt diese aber dadurch auch sogleich der 

Beziehung auf die irdische Geschichte aus: Εν άρχή ήν ό λόγος, καί ό λόγος ήν πρός τον θεόν, 

καί θεός ήν ό λόγος. 

Οὗτος (nämlich der in V. 14 als Fleischgewordener definierte) ήν έν άρχή πρός τόν θεόν. Was 

bei allen Evangelien auf diese doch sehr unterschiedlichen Angaben des „Anfangs“ folgt, sind 

durchaus Fragmente, die erst durch den Ausgang (Tod und Auferstehung) wieder zu einem 

Ganzen gerahmt werden. Der Vorgang zeigt, daß das Ganze des Daseins Jesu zwar ausgesagt 

werden mußte, weil von Jesus eine dann auf sein ganzes Dasein, auf die ganze Geschichte die-

ser Person zurückgreifende Wirkung ausging; daß aber das Ganze durchaus nicht die Summe 

des historisch Wißbaren sein mußte. Es bestätigt sich von der – wie wir es vorerst nennen 

können – soteriologischen Wirkung des Daseins Jesu her also auch am konkreten Fall die Ein-

sicht, daß mehr auf uns wirkt als wir historisch wissen können. Die Totalität eines wirkungs-

geschichtlichen Bewußtseins ist unmöglich. 

Was nach Gadamer im Rahmen seiner wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik nicht nur not-

wendig, sondern auch möglich ist, läßt sich in drei Punkte zusammenfassen: 

a) Notwendig, aber auch möglich ist die bewußte Ausarbeitung desgeschichtlichen Horizon-

tes, der zu der Situation des Verstehenden gehört. 

b) Notwendig, aber auch möglich ist der Entwurf des historischen Horizontes des zu 



Jüngel - Die Wirksamkeit des Entzogenen. Zum Vorgang geschichtlichen Verstehens als Einführung in die Christologie

 12 30.09.2024 

verstehenden Gegenstandes und seiner Überlieferung. 

c) Notwendig, aber auch möglich ist die Einholung des historischen Horizontes des Objekts 

durch den eigenen geschichtlichen Daseinshorizont des Verstehenden, und zwar so, daß 

„im Vollzug des Verstehens . . . eine wirkliche Horizontverschmelzung“ (!) geschieht, „die 

mit dem Entwurf des historischen Horizontes zugleich dessen Aufhebung vollbringt“15. 

Wir unterlassen jetzt eine kritische Auseinandersetzung mit der alles andere als glücklichen 

Kategorie der „Horizontverschmelzung“. Unerläßlich ist jedoch der Hinweis, daß zur Wir-

kungsgeschichte konstitutiv der Verlauf der Zeit, also das Alt-und-immer-noch-älter-Werden 

des Gewesenen gehört, so daß man zum Beispiel sagen kann, etwas sei schon so lange her, 

„daß es bald nicht mehr wahr ist“, oder aber auch umgekehrt, daß es nun erst recht wahr wird. 

Es gehört zur hermeneutischen Eigenart geschichtlichen Daseins, sich zu entfernen und als 

Gewesenes sich immer mehr noch zu entfernen. Und es gehört ebenfalls zur hermeneutischen 

Eigenart geschichtlichen Daseins, daß es auch durch sein Vergehen wirkt, oft genug sogar 

überhaupt erst zur Wirkung kommt (weil es daseiend seiner eigenen Wirkung, also sich selbst 

sozusagen im Wege stand). 

Geschichtliches Dasein wirkt also nicht nur dadurch, daß es sich künftigen Zeiten unversehrt 

weitergibt. Es wirkt auch nicht nur dadurch, daß seine effektiven Folgen, seine unmittelbaren 

Wirkungen in jeweils immer neuer geschichtlicher Vermittlung der Zukunft überliefert wer-

den. Wirkungsgeschichte besteht nicht nur darin, daß die Geschichte Gewesenes weitergibt 

(vermittelnd tradiert) und die jeweils kommenden Zeiten aufnehmen, was ihnen aus der Ver-

gangenheit vielfach vermittelt dargereicht wird. Sondern Wirkungsgeschichte besteht auch in 

dem Sog, den ein sich Entfernendes hinterläßt, in dem Entzug des Gewesenen und in der Ver-

lassenheit der Nachgeborenen, die dem einst Gewesenen im besten Fall nur noch nachschauen 

können und es im – noch so sehr erweiterten – Horizont gerade noch verschwinden sehen, 

dennoch aber von dem Entschwinden und Vergehen des Gewesenen gar sehr bestimmt sind. 

Wir nannten diesen Sachverhalt privative Wirkungsgeschichte. 

Mit ihr haben wir es in besonderer Intensität und in einzigartiger Weise zu tun, wenn wir nach 

dem geschichtlichen Dasein Jesu fragen. Es ist gerade der Tod Jesu, es ist sein – auch durch 

den Glauben an seine Auferstehung nicht rückgängig gemachter, sondern vollends in Kraft 

gesetzter – Entzug, der in einer einzigartigen Weise gewirkt hat. Es gibt wohl keine produkti-

vere Verlassenheit als die durch den Entzug Jesu hervorgerufene Verlassenheit der von ihm 

Angesprochenen. Wir formulieren diesen Sachverhalt pointiert mit der These, daß der Tod 

Jesu den Glauben an Jesus Christus hervorgerufen hat und daß Jesu Fehlen das seine Gegen-

wärtigkeit bezeugende Neue Testament hervorgebracht hat. Was für ein schöpferisches Feh-

len, was für ein folgenreicher Tod, was für ein positiver Entzug ist das? Wer diese Frage be-

antworten will, wird sich im Akt geschichtlichen Verstehens auf die dogmatische Frage nach 

Gott einlassen müssen. Denn nur wenn der Tod Jesu und Gott zusammengehören, hat es einen 

Sinn, von der Frage, wer Jesus war, überzugehen zu der Frage, wer Jesus Christus ist. 

Quelle: Barbara Aland (Hrsg.), Gnosis. Festschrift für Hans Jonas, Göttingen: Vandenhoeck 

und Ruprecht, 1978, S. 15-32. 

 
15 AaO., S. 290. 


