
Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 1 08.09.2024 

Der Geist der Hoffnung und des Trostes. Zur Begründung des eschatologi-

schen Lehrstücks vom Reich der Freiheit1 

Von Eberhard Jüngel 

 

1.1 Die Eschatologie bringt in Gestalt eines Lehrstückes vom Reich der Freiheit die Soteriolo-

gie (Pneumatologie) zum Abschluß, die im Lehrstück vom befreienden Gott grundlegend und 

im Lehrstück vom befreiten Menschen ekklesiologisch erörtert wird. 

1.2 Als Lehrstück vom befreienden Gott ist Soteriologie Lehre vom Geist der Wahrheit. 

1.3 Als Lehrstück vom befreiten Menschen ist Soteriologie Lehre vom Geist der Liebe. 

1.4 Als Lehrstück vom Reich der Freiheit ist Soteriologie Lehre vom Geist der Hoffnung und 

des Trostes. 

1.4.1 Zum befreiten Menschen gehört eine befreite Menschheit und eine erlöste Welt, in der 

das Werk des befreienden Gottes zur Vollendung kommt. 

2 Die theologisch übliche Kennzeichnung der Struktur eschatologischer Aussagen durch die 

Dialektik von Schon Jetzt und Noch Nicht des Heils hat nur dann ihr Recht, wenn das span-

nungsvolle Verhältnis von Schon Jetzt und Noch Nicht nicht von der Defizienzerfahrung ge-

genwärtigen Mangels her, sondern von der Verheißung zukünftiger Vollendung her begriffen 

wird. 

2.1 Die Struktur eschatologischer Aussagen reflektiert nicht die Bedrohung der schon jetzt er-

möglichten Heilserfahrung durch die Ungewißheit einer noch nicht eingetretenen und deshalb 

ambivalenten Zukunft, sondern die Gewißheit einer im Sein Jesu Christi schon jetzt verbürg-

ten, aber noch ausstehenden eindeutigen Zukunft. 

2.2 Die Gewißheitserfahrung einer im Sein Jesu Christi schon jetzt verbürgten eindeutigen 

Zukunft unterscheidet die christliche Hoffnung von dem Zukunftsbezug des „natürlichen 

Menschen“. 

2.3 Nur unter Voraussetzung dieses spezifischen Begriffs christlicher Hoffnung ist die neutes-

tamentliche Identifikation der Heiden als solcher Menschen, „die keine Hoffnung haben“ 

(1Thess 4,13; Eph 2,12), verständlich und gerechtfertigt. 

2.3.1 „Keine Angst und keine Hoffnung zu haben, heißt in gleicher Weise unmenschlich zu 

sein“ (W. Jens in: Angst und Hoffnung in unserer Zeit. Darmstädter Gespräch 1963, hg. von 

K. Schlechta, 1965, 165). In Angst und Hoffnung meldet der Mensch sein Recht auf Zukunft 

an. 

 
1 Die folgenden Thesen setzen – als soteriologischen Kontext – die in der Festschrift für Eduard Schweizer (Die 

Mitte des Neuen Testaments. Einheit und Vielfalt neutestamentlicher Theologie, hg. von U. Luz und H. Weder, 

1983, 97-118) veröffentlichten Thesen zum Geist der Wahrheit und die in der Festschrift für Karl Lehmann (Er-

scheinungsjahr 2001) publizierten Thesen zum Geist der Liebe und – für die Klärung dessen, was ewig genannt 

zu werden verdient – die in der ZThK 97 (2000), 80-87 publizierten Thesen zur Ewigkeit des ewigen Lebens vo-

raus. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 2 08.09.2024 

2.3.2 Als rein formale Struktur menschlicher Existenz ist Hoffnung Reklamation zukünftigen 

Daseins und darüber hinaus Hoffnung auf – nichts. 

2.3.2.1 Erst indem sie an schon verwirklichte Existenz anknüpft, richtet sich die Hoffnung auf 

etwas; das zukünftige Hoffnungsgut ist extrapolierte Vergangenheit. 

2.3.2.2 Als Hoffnung auf etwas kann Hoffnung enttäuscht werden. Die Erfahrung enttäusch-

barer Hoffnung gibt dem Existential Hoffnung zwielichtige Züge: „Hoffnung“ ist im vor-

christlichen griechischen Sprachgebrauch Ausdruck für die Erwartung guter und schlechter 

Ereignisse. 

2.3.2.3 Hoffnung kann, indem sie Zukunft zu erschließen verspricht, die Gegenwart verschlie-

ßen. Sie kann, indem sie auf die Zukunft hin vertröstet, „die Gegenwart verderben“ (F. Schlei-

ermacher, Der christliche Glaube. 21831, hg. von M. Redeker, Bd. 2, 71960, § 158.3, 416). 

Sie kann, indem sie zur Flucht aus der Gegenwart in eine angeblich bessere Zukunft verführt, 

zum Opiat werden. 

2.3.2.3.1 Daß dem Menschen, statt ihn auf die Strenge seines eigenen Gewissens zu verwei-

sen, auf einen zu erweichenden künftigen Richter „Hoffnung gemacht wird“, heißt nach I. 

Kant (Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Akademie-Textausgabe, Bd. 

VI, 1907, 77,35f) dem Menschen „gleichsam Opium fürs Gewissen ... geben“ (a. a. O., 

78,33). 

2.3.2.3.2 Die Hoffnung der Religion ist nach K. Marx (Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphi-

losophie, MEGA 1, 1972, 378), indem sie „der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt 

einer herzlosen Welt, ... der Geist geistloser Zustände ist[,] ... das Opium des Volks“. 

2.3.2.4 Der ambivalente Charakter des Existentials Hoffnung, der sich in der schwankenden 

Überlieferung der Fabel von der Büchse der Pandora (Hesiod – Babrius) spiegelt, zwingt zu 

der über die Beantwortung der Frage „Was ist der Mensch?“ mitentscheidenden, prinzipiell 

von der Religion zu beantwortenden Frage: „Was darf ich hoffen?“ (I. Kant, Logik, Akade-

mie-Textausgabe, Bd. IX, 1923,25). 

2.4 Der eindeutig positive Begriff der Hoffnung im Neuen Testament ist von der Gewißheit 

des Hoffnungsgutes her konstituiert, die durch den heiligen Geist aus dem Glauben an das 

schon jetzt gegenwärtige Heil hervorgerufen wird: hēmeĩs ... pneúmati ek písteōs elpída dik-

aiosúnēs apekdechómetha (Gal 5,5; vgl. Röm 4,18; 5,1; 15,13; Hebr 11,1); ohne Glauben 

keine (christliche) Hoffnung! 

2.4.1 Der lebendige Glaube hat die Hoffnung als individua comes bei sich: „fides fundamen-

tum est, cui spes incumbit: spes fidem alit ac sustinet“ (Calvin, Institutio. 1559,1. III c. 2, 42; 

CR XXX, 432). Der Glaube gibt der Hoffnung ihre Gewißheit. Die Hoffnung gibt dem Glau-

ben seine Lebendigkeit. 

2.5 Christliche Hoffnung ist eine durch den Geist der Hoffnung und des Trostes ermöglichte 

Zukunftserfahrung mit den Erfahrungen der Nichtigkeit des menschlichen Daseins, die auch 

der „natürliche Mensch“ macht und in Gestalt „natürlicher Theologie“ mit selbst entworfenen 

eschatologischen Gegenwehen zu verarbeiten sucht. 

2.5.1 Christliche Eschatologie kann in den eschatologischen Gegenwelten, mit denen der „na-

türliche Mensch“ seine Nichtigkeitserfahrungen zu verarbeiten sucht, die Ambivalenz der 

menschlichen Existenz kennenlernen, der der Geist der Hoffnung und des Trostes ein Ende 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 3 08.09.2024 

macht. 

2.5.2 Was das menschliche Dasein nichtig macht, ist für die christliche Hoffnung erst auf-

grund der Zukunftserfahrung des Geistes der Hoffnung und des Trostes entscheidbar. 

2.5.3 Der Geist der Hoffnung und des Trostes bejaht die Begrenzung des menschlichen Da-

seins durch Anfang und Ende, indem er dem so begrenzten Menschenleben ewige Zukunft 

verheißt, und identifiziert den Zwang zum Drang des Menschen in die Verhältnislosigkeit als 

die das Nichts über Gottes gute Schöpfung heraufbeschwörende Sünde. 

2.5.3.1 Nicht die Grenzen des Menschseins machen das menschliche Dasein nichtig, sondern 

der grenzenlose Drang des Menschen zur Selbstverwirklichung, der als solcher das menschli-

che Dasein verhältnislos und beziehungslos macht, ist der Grund der Nichtigkeit des mensch-

lichen Daseins. Die Sünde qualifiziert das Lebensende zum Fluchtod, der das Leben als nich-

tig erfahren läßt. 

2.5.3.2 Der wahre Grund der Nichtigkeit des menschlichen Lebens wird erst mit der Überwin-

dung des als der Sünde Sold zu verstehenden Todes in der Auferstehung Jesu Christi erkenn-

bar. 

2.5.3.3 Der Geist des Jesus Christus von den Toten auferweckenden Gottes verbürgt den von 

diesem Geist erfaßten Glaubenden die eigene Auferstehung als Hoffnungsgut (Röm 8,10f): 

der Geist der Hoffnung und des Trostes erweist sich als „Angeld“ (2Kor 1,22; 5,5) und „Un-

terpfand“ (Röm 8,23; vgl. Eph l,13f; Hebr 6,4f; Barn 1,7) der zukünftigen Herrlichkeit. 

2.6 Christliche Hoffnung hofft nicht auf eine dem schon jetzt gegebenen Angeld des Geistes 

fremde, ganz andere Zukunft, sondern auf die verheißene und als solche noch nicht verwirk-

lichte Selbstüberbietung des heiligen Geistes. 

2.6.1 Die erhoffte Selbstüberbietung des heiligen Geistes impliziert die Selbstüberbietung der 

nach Röm 5,5 durch den Geist schon jetzt in die Herzen der Glaubenden ausgegossenen Liebe 

Gottes. 

2.6.2 Gottes Liebe kann durch nichts Überboten werden. Gottes Liebe kann sich nur selber 

überbieten. 

2.6.3 Indem die Liebe Gottes sich selbst überbietet, steigert sie sich selbst, ohne ihr Wesen zu 

alterieren. 

2.6.4 Die eschatologische Selbstüberbietung des heiligen Geistes führt als Selbstüberbietung 

der Liebe Gottes den in Christus schon jetzt versöhnten und befreiten Menschen in das ihn 

und seine Welt erlösende Reich der Freiheit. 

3 Die Struktur aller eschatologischen Aussagen der Dogmatik hat die eschatologische 

Selbstüberbietung des schon jetzt als arrabṓn gegenwärtigen und am Sein Jesu Christi Anteil 

gebenden Geistes der Hoffnung und des Trostes zu reflektieren. 

3.1 Alle eschatologischen Aussagen haben demgemäß geltend zu machen, „daß der Mensch“ 

von der „wirklich ausständigen Zukunft das und nur das ... weiß, was davon prospektiv aus 

und an seiner heilsgeschichtlichen Erfahrung in seiner Gegenwart ablesbar ist ..., Eschatolo-

gie ist ... nicht die antizipierende Reportage später erfolgender Ereignisse .... sondern der für 

den Menschen ... notwendige Vorblick aus seiner durch das Ereignis Christi bestimmten ... 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 4 08.09.2024 

Situation heraus ... auf die endgültige Vollendung dieser seiner eigenen, schon eschatologi-

schen Daseinssituation ... Sem Wissen um die Eschata ist nicht eine zusätzliche Mitteilung zu 

der dogmatischen Anthropologie und Christologie, sondern nichts anderes als eben deren 

Transposition in den Modus der Vollendung“ (K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. IV, 
41964, 414f). 

3.2 Alle eschatologischen Aussagen müssen die Struktur pneumatologischer Relationsaussa-

gen haben, 

3.2.1 die die erhoffte Zukunft als das sichtbare Zur-Welt-Kommen des in Jesus Christus ver-

borgen zur Welt gekommenen und als heiliger Geist unsichtbar zu den Glaubenden kommen-

den Gottes so aussagen, 

3.2.1.1 daß sie die Gegenwart der glaubend Hoffenden auf die als Selbstüberbietung des heili-

gen Geistes verheißene Zukunft beziehen, mithin 

3.2.1.2 auch die verheißene Zukunft als Advent des sich zur Welt in Beziehung setzenden 

Gottes aussagen, so daß Gott (adventus dei) und Welt (futurum mundi) auf das strengste un-

terschieden und gerade so unüberbietbar aufeinander bezogen werden, „ut sit spes purissima 

in purissimum deum“ (M. Luther, Operationes in Psalmos. 1519-21, WA 5, 166,18). 

3.3 Alle eschatologischen Aussagen haben als pneumatologische Relationsaussagen ihr Krite-

rium im Geist des Herrn und seiner Freiheit und insofern darin, „daß sie auf das Evangelium 

bezogen sind“ (G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. III, 21982, 403; Ch. 

Schütz, Mysterium Salutis, Bd. V, 1976, 645). 

3.3.1 Eschatologische Aussagen haben die die Gegenwart der Welt bestimmende Angst vor 

der Zukunft auf keinen Fall zu potenzieren, sondern deren Verwandlung in diejenige Gottes-

furcht zur Sprache zu bringen, die das Gericht Gottes als definitiven Erweis seiner Liebe er-

wartet. 

3.4 Als am Evangelium orientierte Zukunftsaussagen haben alle eschatologischen Aussagen 

die Vollendung des schöpferischen Wirkens Gottes zur Geltung und so das irdische Sein des 

Geschöpfes als durch Gott selbst begrenztes und auf seine noch nicht verwirklichten Möglich-

keiten hin zu entgrenzendes diesseitiges Dasein zu Ehren zu bringen. 

3.4.1 Eschatologische Aussagen haben geltend zu machen, daß der Christ nicht negativ „auf 

eine Erlösung aus der Diesseitigkeit, Endlichkeit und Sterblichkeit seiner Existenz“ zu hoffen 

berufen und berechtigt ist, „sondern positiv: auf die Offenbarung ihrer in Jesus Christus schon 

vollendeten Erlösung ... gerade seines diesseitigen endlichen und sterblichen Wesens“ (K. 

Barth, KD III/2, 771). 

3.5 Alle eschatologischen Aussagen haben nichts anderes als ein Vorverständnis der mit der 

Parusie Jesu Christi verheißenen unmittelbaren und universalen – und deshalb unüberbietba-

ren – Offenbarung zu entwickeln. 

3.6 Die materiale dogmatische Eigenart eschatologischer Aussagen qualifiziert diese zu ana-

logen Aussagen, die im Modell einer Analogie des Adventes aufgrund des in Jesus Christus 

bereits zur Welt gekommenen und als heiliger Geist auch jetzt zu uns kommenden Gottes des-

sen erneutes Kommen in Herrlichkeit zur Sprache bringen und das mit ihm kommende Reich 

der Freiheit in Gleichnissen des Himmelreiches auf legitime Weise anschaulich machen. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 5 08.09.2024 

3.6.1 Als analoge Aussagen reden eschatologische Aussagen nicht uneigentlich, sondern in 

derselben Weise eigentlich, in der Jesu Gleichnisse vom Himmelreich eigentliche Rede sind. 

3.7 Alle eschatologischen Aussagen müssen mit der von ihnen zur Sprache gebrachten Zu-

kunftserfahrung, die ihrerseits eine Erfahrung mit den gegenwärtigen Nichtigkeitserfahrungen 

ist, auf die Gegenwart der angefochtenen Gemeinde so zurückkommen, daß sie deren irdi-

schem Zukunftsbezug zugute kommen. 

3.7.1 Eschatologische Aussagen haben eine den gegenwärtigen Menschen tröstende, zur Hoff-

nung berufende und zum Handeln aufrufende parakletische und ethische Funktion. Indem sie 

in der gegenwärtigen Welt aufdecken, was im Reich der Freiheit nicht mehr sein wird und 

deshalb schon jetzt nicht mehr sein sollte, gewinnen sie eine gegenüber der Gegenwart der 

Welt eminent kritische Funktion. 

4 Indem die christliche Gemeinde den Tod Jesu Christi in der Kraft seiner Auferstehung von 

den Toten verkündigt, hofft sie auf und bittet sie um sein erneutes Kommen in Herrlichkeit 

am Tag des Herrn. 

4.1 Der Gebetsruf der christlichen Gemeinde, der um das baldige Kommen des Herrn bittet 

(Apk 22,20; 1Kor 16,22; Did 10,6), ist Ausdruck der Leidenschaft der Hoffnung. 

4.2 Zur christlichen Hoffnung gehört wesentlich die durch die Freude auf die zukünftige herr-

liche Freiheit der Kinder Gottes konstituierte und für die Leiden und die Unfreiheit in der ge-

genwärtigen Welt sensibilisierende (Röm 8,18-24) Leidenschaft der Hoffnung, in der der 

Glaubende von Tag zu Tag erneuert wird (2Kor 4,16). 

4.2.1 Als der Erfüllung ihres Begehrens gewisse, aber eben deshalb an der Unerfülltheit ihres 

eigenen Begehrens leidende Leidenschaft ist es auch der Leidenschaft der Hoffnung „höchste 

Potenz ..., ihren eignen Untergang zu wollen ...“ (S. Kierkegaard, Philosophische Brocken, 

GW, 10. Abt., 1967, 35). 

4.2.2 In der Leidenschaft der Hoffnung wird die menschliche Existenz ek-zentrisch, und zwar 

so, daß es zu einer sowohl die Ruhe als auch die Unruhe der gegenwärtigen Existenz eschato-

logisch erschütternden Ek-stasis aus der Gegenwart hin zur Zukunft kommt. 

4.2.3 Mit der Leidenschaft der Hoffnung ist zugleich die Gefahr gegeben, im Ereignis der Ek-

stasis die Gegenwart zu überspringen und von deren Leiden unangefochten schon jetzt die 

noch nicht gekommene zukünftige Herrlichkeit zu antizipieren. Eine solche – illusorische! – 

Antizipation macht die Hoffnung trostlos. 

4.2.4 In der Leidenschaft der Hoffnung steht der Mensch zu sich selbst im Verhältnis der Ex-

territorialität (2 Kor 5,4-9), durch die es allererst ermöglicht wird, daß wir durch die Leiden-

schaft „in uns selbst Fuß fassen und hellsichtig ... werden“ (M. Heidegger, Nietzsche, Bd. I, 

1961, 59). 

4.2.5 Indem sie die Leidenschaft der Hoffnung als für diese wesentlich zur Sprache bringt, wi-

derspricht die christliche Eschatologie dem stoischen Ideal der Leidenschaftslosigkeit (SVF 

III, 1964, 109, Nr. 448) ebenso wie der pythagoreischen Warnung, mḗte páthos egeírēhtai (H. 

Diels/W Kranz [Hg.], Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. I, 121966, 58 D 9 §233) und der 

Behauptung I. Kants (Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Textausgabe, Bd. 

VII, 1917, 267,1ff), daß „Leidenschaften ... ohne Ausnahme böse“ sind. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 6 08.09.2024 

4.3 Die Leidenschaft der Hoffnung führt mit sachlicher Notwendigkeit zu der Erwartung, daß 

die Ankunft Jesu Christi in Herrlichkeit und damit der der Unerlöstheit der Kreatur ein Ende 

machende Tag des Herrn nahe herbeigekommen sei. 

4.3.1 Die negative Erklärung der urchristlichen Naherwartung (vgl. 1Thess 4,15; 1Kor 15,51; 

Röm 13,11f; Mk 13,24ff; Mt 24,3 usw.) als eines die ganze futurische Eschatologie desavou-

ierenden Irrtums verfehlt das Wesen der Naherwartung ebenso wie jede positive Erklärung 

der Parusieverzögerung (vgl. 2Petr 3,4ff; Mt 25,5; Lk 12,45; 1Clem 23,3; 2Clem 11,20, die 

durch die Positivität ihrer Erklärung die Verlegenheit beseitigt, die das Problem der Naher-

wartung aufwirft und aufwerfen muß.  

4.3.2 Im Unterschied zu der auch in der alttestamentlichen Prophetie und in der jüdischen 

Apokalyptik bezeugten Naherwartung und der durch sie aufgeworfenen Frage (vgl. Jes 5,19; 

Hes 12,12; Dan 8,13; 12,5ff; 4Esra 4,33f!; 6,59; syrBar 26; 81,3; äthHen 97,3-5; 104,3 u. ö.) 

stellt die urchristliche Naherwartung insofern einen Fall sui generis dar, als sie nicht das noch 

nie dagewesene Neue, sondern das neue Kommen des schon Gekommenen erwartet. 

4.3.2.1 Die christliche Gemeinde blickt auf Jesu Christi Leben, Tod und Auferstehung zurück, 

wenn sie seine baldige Ankunft in Herrlichkeit herbeisehnt. Dieser Rückblick konstituiert die 

Gewißheit, daß die Nacht vorgerückt und der Tag nahe herbeigekommen ist (Röm 13,12). 

4.3.2.2 Gegenüber einer negativen (R. Bultmann) oder positiven (K. Barth) Wegerklärung des 

Problems der Naherwartung und Parusieverzögerung kommt es dogmatisch darauf an, die the-

ologische Verlegenheit wach zu halten, die mit jenem Problem gegeben ist, und die Leiden-

schaft der Hoffnung ins Recht zu setzen, die jenes Problem mit sachlicher Notwendigkeit er-

zeugt. 

4.3.2.3 Die mit dem Problem der Naherwartung und Parusieverzögerung gegebene theologi-

sche Verlegenheit behaftet die christliche Eschatologie bei ihrer Aufgabe, den Tag des Herrn 

anzusagen. Die Verlegenheit, die die christliche Hoffnung angesichts der weitergehenden 

Weltgeschichte stets aufs neue bereitet und bereiten muß, kann zwar getröstet und so zu einer 

getrosten Verlegenheit werden; sie muß aber auch als solche eine lebendige Verlegenheit blei-

ben, an der die Lebendigkeit der Hoffnung auf den lebendigen Herrn ihr Kriterium hat. 

4.3.2.4 Die Leidenschaft der christlichen Hoffnung wird allerdings durch eine chronologische 

Fixierung der Naherwartung ebenso problematisiert wie durch die Beseitigung der mit ihr ge-

gebenen Verlegenheit. Jede chronologische Fixierung der nach Lk 17,21 u. ö. nicht objekti-

vierbaren Nähe des Reiches der Freiheit pervertiert die Naherwartung existentiell zur Ferner-

wartung. 

4.3.2.3 In der Beziehung der Gegenwart auf die Zukunft des Tages des Herrn läßt sich weder 

Maß nehmen noch Maß halten. 

4.4 Die Leidenschaft der Hoffnung und mit ihr die drängende Erwartung des Tages des Herrn 

hat ihren eschatologischen Sitz im Leben in der das Kommen der hēméra kyríou feiernden ky-

riakḗ hēméra (Apk 1,10; Did 14,10; IgnMagn 9,1). 

4.4.1 Im die Auferstehung Jesu Christi und seinen kommenden Tag feiernden (Barn 15,9; Ign-

Magn 9,1) ersten Tag der Woche (1Kor 16,2; Apg 20,7; vgl. Mk 16,2 par) ist der die Woche 

beendende alttestamentliche Sabbat aufgehoben und intensiviert. 

4.4.2 Der dies dominicus unterbricht die „ewige“ Wiederkehr des Gleichen und sagt deren 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 7 08.09.2024 

Ende an. Als solcher hat er eschatologische Bedeutung (vgl. K. Barth, KD 111/4,60ff). 

4.4.3 Der dies dominicus unterbricht das Gen 3,17-19 formulierte Gesetz der Tage und das Ps 

104,23 und Ps 90,10 formulierte Gesetz des werktätigen Lebens, indem er sich als Zeit zum 

Gottesdienst ereignet. 

4.4.4 Im Gottesdienst kommt der Herr selber so zu Wort (Predigt) und zur Anschauung 

(Taufe, Herrenmahl), daß seine Gegenwart ein Vorverständnis ihrer Selbstüberbietung am 

Tage des Herrn erzeugt. 

4.5 Der Tag des Herrn wird von der christlichen Hoffnung als die Zeit erwartet, die ganz und 

gar und ausschließlich durch das Ereignis des Adventes Jesu Christi qualifiziert ist. 

4.5.1 Als Tag wird die Zeit der Ankunft Jesu Christi deshalb erwartet, weil der Tag im Gegen-

satz zu „der Nacht, da niemand wirken kann“ (Joh 9,4), die Zeit zur Tat ist. Der Tag des Herrn 

wird als die Zeit erwartet, in der Jesus Christus allein handelt und in sichtbarer Konkurrenzlo-

sigkeit über die Welt entscheidet. 

4.5.2 Die mit der Hoffnung auf den Tag des Herrn verbundene Erwartung eines Verlöschens 

der Lichter der Welt (vgl. Amos 5,8; Jes 13,10; 34,4; Mk 13,24 par) qualifiziert diesen Tag 

negativ zum Ende aller menschlichen Tätigkeit, die dann nicht mehr nur unterbrochen, son-

dern beendet und beurteilt werden wird. 

4.5.3 Die mit der Hoffnung auf den Tag des Herrn verbundene Erwartung der Erscheinung 

Jesu Christi im Lichte seines eigenen Seins (vgl. Apg 2,20 mit Joel 2,31; Mk 13,26 par; Lk 

17,23f; 2Thess 2,8; 1Tim 6,14; 2Tim 4,1.8; Tit 2,13) qualifiziert diesen Tag (und damit auch 

seine negative Qualifikation) positiv zur Zeit der Tat Jesu Christi und nur der Tat Jesu Christi, 

die dem Ende aller menschlichen Tätigkeit einen positiven Sinn gibt. 

4.5.4 Die eschatologische Tat Jesu Christi am Tage des Herrn ist im Grunde nichts anderes als 

die Tat seines Kommens in Herrlichkeit. 

4.5.3 Die Tat seines Kommens in Herrlichkeit bedeutet die unmittelbare Gegenwart Jesu 

Christi und insofern das Ende jener Mittelbarkeit, der gemäß Gott (z. B. in Wort und Sakra-

ment) nur als Abwesender anwesend ist. 

4.6 Der Advent Jesu Christi im Lichte seines eigenen Seins ist die Tat der unmittelbaren und 

universalen Offenbarung des Seins und der Werke des dreieinigen Gottes und als solche die 

irresistibele Aufklärung, die nichts anderes als die Vollendung der mit der Auferstehung Jesu 

Christi anhebenden Aufklärung im Lichte des Evangeliums ist. 

4.6.1 Die Universalität der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi wird sich 

heilsgeschichtlich darin erweisen, daß der gekreuzigte Jesus Christus dann zugleich mit der 

„Fülle der Heiden“ auch von Israel erkannt und als der Messias Israels anerkannt werden 

wird, der „ganz Israel erlösen“ wird (Röm 1 l,25f; vgl. Apg 2,36). 

4.6.1.1 Die eschatologische Gewißheit, daß Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-

telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, verbietet es der Kir-

che, einen vom alttestamentlichen Zeugnis absehenden sog. christlichen Gottesgedanken zu 

konzipieren und damit das Neue Testament als metaphysisches oder moralisches Lesebuch 

philosophisch usurpierbar zu machen. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 8 08.09.2024 

4.6.1.2 Die eschatologische Gewißheit, daß Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-

telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, gebietet es der Kir-

che, die bleibende Erwählung Israels zu bezeugen. 

4.6.1.3 Die eschatologische Gewißheit, daß Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-

telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, läßt die Kirche an 

ihrer Selbstunterscheidung von der Synagoge und an deren Selbstunterscheidung von der 

christlichen Gemeinde das Elend einer die Einheit der Kinder Gottes verwirkenden, noch 

nicht erlösten Menschheit erleiden. 

4.6.2 Die Universalität der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi bedeutet, daß 

am Tage des Herrn das Evangelium als das Wort vom Kreuz triumphieren und Gott als der in 

seiner Göttlichkeit menschliche Gott herrlich sein wird. 

4.6.3 Die Universalität der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi bedeutet, daß 

die Wahrheit dann nicht mehr der Liebe zur Wahrheit bedarf, weil Wahrheit und Liebe dann 

als ein und dasselbe Ereignis erfahren werden. Die Universalität der Offenbarung impliziert 

die Unmittelbarkeit der Offenbarung.  

4.6.4 Die Unmittelbarkeit der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi beendet die 

Furcht vor der Erkenntnis der Wahrheit, weil sie Gott so als Liebe zu erkennen gibt, daß sich 

der Erkennende zugleich als von Gott Geliebter erkennt. 

4.6.5 Die Unmittelbarkeit der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi besteht in 

der Einheit von Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. 

4.6.6 Die Einheit von Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis vollzieht sich insofern, als Jesus 

Christus sich im Lichte seines eigenen Seins so zur Erscheinung bringt, daß in demselben 

Lichte auch der Mensch in neuer Weise zur Erscheinung kommt. 

4.6.7 Die Erkenntnis des im Lichte seines eigenen Seins erscheinenden Jesus Christus verän-

dert den Erkennenden, indem sie ihn in das von ihm erkannte herrliche Sein verwandelt (Röm 

8,17-19; Phil 3,21; Kol 3,4; 1Joh 3,2f) und so die die menschliche Selbsterkenntnis behin-

dernde objektive Selbstentstellung des Menschen beendet. 

4.7 Die Verherrlichung des Menschen, die diesen in die Herrlichkeit Jesu Christi verwandelt, 

besteht in des toten Menschen Auferstehung und in der mit ihr sich vollziehenden Erhöhung 

zu Gott. 

4.7.1 Die Auferstehung von den Toten ist das eine Ereignis der allen Menschen widerfahren-

den Erhöhung zum Gericht. 

4.7.1.1 Die apokalyptische Unterscheidung der Auferstehung der Toten in zwei voneinander 

unterschiedene Ereignisse, die durch ein dazwischenliegendes tausendjähriges Reich getrennt 

sein sollen (Apk 20,1-15), bedarf ebenso christologischer Sachkritik (vgl. CA XVII und 

CHelvP c. 11) wie die mit ihr verbundene Rede vom zweiten Tod. 

4.7.2 Die Auferstehung der Toten ist die universale und unmittelbare Offenbarung des in Tod 

und Auferstehung Jesu Christi errungenen Sieges Gottes über den Tod. Unmittelbarer und 

universaler als durch die Auferweckung aller Toten kann dieser Sieg nicht offenbart und nicht 

erfahren werden. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 9 08.09.2024 

4.7.3 Im Ereignis der Auferstehung der Toten offenbart Gott, daß er der totalen Verhältnislo-

sigkeit und Beziehungslosigkeit des Todes seine neue Beziehungen schaffende Liebe entge-

gengesetzt und so den Tod überwunden hat. 

4.7.4 Die Definition des Todes als Trennung der Seele vom Leib (Platon, Phaidon 64 c 4f) ist 

theologisch ebenso inakzeptabel wie die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele. 

4.7.4.1 Die im 5. Laterankonzil definierte Lehre von der Unsterblichkeit der Seele hatte die 

Funktion, die Identität des im Tode endenden irdischen Lebens mit dem von den Toten aufer-

weckten Ich sicherzustellen. Die Sicherstellung der Identität geschah durch Sicherstellung der 

Kontinuität des Ich in Gestalt der Behauptung der Unzerstörbarkeit der Seele. 

4.7.4.2 Die christliche Rezeption der Lehre von der Unsterblichkeit der Seele ist nur unter der 

Voraussetzung eines zu überbrückenden Hiatus zwischen dem persönlichen Tod und der uni-

versalen Auferstehung am Tage des Herrn sinnvoll. 

4.7.4.3 Der theologische Grundirrtum der Lehre von der Unsterblichkeit der Seele besteht in 

dem Fehler, die Beantwortung der Frage nach dem Sein des Menschen post mortem von der 

menschlichen Sorge um die eigene, in der Beziehungslosigkeit des Todes endenden Identität 

her statt von der Fürsorge des auch im Tode beziehungsreichen Gottes her leiten zu lassen. 

4.7.5 Der mit dem Tod gegebene Ewigkeitsbezug ist ganz und gar und ausschließlich im Sein 

des seine Ewigkeit und Unsterblichkeit dem Tod aussetzenden Gottes begründet. 

4.7.5.1 Ewigkeit und Unsterblichkeit sind Gottesprädikate. Es gibt daneben keine Ewigkeit 

und Unsterblichkeit des Menschen. 

4.7.5.2 Ewigkeit und Unsterblichkeit sind – wie alle göttlichen Attribute – kommunikable At-

tribute. So wie Gott in seinem trinitarischen Selbstverhältnis das kommunikable Wesen ist, so 

ist er es auch in seinem Verhältnis zu uns. 

4.7.6 In der Auferstehung der Toten am Tage des Herrn wird universal evident und an der 

Welt anschaulich, daß Gott den Tod auf sich genommen hat und in der Einheit von Leben und 

Tod zugunsten des Lebens nichts anderes als Liebe ist. 

4.7.7 Der zur Rechten Gottes des Vaters erhöhte Jesus Christus ist die Totenauferstehung in 

Person und läßt den an seiner Person Teilhabenden wie im Glauben so auch im Augenblick 

des Todes an seinem Leben als Auferstandenen partizipieren. Sein ewiges Leben ist jeder To-

desstunde unmittelbar gegenwärtig, indem es das gelebte Leben des Gestorbenen rettend be-

grenzt und schöpferisch verewigt. 

4.7.8 Indem Gott den Menschen im Tode nicht dem durch die Sünde heraufbeschworenen 

Nichts überantwortet, sondern mit seinem ewigen Sein rettend begrenzt, kommt es zur schöp-

ferischen Verewigung des gelebten Lebers, die eine Zeitdifferenz zwischen der Sterbestunde 

und dem Tag des Herrn ebenso ausschließt wie eine Raumdifferenz zwischen dem Ort der To-

ten und ihrem Sein vor Gott (vgl. G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. III, 

461). 

4.7.8.1 Das Sein des Toten ist als verewigtes Sein unmittelbar zur Auferstehung der Toten. 

„Was dazwischen ist, das ist vom Übel!“ (P. Althaus, Die letzten Dinge, 91964, 159). 

4.8 Die Auferstehung der Toten ist als Auferweckung des Leibes die Erhöhung des Menschen 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 10 08.09.2024 

in seine Ganzheit. Der Mensch erscheint als totus homo coram deo. 

4.8.1 Die irdische Existenz des Menschen ist in doppelter Weise ein Zurückbleiben hinter der 

Ganzheit des menschlichen Lebens: 

4.8.1.1 der Mensch existiert als Sünder im Antagonismus von Seele und Leib, Geist und 

Fleisch, Wille und Tun, Person und Werk, Gottesverhältnis, Weltverhältnis und Selbstverhält-

nis; 

4.8.1.2 der Mensch existiert als Geschöpf in der Nicht-Identität von Person und Lebensge-

schichte, von Dasein im Augenblick und Lebensverlauf. 

4.8.2 Die Erhöhung des Menschen in seine Ganzheit bringt den Menschen sowohl in der Ein-

heit von Gottes-, Welt- und Selbstverhältnis als auch in der Identität von Person und Lebens-

geschichte vor Gott. 

4.8.3 In die Ganzheit seines Daseins erhöht, partizipiert der Mensch an der Herrlichkeit Jesu 

Christi, indem er die vom heiligen Geist gewirkte Freiheit, sich selber ganz und gar gegenwär-

tig und so für andere da zu sein, als sõma pneumatikón realisiert. 

4.8.4 Mit der Ganzheit des Menschen wird, insofern diese dessen Gottes; Welt- und Selbstver-

hältnis umfaßt, zugleich die Ganzheit des kreatürlichen Seins offenbar. „Da denkt mein Geist, 

mit Preis und Dank, / Die Schickung im Zusammenhang“ (Ch. E Gellert, Trost des ewigen 

Lebens, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. II, 1997, 190). 

4.9 Die Auferstehung der Toten ist die Erhöhung aller Menschen zum Jüngsten Gericht. 

4.9.1 Das Jüngste Gericht geschieht im Lichte des Seins Jesu Christi und rückt alles in dieses 

Licht. Als Gericht des im Lichte seines eigenen Seins erscheinenden Richters Jesus Christus 

ist das Jüngste Gericht das Ziel der Auferstehung der Toten und nicht etwa deren Problemati-

sierung. Der Mensch wird des Gerichtes gewürdigt: er wird zum Gericht erhöht. 

4.9.2 Das Jüngste Gericht hat seine Eigenart darin, daß Jesus Christus der dieses Gericht voll-

ziehende Richter ist, der alles in sein Licht und damit ins rechte Licht rückt. Das die Welt und 

jeden Menschen ins Licht Jesu Christi rückende Jüngste Gericht ist insbesondere: 

4.9.2.1 des Menschen Erlösung von der selbst verschuldeten Notwendigkeit, richten zu müs-

sen; 

4.9.2.2 die universale Offenbarung und Aufklärung dessen, was der Mensch und die Mensch-

heit aus sich und der Welt gemacht haben: quaestio facti; 

4.9.2.3 die unmittelbare Offenbarung und Aufklärung des Verhältnisses, in dem das, was ge-

tan worden ist, zu dem steht, was hätte getan werden sollen: quaestio iuris; 

4.9.2.4 die universale und unmittelbare Offenbarung und Aufklärung dessen, was Gott in Je-

sus Christus für uns getan hat; 

4.9.2.3 das Ergehen des Urteils über den derart offenbar gewordenen Menschen und die derart 

offenbar gewordene Menschheit. 

4.9.3 Das Jüngste Gericht ist als Aufklärung dessen, was der Mensch getan hat und hätte tun 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 11 08.09.2024 

sollen, die Offenbarung der Sünde und die Verurteilung des Sünders zu seiner wohlverdienten 

Schande. 

4.9.3.1 Es wäre ein Akt der Unbarmherzigkeit, wenn die Sünde nicht offenbar und der Sünder 

nicht zu seiner wohlverdienten Schande verurteilt werden würde. 

4.9.4 Das Jüngste Gericht ist als Aufklärung dessen, was Gott in Jesus Christus für uns getan 

hat, die Offenbarung des Zuspruches der dem Sünder geltenden, aber von ihm ganz und gar 

nicht verdienten Ehre und Herrlichkeit Jesu Christi und insofern die Vollendung der Gerecht-

machung des Sünders. 

4.9.4.1 Es wäre ein Akt der Ungerechtigkeit gegenüber dem Gott, der mit seiner Gnade im 

Recht ist, wenn dem Sünder die ihm geltende, aber ganz und gar nicht verdiente Ehre und 

Herrlichkeit Jesu Christi vorenthalten würde. 

4.9.5 Das Jüngste Gericht ist als Vollendung der Gerechtmachung des Menschen durch den 

barmherzigen und gerechten Richter die Erlösung des Menschen von seiner mit ihrer Verur-

teilung vernichteten Sünde und der durch sie über die Welt heraufbeschworenen Nichtigkeit 

des geschaffenen Seins. 

4.9.6 Als Erlösung des Menschen von seiner Sünde und der durch sie über die Welt heraufbe-

schworenen Nichtigkeit des geschaffenen Seins ist das Jüngste Gericht die Befreiung des 

Menschen zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes (Röm 8,21) und insofern die gnädige Be-

deckung seiner wohlverdienten Schande. 

4.9.7 Als Erlösung des Menschen von seiner Sünde und der durch sie über die Welt heraufbe-

schworenen Nichtigkeit ist das Jüngste Gericht die Befreiung des servum arbitrium, das den 

Menschen zwingt, sich selbst zu rechtfertigen oder aber sich selbst zu verurteilen und zu ver-

dammen und so oder so zu sündigen. Im Jüngsten Gericht wird es für jeden Menschen zum 

ersten Mal im Vollsinn des Wortes Entscheidungsfreiheit geben. 

4.9.8 Als vom Zwang zur Sünde Erlöster ist der Mensch frei, dem Urteil des barmherzigen 

und gerade in seiner Barmherzigkeit gerechten Richters zu glauben oder nicht zu glauben und 

dementsprechend mit der ihm zugesprochenen unverdienten Ehre und Herrlichkeit Jesu 

Christi ewig zu leben oder mit seiner eigenen wohl verdienten Schande für immer zu verge-

hen. 

4.9.9 Das Jüngste Gericht offenbart, indem es den Sünder von seiner Sünde durch göttlichen 

Rechtsakt erlöst und die Sünde zum Vergehen verurteilt, die Sünde als den vom ewigen Le-

ben ausgeschlossenen hoffnungslosen Fall. 

4.9.9.1 Ein sich im Jüngsten Gericht trotz seiner Erlösung mit seiner Sünde für immer identi-

fizierender Mensch würde sich selber, weil zum trostlosen Fall, zum hoffnungslosen Fall ma-

chen. 

4.9.9.2 Im Jüngsten Gericht erweist sich die Sünde als des Menschen selbstverschuldete 

Trostlosigkeit und Hoffnungslosigkeit, die, statt sich von Gott selbst trösten zu lassen und auf 

ihn alle Hoffnung zu setzen, den Menschen abstrakt auf sich selbst und nur auf sich selbst be-

zieht. 

4.9.9.3 Hoffnung für den hoffnungslosen Fall besteht allein darin, daß Gott selbst die Einheit 

von Leben und Tod zugunsten des Lebens und in dieser Einheit Liebe ist. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 12 08.09.2024 

5 Die leidenschaftlich hoffende Gemeinde der Glaubenden vertraut inmitten aller Anfechtung 

darauf, daß der dreieinige Gott seine Verheißungen erfüllen und sein schöpferisches und ver-

söhnendes Handeln durch die seine Geschöpfe verherrlichende und alles Seiende wahr, gut 

und schön machende Aufrichtung des Reiches der Freiheit vollenden wird, um mit dem von 

Ewigkeit her erwählten, durch den Tod Jesu Christi gerechtfertigten und durch den heiligen 

Geist geheiligten Menschen in herrlicher Weise ewig zusammen zu sein, zusammen zu leben 

und zusammen zu wirken: 

5.1 im den Frieden des Reiches Gottes feiernden gemeinsamen Anfangen ohne Ende; 

5.2 im die Wahrheit des Reiches Gottes – als Zusammensein von Schöpfer und Geschöpf – 

feiernden gegenseitigen Sich-Unterscheiden; 

5.3 im die Gerechtigkeit des Reiches Gottes feiernden gegenseitigen Geben und Nehmen; 

5.4 im die Freiheit des Reiches Gottes feiernden Wort-Wechsel, in dem niemand das letzte 

Wort hat; 

5.5 im die Liebe, die Gott selber ist, feiernden Leben voller Freude, in dem jedes Lebewesen 

dem anderen zur Freude da ist. 

5.6 Ewig leben heißt: uneingeschränkt mit Christus und so mit dem dreieinigen Gott zusam-

men sein, zusammen leben und zusammen wirken. 

5.6.1 Das ewige Leben ist als Verewigung des mit seinem gelebten irdischen Leben unmittel-

bar identischen menschlichen Subjekts durch die schöpferische Anrede des dreieinigen Gottes 

die Erfüllung der Seligpreisungen Jesu. Als menschliche Teilnahme an Gottes eigenem Leben 

ist es vollendete Gemeinschaft mit Gott im Reich der Freiheit. Als vollendete Gemeinschaft 

mit Gott läßt das ewige Leben die Schande der Gottlosigkeit für immer hinter sich. 

5.6.2 Das ewige Leben ist als Leben am von keiner Nacht begrenzten Tag des Herrn (Apk 

21,25; 22,5) ein gemeinsames Anfangen ohne Ende. Als solches läßt es die Schande des Ver-

altens für immer hinter sich. 

5.6.3 Das ewige Leben ist als Teilnahme des gelebten Lebens am Leben des dreieinigen Got-

tes ein kommunikatives und darin getröstetes Leben. Als solches läßt es die Schande trostloser 

Kommunikationslosigkeit für immer hinter sich. 

5.6.4 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Abendmahl des Lammes (Apk 19,9) ein Leben in 

uneingeschränkter Freude an dem in Brot und Wein anschaulich werdenden, jeden Hunger 

und Durst stillenden Wort Gottes. Als solches läßt es die Schande, einander die elementaren 

Lebensmittel der Seele und des Leibes zu verweigern, für immer hinter sich. 

5.6.5 Das ewige Leben ist als Teilnahme an der gerechten Herrschaft des Lammes ein eminent 

politisches Leben im Reich der Freiheit und Gerechtigkeit. Als solches läßt es die Schande ei-

nes unpolitischen Lebens in Anarchie oder Diktatur ebenso wie die Schande der Unfreiheit 

und Ungerechtigkeit für immer hinter sich. 

5.6.6 Das ewige Leben ist als aus sich selbst leuchtendes Geistesleben die Entgrenzung des 

verwirklichten Lebens auf seine nicht verwirklichten Möglichkeiten und so auf seine urei-

genste Freiheit hin. Als solches läßt es die Schande der die Möglichkeiten des Seins verach-

tenden Geistlosigkeit für immer hinter sich. 



Jüngel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 13 08.09.2024 

5.6.7 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Frieden Gottes „die unmittelbare Gegenwart des 

ganzen ungeteilten Daseins“. Als solches läßt es die Schande des Krieges, der Zerstörung, 

Trennung und Verfolgung für immer hinter sich. 

5.6.8 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Leben des ewigreichen Gottes, der Liebe ist, ein 

von Liebe erfülltes Leben, das nicht aufhören wird, sich selbst zu überbieten, um gerade in 

dieser Selbstüberbietung der Vollzug des Selbstverständlichen zu sein: einfaches Leben. Als 

solches läßt es die Schande des Ungeliebtseins und der Lieblosigkeit für immer hinter sich. 

5.6.9 Das ewige Leben hat als Teilnahme am Leben des dreieinigen Gottes sich selbst niemals 

hinter sich, sondern immer aufs neue vor sich. Als solches ist es ein Leben aus Gott – in Gott 

– zu Gott. 

Quelle: Befreiende Wahrheit. Festschrift für Eilert Herms zum 60. Geburtstag, hrsg. v. 

Wilfried Härle, Matthias Heesch u. Reiner Preul, Marburg: N.G. Elwert, 2000, S. 437-448. 


