Der Geist der Hoffnung und des Trostes. Zur Begrtindung des eschatologi-
schen Lehrstiicks vom Reich der Freiheit?

Von Eberhard Jingel

1.1 Die Eschatologie bringt in Gestalt eines Lehrstlickes vom Reich der Freiheit die Soteriolo-
gie (Pneumatologie) zum Abschluf3, die im Lehrstiick vom befreienden Gott grundlegend und
im Lehrstiick vom befreiten Menschen ekklesiologisch erértert wird.

1.2 Als Lehrstiick vom befreienden Gott ist Soteriologie Lehre vom Geist der Wahrheit.
1.3 Als Lehrstiick vom befreiten Menschen ist Soteriologie Lehre vom Geist der Liebe.

1.4 Als Lehrstiick vom Reich der Freiheit ist Soteriologie Lehre vom Geist der Hoffnung und
des Trostes.

1.4.1 Zum befreiten Menschen gehort eine befreite Menschheit und eine erldste Welt, in der
das Werk des befreienden Gottes zur VVollendung kommt.

2 Die theologisch ubliche Kennzeichnung der Struktur eschatologischer Aussagen durch die
Dialektik von Schon Jetzt und Noch Nicht des Heils hat nur dann ihr Recht, wenn das span-
nungsvolle Verhaltnis von Schon Jetzt und Noch Nicht nicht von der Defizienzerfahrung ge-
genwartigen Mangels her, sondern von der Verheiung zukunftiger VVollendung her begriffen
wird.

2.1 Die Struktur eschatologischer Aussagen reflektiert nicht die Bedrohung der schon jetzt er-
moglichten Heilserfahrung durch die Ungewif3heit einer noch nicht eingetretenen und deshalb
ambivalenten Zukunft, sondern die GewiRheit einer im Sein Jesu Christi schon jetzt verbirg-
ten, aber noch ausstehenden eindeutigen Zukunft.

2.2 Die Gewil3heitserfahrung einer im Sein Jesu Christi schon jetzt verbirgten eindeutigen
Zukunft unterscheidet die christliche Hoffnung von dem Zukunftsbezug des ,,natrlichen
Menschen®.

2.3 Nur unter Voraussetzung dieses spezifischen Begriffs christlicher Hoffnung ist die neutes-
tamentliche Identifikation der Heiden als solcher Menschen, ,.die keine Hoffnung haben*
(1Thess 4,13; Eph 2,12), verstandlich und gerechtfertigt.

2.3.1 ,,Keine Angst und keine Hoffnung zu haben, heif3t in gleicher Weise unmenschlich zu
sein“ (W. Jens in: Angst und Hoffnung in unserer Zeit. Darmstadter Gespréch 1963, hg. von
K. Schlechta, 1965, 165). In Angst und Hoffnung meldet der Mensch sein Recht auf Zukunft
an.

! Die folgenden Thesen setzen — als soteriologischen Kontext — die in der Festschrift fiir Eduard Schweizer (Die
Mitte des Neuen Testaments. Einheit und Vielfalt neutestamentlicher Theologie, hg. von U. Luz und H. Weder,
1983, 97-118) veroffentlichten Thesen zum Geist der Wahrheit und die in der Festschrift fur Karl Lehmann (Er-
scheinungsjahr 2001) publizierten Thesen zum Geist der Liebe und — fur die Kl&rung dessen, was ewig genannt
zu werden verdient — die in der ZThK 97 (2000), 80-87 publizierten Thesen zur Ewigkeit des ewigen Lebens vo-
raus.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 1 08.09.2024



2.3.2 Als rein formale Struktur menschlicher Existenz ist Hoffnung Reklamation zukdinftigen
Daseins und daruber hinaus Hoffnung auf — nichts.

2.3.2.1 Erst indem sie an schon verwirklichte Existenz anknipft, richtet sich die Hoffnung auf
etwas; das zukiinftige Hoffnungsgut ist extrapolierte VVergangenheit.

2.3.2.2 Als Hoffnung auf etwas kann Hoffnung enttduscht werden. Die Erfahrung enttéusch-
barer Hoffnung gibt dem Existential Hoffnung zwielichtige Zuge: ,,Hoffnung* ist im vor-
christlichen griechischen Sprachgebrauch Ausdruck fiir die Erwartung guter und schlechter
Ereignisse.

2.3.2.3 Hoffnung kann, indem sie Zukunft zu erschlieRen verspricht, die Gegenwart verschlie-
Ren. Sie kann, indem sie auf die Zukunft hin vertrostet, ,,die Gegenwart verderben (F. Schlei-
ermacher, Der christliche Glaube. 21831, hg. von M. Redeker, Bd. 2, 71960, § 158.3, 416).
Sie kann, indem sie zur Flucht aus der Gegenwart in eine angeblich bessere Zukunft verfihrt,
zum Opiat werden.

2.3.2.3.1 Dal} dem Menschen, statt ihn auf die Strenge seines eigenen Gewissens zu verwei-
sen, auf einen zu erweichenden kiinftigen Richter ,,Hoffnung gemacht wird*, heif3t nach 1.
Kant (Die Religion innerhalb der Grenzen der bloRRen Vernunft, Akademie-Textausgabe, Bd.
VI, 1907, 77,35f) dem Menschen ,.gleichsam Opium firs Gewissen ... geben* (a. a. O.,
78,33).

2.3.2.3.2 Die Hoffnung der Religion ist nach K. Marx (Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphi-
losophie, MEGA 1, 1972, 378), indem sie ,,der Seufzer der bedrangten Kreatur, das Gemiit
einer herzlosen Welt, ... der Geist geistloser Zusténde ist[,] ... das Opium des Volks®.

2.3.2.4 Der ambivalente Charakter des Existentials Hoffnung, der sich in der schwankenden
Uberlieferung der Fabel von der Biichse der Pandora (Hesiod — Babrius) spiegelt, zwingt zu
der Uber die Beantwortung der Frage ,,Was ist der Mensch? mitentscheidenden, prinzipiell
von der Religion zu beantwortenden Frage: ,,Was darf ich hoffen?* (I. Kant, Logik, Akade-
mie-Textausgabe, Bd. 1X, 1923,25).

2.4 Der eindeutig positive Begriff der Hoffnung im Neuen Testament ist von der Gewil3heit
des Hoffnungsgutes her konstituiert, die durch den heiligen Geist aus dem Glauben an das
schon jetzt gegenwartige Heil hervorgerufen wird: hémeis ... pnelmati ek pisteos elpida dik-
aiosunés apekdechometha (Gal 5,5; vgl. Rém 4,18; 5,1; 15,13; Hebr 11,1); ohne Glauben
keine (christliche) Hoffnung!

2.4.1 Der lebendige Glaube hat die Hoffnung als individua comes bei sich: ,.fides fundamen-
tum est, cui spes incumbit: spes fidem alit ac sustinet (Calvin, Institutio. 1559,1. Il c. 2, 42;
CR XXX, 432). Der Glaube gibt der Hoffnung ihre Gewil3heit. Die Hoffnung gibt dem Glau-
ben seine Lebendigkeit.

2.5 Christliche Hoffnung ist eine durch den Geist der Hoffnung und des Trostes erméglichte
Zukunftserfahrung mit den Erfahrungen der Nichtigkeit des menschlichen Daseins, die auch
der ,,natirliche Mensch* macht und in Gestalt ,,naturlicher Theologie* mit selbst entworfenen
eschatologischen Gegenwehen zu verarbeiten sucht.

2.5.1 Christliche Eschatologie kann in den eschatologischen Gegenwelten, mit denen der ,,na-
tirliche Mensch* seine Nichtigkeitserfahrungen zu verarbeiten sucht, die Ambivalenz der
menschlichen Existenz kennenlernen, der der Geist der Hoffnung und des Trostes ein Ende

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 2 08.09.2024



macht.

2.5.2 Was das menschliche Dasein nichtig macht, ist fiir die christliche Hoffnung erst auf-
grund der Zukunftserfahrung des Geistes der Hoffnung und des Trostes entscheidbar.

2.5.3 Der Geist der Hoffnung und des Trostes bejaht die Begrenzung des menschlichen Da-
seins durch Anfang und Ende, indem er dem so begrenzten Menschenleben ewige Zukunft
verheil3t, und identifiziert den Zwang zum Drang des Menschen in die Verhaltnislosigkeit als
die das Nichts tiber Gottes gute Schépfung heraufbeschworende Siinde.

2.5.3.1 Nicht die Grenzen des Menschseins machen das menschliche Dasein nichtig, sondern
der grenzenlose Drang des Menschen zur Selbstverwirklichung, der als solcher das menschli-
che Dasein verhéltnislos und beziehungslos macht, ist der Grund der Nichtigkeit des mensch-
lichen Daseins. Die Sunde qualifiziert das Lebensende zum Fluchtod, der das Leben als nich-
tig erfahren laRt.

2.5.3.2 Der wahre Grund der Nichtigkeit des menschlichen Lebens wird erst mit der Uberwin-
dung des als der Sunde Sold zu verstehenden Todes in der Auferstehung Jesu Christi erkenn-
bar.

2.5.3.3 Der Geist des Jesus Christus von den Toten auferweckenden Gottes verbirgt den von
diesem Geist erfalRten Glaubenden die eigene Auferstehung als Hoffnungsgut (Rom 8,10f):
der Geist der Hoffnung und des Trostes erweist sich als ,,Angeld* (2Kor 1,22; 5,5) und ,,Un-
terpfand“ (Rom 8,23; vgl. Eph I,13f; Hebr 6,4f; Barn 1,7) der zukinftigen Herrlichkeit.

2.6 Christliche Hoffnung hofft nicht auf eine dem schon jetzt gegebenen Angeld des Geistes
fremde, ganz andere Zukunft, sondern auf die verheil3ene und als solche noch nicht verwirk-
lichte Selbstliberbietung des heiligen Geistes.

2.6.1 Die erhoffte Selbstiiberbietung des heiligen Geistes impliziert die Selbstuberbietung der
nach Rom 5,5 durch den Geist schon jetzt in die Herzen der Glaubenden ausgegossenen Liebe
Gottes.

2.6.2 Gottes Liebe kann durch nichts Uberboten werden. Gottes Liebe kann sich nur selber
Uberbieten.

2.6.3 Indem die Liebe Gottes sich selbst Uberbietet, steigert sie sich selbst, ohne ihr Wesen zu
alterieren.

2.6.4 Die eschatologische Selbstiiberbietung des heiligen Geistes fuhrt als Selbstuberbietung
der Liebe Gottes den in Christus schon jetzt verséhnten und befreiten Menschen in das ihn
und seine Welt erlésende Reich der Freiheit.

3 Die Struktur aller eschatologischen Aussagen der Dogmatik hat die eschatologische
Selbstiiberbietung des schon jetzt als arrabon gegenwartigen und am Sein Jesu Christi Anteil
gebenden Geistes der Hoffnung und des Trostes zu reflektieren.

3.1 Alle eschatologischen Aussagen haben demgemaR geltend zu machen, ,,dal? der Mensch*
von der ,,wirklich ausstandigen Zukunft das und nur das ... weil3, was davon prospektiv aus
und an seiner heilsgeschichtlichen Erfahrung in seiner Gegenwart ablesbar ist ..., Eschatolo-
gie ist ... nicht die antizipierende Reportage spéter erfolgender Ereignisse .... sondern der fiir
den Menschen ... notwendige Vorblick aus seiner durch das Ereignis Christi bestimmten ...

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 3 08.09.2024



Situation heraus ... auf die endgtiltige Vollendung dieser seiner eigenen, schon eschatologi-
schen Daseinssituation ... Sem Wissen um die Eschata ist nicht eine zusatzliche Mitteilung zu
der dogmatischen Anthropologie und Christologie, sondern nichts anderes als eben deren
Transposition in den Modus der Vollendung*“ (K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. IV,
41964, 414f).

3.2 Alle eschatologischen Aussagen mussen die Struktur pneumatologischer Relationsaussa-
gen haben,

3.2.1 die die erhoffte Zukunft als das sichtbare Zur-Welt-Kommen des in Jesus Christus ver-
borgen zur Welt gekommenen und als heiliger Geist unsichtbar zu den Glaubenden kommen-
den Gottes so aussagen,

3.2.1.1 daB sie die Gegenwart der glaubend Hoffenden auf die als Selbstiiberbietung des heili-
gen Geistes verheiflene Zukunft beziehen, mithin

3.2.1.2 auch die verheilRene Zukunft als Advent des sich zur Welt in Beziehung setzenden
Gottes aussagen, so dal} Gott (adventus dei) und Welt (futurum mundi) auf das strengste un-
terschieden und gerade so uniiberbietbar aufeinander bezogen werden, ,,ut sit spes purissima
in purissimum deum* (M. Luther, Operationes in Psalmos. 1519-21, WA 5, 166,18).

3.3 Alle eschatologischen Aussagen haben als pneumatologische Relationsaussagen ihr Krite-
rium im Geist des Herrn und seiner Freiheit und insofern darin, ,,da sie auf das Evangelium
bezogen sind* (G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. 111, 21982, 403; Ch.
Schiitz, Mysterium Salutis, Bd. V, 1976, 645).

3.3.1 Eschatologische Aussagen haben die die Gegenwart der Welt bestimmende Angst vor

der Zukunft auf keinen Fall zu potenzieren, sondern deren Verwandlung in diejenige Gottes-
furcht zur Sprache zu bringen, die das Gericht Gottes als definitiven Erweis seiner Liebe er-
wartet.

3.4 Als am Evangelium orientierte Zukunftsaussagen haben alle eschatologischen Aussagen
die Vollendung des schopferischen Wirkens Gottes zur Geltung und so das irdische Sein des
Geschdpfes als durch Gott selbst begrenztes und auf seine noch nicht verwirklichten Mdglich-
keiten hin zu entgrenzendes diesseitiges Dasein zu Ehren zu bringen.

3.4.1 Eschatologische Aussagen haben geltend zu machen, daf der Christ nicht negativ ,,auf
eine Erlésung aus der Diesseitigkeit, Endlichkeit und Sterblichkeit seiner Existenz* zu hoffen
berufen und berechtigt ist, ,,sondern positiv: auf die Offenbarung ihrer in Jesus Christus schon
vollendeten Erldsung ... gerade seines diesseitigen endlichen und sterblichen Wesens* (K.
Barth, KD 111/2, 771).

3.5 Alle eschatologischen Aussagen haben nichts anderes als ein VVorverstandnis der mit der
Parusie Jesu Christi verheiBenen unmittelbaren und universalen — und deshalb uniberbietba-
ren — Offenbarung zu entwickeln.

3.6 Die materiale dogmatische Eigenart eschatologischer Aussagen qualifiziert diese zu ana-
logen Aussagen, die im Modell einer Analogie des Adventes aufgrund des in Jesus Christus
bereits zur Welt gekommenen und als heiliger Geist auch jetzt zu uns kommenden Gottes des-
sen erneutes Kommen in Herrlichkeit zur Sprache bringen und das mit ihm kommende Reich
der Freiheit in Gleichnissen des Himmelreiches auf legitime Weise anschaulich machen.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 4 08.09.2024



3.6.1 Als analoge Aussagen reden eschatologische Aussagen nicht uneigentlich, sondern in
derselben Weise eigentlich, in der Jesu Gleichnisse vom Himmelreich eigentliche Rede sind.

3.7 Alle eschatologischen Aussagen mussen mit der von ihnen zur Sprache gebrachten Zu-
kunftserfahrung, die ihrerseits eine Erfahrung mit den gegenwartigen Nichtigkeitserfahrungen
ist, auf die Gegenwart der angefochtenen Gemeinde so zuriickkommen, dal3 sie deren irdi-
schem Zukunftsbezug zugute kommen.

3.7.1 Eschatologische Aussagen haben eine den gegenwaértigen Menschen trostende, zur Hoff-
nung berufende und zum Handeln aufrufende parakletische und ethische Funktion. Indem sie
in der gegenwartigen Welt aufdecken, was im Reich der Freiheit nicht mehr sein wird und
deshalb schon jetzt nicht mehr sein sollte, gewinnen sie eine gegentber der Gegenwart der
Welt eminent kritische Funktion.

4 Indem die christliche Gemeinde den Tod Jesu Christi in der Kraft seiner Auferstehung von
den Toten verkiindigt, hofft sie auf und bittet sie um sein erneutes Kommen in Herrlichkeit
am Tag des Herrn.

4.1 Der Gebetsruf der christlichen Gemeinde, der um das baldige Kommen des Herrn bittet
(Apk 22,20; 1Kor 16,22; Did 10,6), ist Ausdruck der Leidenschaft der Hoffnung.

4.2 Zur christlichen Hoffnung gehort wesentlich die durch die Freude auf die zukunftige herr-
liche Freiheit der Kinder Gottes konstituierte und fiir die Leiden und die Unfreiheit in der ge-
genwartigen Welt sensibilisierende (R6m 8,18-24) Leidenschaft der Hoffnung, in der der
Glaubende von Tag zu Tag erneuert wird (2Kor 4,16).

4.2.1 Als der Erfullung ihres Begehrens gewisse, aber eben deshalb an der Unerfulltheit ihres
eigenen Begehrens leidende Leidenschaft ist es auch der Leidenschaft der Hoffnung ,,h6chste
Potenz ..., ihren eignen Untergang zu wollen ...« (S. Kierkegaard, Philosophische Brocken,
GW, 10. Abt., 1967, 35).

4.2.2 In der Leidenschaft der Hoffnung wird die menschliche Existenz ek-zentrisch, und zwar
so, dal} es zu einer sowohl die Ruhe als auch die Unruhe der gegenwaértigen Existenz eschato-
logisch erschutternden Ek-stasis aus der Gegenwart hin zur Zukunft kommt.

4.2.3 Mit der Leidenschaft der Hoffnung ist zugleich die Gefahr gegeben, im Ereignis der Ek-
stasis die Gegenwart zu Uberspringen und von deren Leiden unangefochten schon jetzt die
noch nicht gekommene zukinftige Herrlichkeit zu antizipieren. Eine solche — illusorische! —
Antizipation macht die Hoffnung trostlos.

4.2.4 In der Leidenschaft der Hoffnung steht der Mensch zu sich selbst im Verhaltnis der Ex-
territorialitat (2 Kor 5,4-9), durch die es allererst erméglicht wird, dal? wir durch die Leiden-
schaft ,,in uns selbst FuR fassen und hellsichtig ... werden* (M. Heidegger, Nietzsche, Bd. I,
1961, 59).

4.2.5 Indem sie die Leidenschaft der Hoffnung als fir diese wesentlich zur Sprache bringt, wi-
derspricht die christliche Eschatologie dem stoischen Ideal der Leidenschaftslosigkeit (SVF
111, 1964, 109, Nr. 448) ebenso wie der pythagoreischen Warnung, méte pathos egeiréehtai (H.
Diels/W Kranz [Hg.], Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. I, 21966, 58 D 9 §233) und der
Behauptung I. Kants (Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Textausgabe, Bd.
VII, 1917, 267,1ff), daB ,,Leidenschaften ... ohne Ausnahme bdse* sind.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 5 08.09.2024



4.3 Die Leidenschaft der Hoffnung fuhrt mit sachlicher Notwendigkeit zu der Erwartung, dal}
die Ankunft Jesu Christi in Herrlichkeit und damit der der Unerl6stheit der Kreatur ein Ende
machende Tag des Herrn nahe herbeigekommen sei.

4.3.1 Die negative Erklarung der urchristlichen Naherwartung (vgl. 1Thess 4,15; 1Kor 15,51,
Rom 13,11f; Mk 13,24ff; Mt 24,3 usw.) als eines die ganze futurische Eschatologie desavou-
ierenden Irrtums verfehlt das Wesen der Naherwartung ebenso wie jede positive Erklarung
der Parusieverzogerung (vgl. 2Petr 3,4ff; Mt 25,5; Lk 12,45; 1Clem 23,3; 2Clem 11,20, die
durch die Positivitat ihrer Erklarung die Verlegenheit beseitigt, die das Problem der Naher-
wartung aufwirft und aufwerfen muR.

4.3.2 Im Unterschied zu der auch in der alttestamentlichen Prophetie und in der jidischen
Apokalyptik bezeugten Naherwartung und der durch sie aufgeworfenen Frage (vgl. Jes 5,19;
Hes 12,12; Dan 8,13; 12,5ff; 4Esra 4,33f!; 6,59; syrBar 26; 81,3; athHen 97,3-5; 104,3 u. 6.)
stellt die urchristliche Naherwartung insofern einen Fall sui generis dar, als sie nicht das noch
nie dagewesene Neue, sondern das neue Kommen des schon Gekommenen erwartet.

4.3.2.1 Die christliche Gemeinde blickt auf Jesu Christi Leben, Tod und Auferstehung zurick,
wenn sie seine baldige Ankunft in Herrlichkeit herbeisehnt. Dieser Riickblick konstituiert die
Gewilheit, daB die Nacht vorgertickt und der Tag nahe herbeigekommen ist (R6m 13,12).

4.3.2.2 Gegeniber einer negativen (R. Bultmann) oder positiven (K. Barth) Wegerklarung des
Problems der Naherwartung und Parusieverzogerung kommt es dogmatisch darauf an, die the-
ologische Verlegenheit wach zu halten, die mit jenem Problem gegeben ist, und die Leiden-
schaft der Hoffnung ins Recht zu setzen, die jenes Problem mit sachlicher Notwendigkeit er-
zeugt.

4.3.2.3 Die mit dem Problem der Naherwartung und Parusieverzdgerung gegebene theologi-
sche Verlegenheit behaftet die christliche Eschatologie bei ihrer Aufgabe, den Tag des Herrn
anzusagen. Die Verlegenheit, die die christliche Hoffnung angesichts der weitergehenden
Weltgeschichte stets aufs neue bereitet und bereiten muB3, kann zwar getrostet und so zu einer
getrosten Verlegenheit werden; sie muf3 aber auch als solche eine lebendige Verlegenheit blei-
ben, an der die Lebendigkeit der Hoffnung auf den lebendigen Herrn ihr Kriterium hat.

4.3.2.4 Die Leidenschaft der christlichen Hoffnung wird allerdings durch eine chronologische
Fixierung der Naherwartung ebenso problematisiert wie durch die Beseitigung der mit ihr ge-
gebenen Verlegenheit. Jede chronologische Fixierung der nach Lk 17,21 u. 6. nicht objekti-
vierbaren Néhe des Reiches der Freiheit pervertiert die Naherwartung existentiell zur Ferner-
wartung.

4.3.2.3 In der Beziehung der Gegenwart auf die Zukunft des Tages des Herrn 1a3t sich weder
MalR nehmen noch MaR halten.

4.4 Die Leidenschaft der Hoffnung und mit ihr die dréngende Erwartung des Tages des Herrn
hat ihren eschatologischen Sitz im Leben in der das Kommen der heméra kyriou feiernden ky-
riaké heméra (Apk 1,10; Did 14,10; IgnMagn 9,1).

4.4.1 Im die Auferstehung Jesu Christi und seinen kommenden Tag feiernden (Barn 15,9; Ign-
Magn 9,1) ersten Tag der Woche (1Kor 16,2; Apg 20,7; vgl. Mk 16,2 par) ist der die Woche
beendende alttestamentliche Sabbat aufgehoben und intensiviert.

4.4.2 Der dies dominicus unterbricht die ,,ewige* Wiederkehr des Gleichen und sagt deren

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 6 08.09.2024



Ende an. Als solcher hat er eschatologische Bedeutung (vgl. K. Barth, KD 111/4,60ff).

4.4.3 Der dies dominicus unterbricht das Gen 3,17-19 formulierte Gesetz der Tage und das Ps
104,23 und Ps 90,10 formulierte Gesetz des werktétigen Lebens, indem er sich als Zeit zum
Gottesdienst ereignet.

4.4.4 Im Gottesdienst kommt der Herr selber so zu Wort (Predigt) und zur Anschauung
(Taufe, Herrenmahl), daR seine Gegenwart ein VVorverstandnis ihrer Selbstlberbietung am
Tage des Herrn erzeugt.

4.5 Der Tag des Herrn wird von der christlichen Hoffnung als die Zeit erwartet, die ganz und
gar und ausschlielRlich durch das Ereignis des Adventes Jesu Christi qualifiziert ist.

4.5.1 Als Tag wird die Zeit der Ankunft Jesu Christi deshalb erwartet, weil der Tag im Gegen-
satz zu ,,der Nacht, da niemand wirken kann* (Joh 9,4), die Zeit zur Tat ist. Der Tag des Herrn
wird als die Zeit erwartet, in der Jesus Christus allein handelt und in sichtbarer Konkurrenzlo-
sigkeit Uber die Welt entscheidet.

4.5.2 Die mit der Hoffnung auf den Tag des Herrn verbundene Erwartung eines Verldschens
der Lichter der Welt (vgl. Amos 5,8; Jes 13,10; 34,4; Mk 13,24 par) qualifiziert diesen Tag
negativ zum Ende aller menschlichen Tatigkeit, die dann nicht mehr nur unterbrochen, son-
dern beendet und beurteilt werden wird.

4.5.3 Die mit der Hoffnung auf den Tag des Herrn verbundene Erwartung der Erscheinung
Jesu Christi im Lichte seines eigenen Seins (vgl. Apg 2,20 mit Joel 2,31; Mk 13,26 par; Lk
17,23f; 2Thess 2,8; 1Tim 6,14; 2Tim 4,1.8; Tit 2,13) qualifiziert diesen Tag (und damit auch
seine negative Qualifikation) positiv zur Zeit der Tat Jesu Christi und nur der Tat Jesu Christi,
die dem Ende aller menschlichen Tétigkeit einen positiven Sinn gibt.

4.5.4 Die eschatologische Tat Jesu Christi am Tage des Herrn ist im Grunde nichts anderes als
die Tat seines Kommens in Herrlichkeit.

4.5.3 Die Tat seines Kommens in Herrlichkeit bedeutet die unmittelbare Gegenwart Jesu
Christi und insofern das Ende jener Mittelbarkeit, der gemaR Gott (z. B. in Wort und Sakra-
ment) nur als Abwesender anwesend ist.

4.6 Der Advent Jesu Christi im Lichte seines eigenen Seins ist die Tat der unmittelbaren und
universalen Offenbarung des Seins und der Werke des dreieinigen Gottes und als solche die
irresistibele Aufklarung, die nichts anderes als die VVollendung der mit der Auferstehung Jesu
Christi anhebenden Aufklarung im Lichte des Evangeliums ist.

4.6.1 Die Universalitat der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi wird sich
heilsgeschichtlich darin erweisen, dal’ der gekreuzigte Jesus Christus dann zugleich mit der
,.,Fulle der Heiden* auch von Israel erkannt und als der Messias Israels anerkannt werden
wird, der ,,ganz Israel erlosen wird (Rom 1 1,25f; vgl. Apg 2,36).

4.6.1.1 Die eschatologische GewilRheit, da3 Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-
telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, verbietet es der Kir-
che, einen vom alttestamentlichen Zeugnis absehenden sog. christlichen Gottesgedanken zu
konzipieren und damit das Neue Testament als metaphysisches oder moralisches Lesebuch
philosophisch usurpierbar zu machen.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 7 08.09.2024



4.6.1.2 Die eschatologische Gewil3heit, dal? Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-
telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, gebietet es der Kir-
che, die bleibende Erwahlung Israels zu bezeugen.

4.6.1.3 Die eschatologische Gewif3heit, da3 Jesus Christus sich ganz Israel als Messias unmit-
telbar offenbaren und durch solche Offenbarung ganz Israel erretten wird, 1&Rt die Kirche an
ihrer Selbstunterscheidung von der Synagoge und an deren Selbstunterscheidung von der
christlichen Gemeinde das Elend einer die Einheit der Kinder Gottes verwirkenden, noch
nicht erlésten Menschheit erleiden.

4.6.2 Die Universalitat der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi bedeutet, daf3
am Tage des Herrn das Evangelium als das Wort vom Kreuz triumphieren und Gott als der in
seiner Gottlichkeit menschliche Gott herrlich sein wird.

4.6.3 Die Universalitat der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi bedeutet, daf}
die Wahrheit dann nicht mehr der Liebe zur Wahrheit bedarf, weil Wahrheit und Liebe dann
als ein und dasselbe Ereignis erfahren werden. Die Universalitat der Offenbarung impliziert
die Unmittelbarkeit der Offenbarung.

4.6.4 Die Unmittelbarkeit der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi beendet die
Furcht vor der Erkenntnis der Wahrheit, weil sie Gott so als Liebe zu erkennen gibt, dal3 sich
der Erkennende zugleich als von Gott Geliebter erkennt.

4.6.5 Die Unmittelbarkeit der Offenbarung Gottes in der Erscheinung Jesu Christi besteht in
der Einheit von Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis.

4.6.6 Die Einheit von Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis vollzieht sich insofern, als Jesus
Christus sich im Lichte seines eigenen Seins so zur Erscheinung bringt, daf in demselben
Lichte auch der Mensch in neuer Weise zur Erscheinung kommt.

4.6.7 Die Erkenntnis des im Lichte seines eigenen Seins erscheinenden Jesus Christus veran-
dert den Erkennenden, indem sie ihn in das von ihm erkannte herrliche Sein verwandelt (R6m
8,17-19; Phil 3,21; Kol 3,4; 1Joh 3,2f) und so die die menschliche Selbsterkenntnis behin-
dernde objektive Selbstentstellung des Menschen beendet.

4.7 Die Verherrlichung des Menschen, die diesen in die Herrlichkeit Jesu Christi verwandelt,
besteht in des toten Menschen Auferstehung und in der mit ihr sich vollziehenden Erhéhung
zu Gott.

4.7.1 Die Auferstehung von den Toten ist das eine Ereignis der allen Menschen widerfahren-
den Erh6éhung zum Gericht.

4.7.1.1 Die apokalyptische Unterscheidung der Auferstehung der Toten in zwei voneinander
unterschiedene Ereignisse, die durch ein dazwischenliegendes tausendjahriges Reich getrennt
sein sollen (Apk 20,1-15), bedarf ebenso christologischer Sachkritik (vgl. CA XVII und
CHelvP c. 11) wie die mit ihr verbundene Rede vom zweiten Tod.

4.7.2 Die Auferstehung der Toten ist die universale und unmittelbare Offenbarung des in Tod
und Auferstehung Jesu Christi errungenen Sieges Gottes tiber den Tod. Unmittelbarer und
universaler als durch die Auferweckung aller Toten kann dieser Sieg nicht offenbart und nicht
erfahren werden.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 8 08.09.2024



4.7.3 Im Ereignis der Auferstehung der Toten offenbart Gott, daB er der totalen Verhéltnislo-
sigkeit und Beziehungslosigkeit des Todes seine neue Beziehungen schaffende Liebe entge-
gengesetzt und so den Tod tGberwunden hat.

4.7.4 Die Definition des Todes als Trennung der Seele vom Leib (Platon, Phaidon 64 c 4f) ist
theologisch ebenso inakzeptabel wie die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele.

4.7.4.1 Die im 5. Laterankonzil definierte Lehre von der Unsterblichkeit der Seele hatte die
Funktion, die Identitat des im Tode endenden irdischen Lebens mit dem von den Toten aufer-
weckten Ich sicherzustellen. Die Sicherstellung der Identitat geschah durch Sicherstellung der
Kontinuitét des Ich in Gestalt der Behauptung der Unzerstorbarkeit der Seele.

4.7.4.2 Die christliche Rezeption der Lehre von der Unsterblichkeit der Seele ist nur unter der
Voraussetzung eines zu tberbriickenden Hiatus zwischen dem personlichen Tod und der uni-
versalen Auferstehung am Tage des Herrn sinnvoll.

4.7.4.3 Der theologische Grundirrtum der Lehre von der Unsterblichkeit der Seele besteht in
dem Fehler, die Beantwortung der Frage nach dem Sein des Menschen post mortem von der
menschlichen Sorge um die eigene, in der Beziehungslosigkeit des Todes endenden Identitat
her statt von der Flrsorge des auch im Tode beziehungsreichen Gottes her leiten zu lassen.

4.7.5 Der mit dem Tod gegebene Ewigkeitsbezug ist ganz und gar und ausschlief3lich im Sein
des seine Ewigkeit und Unsterblichkeit dem Tod aussetzenden Gottes begriindet.

4.7.5.1 Ewigkeit und Unsterblichkeit sind Gottespradikate. Es gibt daneben keine Ewigkeit
und Unsterblichkeit des Menschen.

4.7.5.2 Ewigkeit und Unsterblichkeit sind — wie alle gottlichen Attribute — kommunikable At-
tribute. So wie Gott in seinem trinitarischen Selbstverhéltnis das kommunikable Wesen ist, so
ist er es auch in seinem Verhaltnis zu uns.

4.7.6 In der Auferstehung der Toten am Tage des Herrn wird universal evident und an der
Welt anschaulich, dal} Gott den Tod auf sich genommen hat und in der Einheit von Leben und
Tod zugunsten des Lebens nichts anderes als Liebe ist.

4.7.7 Der zur Rechten Gottes des Vaters erhdhte Jesus Christus ist die Totenauferstehung in
Person und l&Rt den an seiner Person Teilhabenden wie im Glauben so auch im Augenblick
des Todes an seinem Leben als Auferstandenen partizipieren. Sein ewiges Leben ist jeder To-
desstunde unmittelbar gegenwartig, indem es das gelebte Leben des Gestorbenen rettend be-
grenzt und schopferisch verewigt.

4.7.8 Indem Gott den Menschen im Tode nicht dem durch die Stinde heraufbeschworenen
Nichts Gberantwortet, sondern mit seinem ewigen Sein rettend begrenzt, kommt es zur schop-
ferischen Verewigung des gelebten Lebers, die eine Zeitdifferenz zwischen der Sterbestunde
und dem Tag des Herrn ebenso ausschliet wie eine Raumdifferenz zwischen dem Ort der To-
ten und ihrem Sein vor Gott (vgl. G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I1I,
461).

4.7.8.1 Das Sein des Toten ist als verewigtes Sein unmittelbar zur Auferstehung der Toten.
,Was dazwischen ist, das ist vom Ubel!“ (P. Althaus, Die letzten Dinge, °1964, 159).

4.8 Die Auferstehung der Toten ist als Auferweckung des Leibes die Erhdhung des Menschen

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 9 08.09.2024



in seine Ganzheit. Der Mensch erscheint als totus homo coram deo.

4.8.1 Die irdische Existenz des Menschen ist in doppelter Weise ein Zurtickbleiben hinter der
Ganzheit des menschlichen Lebens:

4.8.1.1 der Mensch existiert als Sunder im Antagonismus von Seele und Leib, Geist und
Fleisch, Wille und Tun, Person und Werk, Gottesverhéltnis, Weltverhaltnis und Selbstverhalt-
nis;

4.8.1.2 der Mensch existiert als Geschopf in der Nicht-ldentitit von Person und Lebensge-
schichte, von Dasein im Augenblick und Lebensverlauf.

4.8.2 Die Erhéhung des Menschen in seine Ganzheit bringt den Menschen sowohl in der Ein-
heit von Gottes-, Welt- und Selbstverhéltnis als auch in der Identitat von Person und Lebens-
geschichte vor Gott.

4.8.3 In die Ganzheit seines Daseins erhoht, partizipiert der Mensch an der Herrlichkeit Jesu
Christi, indem er die vom heiligen Geist gewirkte Freiheit, sich selber ganz und gar gegenwar-
tig und so fur andere da zu sein, als sma pneumatikon realisiert.

4.8.4 Mit der Ganzheit des Menschen wird, insofern diese dessen Gottes; Welt- und Selbstver-
héltnis umfaft, zugleich die Ganzheit des kreatiirlichen Seins offenbar. ,,Da denkt mein Geist,
mit Preis und Dank, / Die Schickung im Zusammenhang* (Ch. E Gellert, Trost des ewigen
Lebens, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 11, 1997, 190).

4.9 Die Auferstehung der Toten ist die Erhéhung aller Menschen zum Jiingsten Gericht.

4.9.1 Das Jungste Gericht geschieht im Lichte des Seins Jesu Christi und rtickt alles in dieses
Licht. Als Gericht des im Lichte seines eigenen Seins erscheinenden Richters Jesus Christus
ist das Jingste Gericht das Ziel der Auferstehung der Toten und nicht etwa deren Problemati-
sierung. Der Mensch wird des Gerichtes gewdrdigt: er wird zum Gericht erhoht.

4.9.2 Das Jungste Gericht hat seine Eigenart darin, daf Jesus Christus der dieses Gericht voll-
ziehende Richter ist, der alles in sein Licht und damit ins rechte Licht riickt. Das die Welt und
jeden Menschen ins Licht Jesu Christi riickende Jungste Gericht ist insbesondere:

4.9.2.1 des Menschen Erlésung von der selbst verschuldeten Notwendigkeit, richten zu mis-
sen;

4.9.2.2 die universale Offenbarung und Aufklarung dessen, was der Mensch und die Mensch-
heit aus sich und der Welt gemacht haben: quaestio facti;

4.9.2.3 die unmittelbare Offenbarung und Aufklarung des Verhéltnisses, in dem das, was ge-
tan worden ist, zu dem steht, was hatte getan werden sollen: quaestio iuris;

4.9.2.4 die universale und unmittelbare Offenbarung und Aufklarung dessen, was Gott in Je-
sus Christus fur uns getan hat;

4.9.2.3 das Ergehen des Urteils Uber den derart offenbar gewordenen Menschen und die derart
offenbar gewordene Menschheit.

4.9.3 Das Jungste Gericht ist als Aufklarung dessen, was der Mensch getan hat und hétte tun

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 10 08.09.2024



sollen, die Offenbarung der Siinde und die Verurteilung des Siinders zu seiner wohlverdienten
Schande.

4.9.3.1 Es ware ein Akt der Unbarmherzigkeit, wenn die Stinde nicht offenbar und der Stinder
nicht zu seiner wohlverdienten Schande verurteilt werden wirde.

4.9.4 Das Jungste Gericht ist als Aufklarung dessen, was Gott in Jesus Christus fiir uns getan
hat, die Offenbarung des Zuspruches der dem Suinder geltenden, aber von ihm ganz und gar
nicht verdienten Ehre und Herrlichkeit Jesu Christi und insofern die Vollendung der Gerecht-
machung des Siinders.

4.9.4.1 Es waére ein Akt der Ungerechtigkeit gegeniiber dem Gott, der mit seiner Gnade im
Recht ist, wenn dem Stinder die ihm geltende, aber ganz und gar nicht verdiente Ehre und
Herrlichkeit Jesu Christi vorenthalten wiirde.

4.9.5 Das Jungste Gericht ist als VVollendung der Gerechtmachung des Menschen durch den
barmherzigen und gerechten Richter die Erlésung des Menschen von seiner mit ihrer Verur-
teilung vernichteten Stinde und der durch sie tiber die Welt heraufbeschworenen Nichtigkeit
des geschaffenen Seins.

4.9.6 Als Erlosung des Menschen von seiner Stinde und der durch sie tiber die Welt heraufbe-
schworenen Nichtigkeit des geschaffenen Seins ist das Jingste Gericht die Befreiung des
Menschen zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes (Rom 8,21) und insofern die gnadige Be-
deckung seiner wohlverdienten Schande.

4.9.7 Als Erlosung des Menschen von seiner Stinde und der durch sie tiber die Welt heraufbe-
schworenen Nichtigkeit ist das Jingste Gericht die Befreiung des servum arbitrium, das den
Menschen zwingt, sich selbst zu rechtfertigen oder aber sich selbst zu verurteilen und zu ver-
dammen und so oder so zu sundigen. Im Jingsten Gericht wird es fur jeden Menschen zum
ersten Mal im Vollsinn des Wortes Entscheidungsfreiheit geben.

4.9.8 Als vom Zwang zur Sunde Erloster ist der Mensch frei, dem Urteil des barmherzigen
und gerade in seiner Barmherzigkeit gerechten Richters zu glauben oder nicht zu glauben und
dementsprechend mit der ihm zugesprochenen unverdienten Ehre und Herrlichkeit Jesu
Christi ewig zu leben oder mit seiner eigenen wohl verdienten Schande fiir immer zu verge-
hen.

4.9.9 Das Jungste Gericht offenbart, indem es den Siinder von seiner Stinde durch géttlichen
Rechtsakt erlost und die Stinde zum Vergehen verurteilt, die Suinde als den vom ewigen Le-
ben ausgeschlossenen hoffnungslosen Fall.

4.9.9.1 Ein sich im Jiingsten Gericht trotz seiner Erldsung mit seiner Suinde fur immer identi-
fizierender Mensch wiirde sich selber, weil zum trostlosen Fall, zum hoffnungslosen Fall ma-
chen.

4.9.9.2 Im Juingsten Gericht erweist sich die Stinde als des Menschen selbstverschuldete
Trostlosigkeit und Hoffnungslosigkeit, die, statt sich von Gott selbst trosten zu lassen und auf
ihn alle Hoffnung zu setzen, den Menschen abstrakt auf sich selbst und nur auf sich selbst be-
zieht.

4.9.9.3 Hoffnung fir den hoffnungslosen Fall besteht allein darin, daB Gott selbst die Einheit
von Leben und Tod zugunsten des Lebens und in dieser Einheit Liebe ist.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 11 08.09.2024



5 Die leidenschaftlich hoffende Gemeinde der Glaubenden vertraut inmitten aller Anfechtung
darauf, dal’ der dreieinige Gott seine VerheiBungen erfullen und sein schopferisches und ver-
sbhnendes Handeln durch die seine Geschdpfe verherrlichende und alles Seiende wahr, gut
und schén machende Aufrichtung des Reiches der Freiheit vollenden wird, um mit dem von
Ewigkeit her erwahlten, durch den Tod Jesu Christi gerechtfertigten und durch den heiligen
Geist geheiligten Menschen in herrlicher Weise ewig zusammen zu sein, zusammen zu leben
und zusammen zu wirken:

5.1 im den Frieden des Reiches Gottes feiernden gemeinsamen Anfangen ohne Ende;

5.2 im die Wahrheit des Reiches Gottes — als Zusammensein von Schopfer und Geschopf —
feiernden gegenseitigen Sich-Unterscheiden;

5.3 im die Gerechtigkeit des Reiches Gottes feiernden gegenseitigen Geben und Nehmen;

5.4 im die Freiheit des Reiches Gottes feiernden Wort-Wechsel, in dem niemand das letzte
Wort hat;

5.5 im die Liebe, die Gott selber ist, feiernden Leben voller Freude, in dem jedes Lebewesen
dem anderen zur Freude da ist.

5.6 Ewig leben heilt: uneingeschrankt mit Christus und so mit dem dreieinigen Gott zusam-
men sein, zusammen leben und zusammen wirken.

5.6.1 Das ewige Leben ist als Verewigung des mit seinem gelebten irdischen Leben unmittel-
bar identischen menschlichen Subjekts durch die schopferische Anrede des dreieinigen Gottes
die Erfullung der Seligpreisungen Jesu. Als menschliche Teilnahme an Gottes eigenem Leben
ist es vollendete Gemeinschaft mit Gott im Reich der Freiheit. Als vollendete Gemeinschaft
mit Gott &Rt das ewige Leben die Schande der Gottlosigkeit flr immer hinter sich.

5.6.2 Das ewige Leben ist als Leben am von keiner Nacht begrenzten Tag des Herrn (Apk
21,25; 22,5) ein gemeinsames Anfangen ohne Ende. Als solches lai3t es die Schande des Ver-
altens fur immer hinter sich.

5.6.3 Das ewige Leben ist als Teilnahme des gelebten Lebens am Leben des dreieinigen Got-
tes ein kommunikatives und darin getrostetes Leben. Als solches lai3t es die Schande trostloser
Kommunikationslosigkeit fir immer hinter sich.

5.6.4 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Abendmahl des Lammes (Apk 19,9) ein Leben in
uneingeschrankter Freude an dem in Brot und Wein anschaulich werdenden, jeden Hunger
und Durst stillenden Wort Gottes. Als solches 1aRt es die Schande, einander die elementaren
Lebensmittel der Seele und des Leibes zu verweigern, fur immer hinter sich.

5.6.5 Das ewige Leben ist als Teilnahme an der gerechten Herrschaft des Lammes ein eminent
politisches Leben im Reich der Freiheit und Gerechtigkeit. Als solches l&[3t es die Schande ei-
nes unpolitischen Lebens in Anarchie oder Diktatur ebenso wie die Schande der Unfreiheit
und Ungerechtigkeit fir immer hinter sich.

5.6.6 Das ewige Leben ist als aus sich selbst leuchtendes Geistesleben die Entgrenzung des
verwirklichten Lebens auf seine nicht verwirklichten Moéglichkeiten und so auf seine urei-
genste Freiheit hin. Als solches l&Rt es die Schande der die Mdglichkeiten des Seins verach-
tenden Geistlosigkeit fiir immer hinter sich.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 12 08.09.2024



5.6.7 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Frieden Gottes ,,die unmittelbare Gegenwart des
ganzen ungeteilten Daseins®. Als solches l&Rt es die Schande des Krieges, der Zerstérung,
Trennung und Verfolgung fir immer hinter sich.

5.6.8 Das ewige Leben ist als Teilnahme am Leben des ewigreichen Gottes, der Liebe ist, ein
von Liebe erfilltes Leben, das nicht aufthéren wird, sich selbst zu tiberbieten, um gerade in
dieser Selbstiiberbietung der VVollzug des Selbstverstandlichen zu sein: einfaches Leben. Als
solches 1aRt es die Schande des Ungeliebtseins und der Lieblosigkeit flr immer hinter sich.

5.6.9 Das ewige Leben hat als Teilnahme am Leben des dreieinigen Gottes sich selbst niemals
hinter sich, sondern immer aufs neue vor sich. Als solches ist es ein Leben aus Gott — in Gott
— zu Gott.

Quelle: Befreiende Wahrheit. Festschrift fur Eilert Herms zum 60. Geburtstag, hrsg. v.
Wilfried Harle, Matthias Heesch u. Reiner Preul, Marburg: N.G. Elwert, 2000, S. 437-448.

Jungel - Der Geist der Hoffnung und des Trostes 13 08.09.2024



