
Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 1 13.09.2024 

Zum Begriff der Vernunft 

Von Max Horkheimer 

Im Gang der europäischen Gesellschaft heben zwei Begriffe von Vernunft sich voneinander 

ab. Der eine war den großen philosophischen Systemen seit Platon eigen. In ihnen begriff Phi-

losophie sich selbst als Abbild des vernünftigen Wesens der Welt, gleichsam als Sprache oder 

Echo des ewigen Wesens der Dinge. Das Vernehmen der Wahrheit durch den Menschen war 

eins mit der Manifestation der Wahrheit selbst, und die Fähigkeit zu solchem Vernehmen 

schloß alle Operationen des Denkens ein. Mit der Ausbildung einer eigenen Logik, mit der 

Verselbständigung des Subjekts, seiner Distanzierung von der Welt als bloßem Material ent-

steht im Widerspruch zu jener umspannenden, dem Objekt und Subjekt gleichermaßen eige-

nen Vernunft, die formale, ungebundene, ihrer selbst gewisse ratio. Sie wehrt sich gegen die 

Vermengung mit dem Sein, verweist es als bloße Natur in einen eigenen Bereich, dem sie 

selbst nicht unterliegt. Beide Vernunftbegriffe, besonders aber der autonome, ausschließende, 

sollen hier betrachtet werden. Dann läßt sich die Frage ihrer Vereinigung mit ihren sozialen 

Implikationen erörtern. 

Der herrschende Sprachgebrauch weiß von Vernunft, vornehmlich im zuletzt genannten Sinn, 

als einem Instrument. Er strebt immer mehr dahin, unter vernünftig das zu verstehen, dessen 

Nützlichkeit sich erweisen läßt. Der vernünftige Mensch sei jener, welcher imstande ist zu er-

kennen, was ihm nützt. Die Kraft, die es ermöglicht, sei die Fähigkeit der Klassifizierung, des 

Schließens, der Induktion und Deduktion, gleichgültig, mit welchem besonderen Inhalt man 

es zu tun habe. Vernunft gilt im täglichen Leben, und nicht nur dort, als die abstrakte, formale 

Funktion des Denkmechanismus. Die Regeln, nach denen er arbeitet, sind die Gesetze der for-

malen und diskursiven Logik: das Prinzip der Identität, des Widerspruchs, des ausgeschlosse-

nen Dritten, der Syllogismus; sie werden gegenüber dem Einfluß der wechselnden Erfahrung 

als die Form, gleichsam das Gerippe des Denkens festgehalten. Insofern dieser Vernunftbe-

griff, dessen Vorherrschaft von der bürgerlichen Gesellschaft gar nicht ablösbar ist und ganz 

besonders die Gegenwart kennzeichnet, um die Frage eines An sich, also objektiv Vernünfti-

gen, sich nicht bekümmert, sondern ausschließlich das für den Denkenden, für das Subjekt 

Vernünftige im Auge hat, darf er der Begriff der subjektiven Vernunft heißen. Sie hat es vor 

allem mit dem Verhältnis von Zwecken und Mitteln zu tun, mit der Angemessenheit von Ver-

fahrensweisen an Ziele, die als solche mehr oder minder hingenommen werden, ohne im all-

gemeinen ihrerseits der vernünftigen Rechtfertigung unterworfen zu werden. Befaßt die sub-

jektive Vernunft sich überhaupt mit Zielen, dann entweder, um zu prüfen, ob sie auch im sub-

jektiven Sinn vernünftig seien. Vernünftig heißt dann, daß sie dem Interesse des Subjekts, sei-

ner wirtschaftlichen und vitalen Selbsterhaltung dienlich seien, wenn nicht des isolierten Indi-

viduums, so doch der Gruppe, mit der es sich identifiziert. Oder die Ziele werden in die ver-

nünftige Betrachtung deshalb hineingezogen, um die Möglichkeit ihrer Verwirklichung und 

etwa die Angemessenheit der zu wählenden Mittel zu prüfen. Für die Einschränkung des Ver-

nunftbegriffs auf den letzteren Gebrauch steht vor allem die Lehre von Max Weber. Ein Ziel 

kann nach ihm, gegenüber anderen, bei der Vernunft keinen Vorzug beanspruchen, die Macht 

ist so vernünftig und so unvernünftig wie die Gerechtigkeit. Für die Gleichsetzung von Ver-

nunft und Nützlichkeit geben jene Diktatoren ein Beispiel, die schon Voltaire mit seinem hel-

len Auge vorhergesehen hat. Sie sagen den möglichen Gegnern im Innern: wenn ihr nicht mit-

macht, seid ihr verloren, und den künftigen Satelliten draußen: wir sind mächtiger als ihr. 

Also: seid vernünftig! Der Gedanke an ein einsichtiges, an sich vernünftiges Ziel, ohne Rück-

sicht auf irgendwelche Gewinne oder Vorteile, ist dem subjektiven Vernunftbegriff fremd, 

selbst wenn er über den Standpunkt der persönlichen Nützlichkeit sich erhebt und weitere Zu-

sammenhänge, etwa die eigene Familie oder sonstige Gruppen, in sich einbegreift. Ganz ent-

sprechend gilt auch der, dem Handeln nicht aus interessierter Berechnung, sondern aus ande-



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 2 13.09.2024 

ren Motiven fließt, der seinen Vorteil nicht rasch wahrzunehmen versteht, dessen Leben einen 

anderen Pulsschlag hat, nicht bloß als – anders, sondern als unvernünftig, das heißt, als 

dumm. Er begreift nicht, daß die Reden über eine wahre Vernunft, über ihre Verwirklichung 

und was damit zusammenhängt, bloße Routine sind, um seinesgleichen zu führen und zu 

überlisten, ein bloßes Machtmittel wie andere. Er ist noch nicht erwachsen genug, sei er auch 

noch so alt. 

Der subjektive Vernunftbegriff war nicht stets maßgebend, wie sehr er heute vielen als natür-

lich erscheinen mag. Ihm opponierte die Ansicht, Vernunft walte nicht bloß im Bewußtsein 

der Individuen, sondern die Frage nach Vernunft und Unvernunft sei auch auf das objektive 

Sein anwendbar, auch die Beziehung zwischen den einzelnen Menschen wie der sozialen 

Klassen, auf gesellschaftliche Institutionen, ja, auf die außermenschliche Natur. Wann immer 

wir von Philosophie im emphatischen Sinn reden, bei Platon und Aristoteles, in der Scholastik 

und in den großen Systemen des deutschen Idealismus, immer finden wir uns einer objektiven 

Konzeption der Vernunft gegenüber. Sie ist bezogen auf das Ganze des Seienden, das auch 

das Individuum und seine Zwecke einschließt, ohne sich jedoch mit ihm zu decken. Der Ein-

klang einer Handlung, eines ganzen Lebens, ja, der Bestrebungen eines Volkes mit diesem 

Ganzen, ist dann das Kriterium der Vernunft. An seiner objektiven Struktur, nicht nur an den 

partiellen Interessen, soll Existenz gemessen werden. Solcher Gedanke der philosophischen 

Tradition verdammte nicht die subjektive Vernunft; sie war vielmehr verstanden als ein be-

grenzter Ausdruck der allgemeinen Vernünftigkeit. Der Nachdruck lag mehr auf dieser letzte-

ren und damit, vom Individuum aus gesehen, auf den Zielen als auf den Mitteln. Solche Denk-

art weist auf die Idee der Versöhnung einer objektiven, von der Philosophie als vernünftig be-

griffenen Ordnung mit dem menschlichen Dasein und seiner Selbsterhaltung. Die Platonische 

Republik, der Ordo des Thomas und der seines Antipoden Spinoza, das System Hegels sind 

nur einige der berühmten Beispiele einer solchen europäischen Konzeption. 

Allen liegt die Überzeugung zugrunde, daß Einsicht in die Natur des Seienden von Werthaf-

tem, Richtungweisendem nicht getrennt sei. Je tiefer wir eindringen in das, was wahrhaft ist, 

desto sicherer wissen wir auch, was zu tun ist. Die Regeln der Tugend folgen aus der Erkennt-

nis dessen, was ist. Tugend und Wissen sind im Grunde eins. Für die philosophischen Ent-

würfe der Ordnung der Welt gilt nichts anderes als für die Erfahrung im täglichen Leben. So 

wie der Anblick eines ertrinkenden Kindes (ich glaube, es war der Frankfurter Psychologe 

Gelb, der einmal des Exempels sich bediente) dem Vorbeigehenden, der schwimmen kann, 

sein Handeln vorschreibt, so wie ein krasser Notstand in Land oder Gemeinde, auch ohne die 

Schlußfolgerung des Referenten, eine beredte Sprache führt und andererseits die Offenbarung 

moralischer oder ästhetischer Schönheit zur Liebe einlädt, ohne daß erst noch eine besondere 

Richtschnur gegeben werden müßte, so spricht auch nach jenen philosophischen Systemen die 

Welt im großen ihre eigene Sprache, und der Philosoph macht sich nur zu ihrem Mund, damit 

sie laut werde. Das ist es, was mit objektiver Vernunft, die die subjektive in sich schließt, ge-

meint ist. 

In den bedeutenden Werken sind beide Momente seit je gegenwärtig gewesen; selbst in der 

Philosophie David Humes, des Sensualisten und Skeptikers, ist der Gedanke ans Objektive 

und Maßgebliche fortwährend durch den Ton anwesend, in dem die Bescheidung beim Natür-

lichen als die letzte Auskunft des Weisen mit großer Stetigkeit noch immer verkündet wird. 

Trotzdem gehört seine Leistung zu jenen, die an der Verselbständigung des subjektiven Ver-

nunftbegriffs einen wichtigen Anteil haben. Dieser bildet ein Moment der Aufklärung im tra-

ditionellen Sinn, den philosophischen Ausdruck der Entmythologisierung, der Entzauberung 

der Welt, wie Max Weber den Prozeß bezeichnet hat. Seit dem letzten großen Versuch der 

Vermittlung von subjektiver und objektiver Vernunft im deutschen Idealismus erscheinen alle 

Anstrengungen, die das Recht des objektiven Vernunftbegriffs geltend zu machen versuchen, 



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 3 13.09.2024 

selbst die von Max Scheler, als künstlich und antiquiert. 

Wenn heute in einem sehr radikalen Sinn von einer Krise der Vernunft die Rede sein muß, so 

darum, weil entweder Denken unfähig ward, die Idee des objektiv Vernünftigen zu fassen, 

ohne die auch subjektive Vernunft unsicher und haltlos bleibt, oder weil das Denken jene Idee 

selbst als Trug, als ein Stück Mythologie, zu negieren beginnt. Die Fatalität dieser Entwick-

lung liegt darin, daß sie schließlich den objektiven Inhalt eines jeglichen Begriffs auflöst. Im 

herrschenden Geiste, ob er sich dessen in allen seinen Trägern ganz bewußt ist oder nicht, sind 

alle Grundbegriffe ihrer Substantialität beraubt, zu formalen Hülsen geworden, deren Inhalt 

von Willkür abhängt und selber keiner vernünftigen Rechtfertigung mehr fähig ist. Der Auf-

klärungsprozeß, den Vernunft gegen Mythologie und Aberglauben über die Jahrtausende hin 

führte, wendet sich zuletzt gegen die Begriffe, die noch als »natürliche«, das heißt, der subjek-

tiven Vernunft einwohnende, stehengeblieben waren, wie den der Freiheit und des Friedens, 

der menschlichen Gleichheit in einem letzten Sinn, der Heiligkeit des Menschenlebens und 

der Gerechtigkeit, ja, gegen den Begriff des Subjekts und der Vernunft selbst. Der Fortschritt 

läßt sich sozusagen selbst zurück. Hatte nach der Auflösung des mittelalterlichen Weltbildes 

Philosophie es unternommen, aus eigenen Kräften ein verbindliches Ganzes aufzustellen, an 

dem der Mensch sich orientieren konnte, ohne etwas glauben zu müssen, das nicht nachprüf-

bar war, an dem er füglich zweifeln konnte, so war die Reduktion der Philosophie auf subjek-

tive Vernunft gleichsam die Probe aufs Exempel. Was einzig das Prädikat vernünftig noch in 

Anspruch nehmen durfte, die ingeniöse Formel, die die wahrscheinliche Sukzession der Phä-

nomene am kürzesten vorwegnahm, die geschmeidigste Anpassung des Mittels an den subjek-

tiven Zweck, die Ausbildung des Denkens zum reinen Instrument, war bei aller Großartigkeit 

der Erfolge doch ein isoliertes Moment der Vernunft. Der Anspruch des Geistes, daß er 

menschliches Leben auf Vernunft, auf vernünftige Einsicht, auf einen Sinn begründen könne, 

schien durch Vernunft selbst ad absurdum geführt. Die totalitären Systeme jeder Richtung, in 

denen ja subjektive Vernunft, nämlich rationale Beziehung der angewandten Mittel auf Zwe-

cke, in den Dienst nicht bloß von unmenschlichen sondern aberwitzigen Zielen tritt, die Aus-

dehnung der ungehemmten Selbständigkeit vom individuellen Subjekt auf den souveränen 

Machtstaat, und schließlich auf weltumspannende Machtblocks und die damit verbundene zu-

nehmende Wichtigkeit der Produktion von Zerstörungsmitteln selbst bei den friedliebenden 

Völkern – all dies zeigt, daß der Vernunftbegriff der Selbsterhaltung in den der Selbstzerstö-

rung überzugehen droht. 

Wenn der Übergang der Aufklärung in Positivismus am Ende den Begriff der Vernunft selbst 

als eine Art letzte Position der Mythologie kassierte, so gilt das nicht bloß für den alten von 

Platon herkommenden Begriff von der Vernunft als einem Vermögen der Seele, die schon 

Hume gestrichen hat. Der Vorgang bezieht sich auch nicht einzig auf die Kantsche Lehre von 

der ursprünglichen Apperzeption, dem einheitlichen Ich, an dem nach Kant die ganze Philoso-

phie aufzuhängen sei. Dieses entsubstantialisierte Nachbild der Platonischen Lehre ist von der 

positivistischen Erkenntnistheorie längst ebenfalls als unhaltbare Metaphysik geleugnet wor-

den. Der Vorgang ist ein höchst realer, und der Satz Ernst Machs »Das Ich ist nicht zu retten« 

kennzeichnet eine wirkliche Tendenz. 

In der Funktionalisierung der Vernunft vollendet sich ein Prozeß, der die Neuere Geschichte 

durchzieht. Der Anspruch auf Rechtfertigung vor dem subjektiven Urteil ist in der Vernunft 

selbst begründet, und der Versuch, von außen ihn zu hemmen, muß vergeblich bleiben. Der 

Kampf gegen die reine Einsicht, wie Hegel einmal die subjektive formale ratio in unserem 

Sinn genannt hat, jeder Versuch des Rückschritts, verrät, so heißt es in der Phänomenologie 

des Geistes, »die geschehene Ansteckung; er ist zu spät, und jedes Mittel verschlimmert nur 

die Krankheit, denn sie hat das Mark des geistigen Lebens ergriffen, nämlich das Bewußtsein 

in seinem Begriffe oder sein reines Wesen selbst; es ... lassen sich ihre noch vereinzelten 



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 4 13.09.2024 

Äußerungen zurückdrängen und die oberflächlichen Symptome dämpfen. Es ist ihr dies 

höchst vorteilhaft, denn sie vergeudet nun nicht unnütz die Kraft ... Sondern nun ... durch-

schleicht sie die edlen Teile durch und durch und hat sich bald aller Eingeweide und Glieder 

des bewußtlosen Götzen gründlich bemächtigt, und ›an einem schönen Morgen gibt sie mit 

dem Ellbogen dem Kameraden einen Schub, und bauz! baradauz! der Götze liegt am Boden. 

‹«1 Aber wenn Hegel dabei an die Französische Revolution dachte – das Wort klingt ja an 

eine Stelle bei Diderot an –, so ist seitdem das Feld der Geschichte mit zahllosen zertrümmer-

ten Begriffsgötzen besät, und zahllose sind auferstanden. Einer der wichtigsten Gründe dafür 

ist die Ratlosigkeit, wie sie durch die Departementalisierung der Kultur geschaffen ist. Die 

subjektive Vernunft mit ihrem Sinn für Scheidung und Sauberkeit hat schon im Gefolge des 

Averroismus im dreizehnten Jahrhundert die Trennung von theologischem und weltlichem 

Wissen in jene beiden Fakultäten der Sorbonne verfestigt, eine Trennung, die zum Wesen der 

neueren Gesellschaft gehört. Im einen Schubfach ist die Religion, in einem anderen die Kunst, 

in einem dritten die Philosophie, in einem vierten die von all dem losgelöste Wissenschaft 

nach dem Vorbild der mathematischen Physik, die eigentliche Domäne der subjektiven Ver-

nunft, von der die Trennung theoretisch ausgeht und die den Menschen ohne Richtschnur läßt. 

Eben deshalb war in der losgelassenen Entmythologisierung schon der Rückschlag vorberei-

tet. Selbst wo der subjektive Vernunftbegriff, wie im Frankreich des sechzehnten Jahrhun-

derts, mit der Humanität aufs engste verbunden war und wo er im Namen solcher Humanität 

Ideen wie die der Toleranz und religiösen Versöhnlichkeit formulierte, hat er sich den herr-

schenden Interessen gegenüber als anpassungsfähig erwiesen. Er war schmiegsamer als etwa 

die objektiven Systementwürfe eines Bruno oder Spinoza. Die Scheidung und Neutralisierung 

der einzelnen Kultur- und Wertsphären von der Wissenschaft und Praxis, in sich berechtigt 

und unwiderlegbar, bereitet die Gleichschaltung auch ans Schlechte vor. »Le Maire et Mon-

taigne ont toujours été deux, d’une séparation bien claire.« Der Mensch in seinem Amt und 

der Mensch mit seinem eigenen Namen sind streng getrennt, und Montaigne zitiert Quintus 

Curtius: »Tantum se fortunae permittunt, etiam ut naturam dediscant.« Man soll sich dem Ge-

schäft nicht so hingeben, daß man die eigene Natur vergißt. Aber was ist die Natur, die bei 

Montaigne und später bei Montesquieu mit der Vernunft zusammenfällt, wenn sie ihrer In-

halte entleert und zur wissenschaftlichen Vernunft formalisiert ist? Sie bietet keinen Halt ge-

gen den Druck der Realität, und eben deshalb war sie nicht erst im Mythos des zwanzigsten 

Jahrhunderts, sondern schon in den edlen Gedanken Montaignes in Gefahr, dem Irrationalen 

sich zu überantworten. So offenkundig etwa die Absurdität der heutigen neo-positivistischen 

Philosophie, des sogenannten logischen Empirismus, ist, der jeden möglichen Sinn, jede in-

haltliche Idee als ein Idol austreiben möchte, das durch die traditionelle Sprache bedingt sei, 

so unwiderstehlich ist doch diese Sinnlosigkeit die Konsequenz einer im Vernunftbegriff, im 

Willen zu klarer und deutlicher Erkenntnis selbst angelegten Entwicklung. In der Krise der 

subjektiven Vernunft geht es um deren eigenes Wesen, nicht bloßen Mißbrauch oder bloße 

Ahnungslosigkeit, so abgeschmackt auch die Plattheiten und Tautologien, in denen der Positi-

vismus sich vollendet, einem Bewußtsein erscheinen mögen, das vor dem Zwang der Massen-

gesellschaft und ihrem Betrieb noch nicht kapituliert hat. 

Das einzige Kriterium, das die subjektive, formale, instrumentale Vernunft anerkennt, ist das, 

was die Sprache des Positivismus ihren operativen Wert nennt, ihre Rolle in der Beherrschung 

von Mensch und Natur. Die Begriffe wollen nicht mehr Qualitäten der Sache als solcher aus-

drücken, sondern dienen einzig noch zur Organisation von Wissensmaterial für die, welche 

geschickt darüber verfügen können. Sie werden als bloße Abbreviaturen von vielem Einzel-

nen angesehen, als Fiktionen, um es besser festzuhalten. Jeder Gebrauch von Begriffen, der 

über ihre rein instrumentale Bedeutung hinausgeht, verfällt dem Verdikt, er sei dem Aberglau-

ben verhaftet. Der Kampf gegen Begriffsgötzen, der in der Geschichte der Menschheit so not-

 
1 Hegel, Sämtl. Werke, ed. Glockner, Phänomenologie des Geistes, Stuttgart 1927, S. 418f. 



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 5 13.09.2024 

wendige Bedeutung hat, denn sie haben ihre Opfer gefordert wie die aus Gold und Elfenbein – 

man denke nur an Hexenzauber und Rassenwahn –, hat jetzt gleichsam durch eine Extrapola-

tion gesiegt. Die Begriffe werden nicht mehr in harter theoretischer und politischer Arbeit 

konkret überwunden, sondern abstrakt und summarisch gleichsam durch philosophisches 

Dekret, dabei aber im Einklang mit dem Zeitgeist zu bloßen Symbolen erklärt. Sie gelten als 

arbeitsparende Kunstgriffe, als wäre Denken selber aufs Niveau industrieller Verfahrenswei-

sen gebracht und zu einem Stück der Produktion geworden. Je mehr die Ideen der Automati-

sierung und Instrumentalisierung verfallen, je weniger sie in sich selber bedeuten, um so mehr 

unterliegen sie zugleich der Verdinglichung, als wären sie eine Art von Maschinen. Das Prin-

zip der Denkökonomie von Avenarius und Ostwald ist nicht bloß in der Erkenntnistheorie, 

sondern zum Beispiel in jenen bewundernswerten Maschinen inkarniert, die bei den kompli-

ziertesten mathematischen Operationen zuweilen selbst die menschliche Leistungsfähigkeit 

übertreffen. Hegel sah im Kalkül, dessen Primat schon Leibniz vorschwebte, die Gefahr einer 

Mechanisierung der gesamten Logik, ja, das Schlimmste, was der logischen Wissenschaft und 

damit der Philosophie widerfahren könnte. Mittlerweile hat dieser Prozeß zu einem Tabu über 

jede nicht in Berechnung umsetzbare und den universalen Kontrollen sich unterordnende geis-

tige Regung geführt. Was einmal gegen den antiquierten Autoritätsglauben im Namen der Hu-

manität mit Recht gefordert wurde: die Preisgabe nicht nachprüfbarer Vorstellungen von 

Mensch und Natur, verwandelte sich in Unterdrückung jedweden Sinns überhaupt. 

Die Sprache wird dabei zu einem bloßen Werkzeug in der allmächtigen Produktionsapparatur 

der modernen Gesellschaft. Jedes Wort, das nicht als Rezept für ein Verfahren, als Mittel, an-

dere Menschen in Bewegung zu setzen, als Anweisung, Erinnerungsstütze oder Propaganda 

dient, sondern als eigener Sinn, als Reflex des Seins, als dessen eigene Regung verstanden 

sein will, gilt als mythisch und sinnlos, und die Menschen erfahren auch schon Sprache ganz 

so, wie der Positivismus und Pragmatismus sie ausdeuten. Wenn einer etwas sagt, kommt es 

nicht so sehr auf die eigene Bedeutung der Worte, auf das, was sie selbst meinen, an, sondern 

auf das, was er damit – bezweckt. Reines Sagen, Geste und Ausdruck, die nichts veranlassen 

wollen, erscheinen als Geschwätz. Und eben weil die Menschen sich immer bloß auf andere 

beziehen, mit ihnen etwas erreichen wollen, und es gar nicht aufs Wort, sondern auf seine 

Wirkung absehen, ist jeder so isoliert und einsam wie in dieser Welt, in der keiner mehr allein 

sein kann. Je mehr die Wege der Mitteilung und des Verkehrs das Leben einnehmen, je näher 

die Menschen zusammenrücken, je mehr sie sprechen, oder vielmehr für sie gesprochen wird, 

desto stummer werden sie. 

Daß der Sinn der Sprache durch ihre Funktion oder Wirkung in der verdinglichten Welt er-

setzt wird, kann nicht schwer genug genommen werden. Die Begriffe, die einmal der Ver-

nunft eigen oder von ihr sanktioniert waren, sind noch im Umlauf, aber abgegriffen, neutrali-

siert und ohne verpflichtenden rationalen Ausweis. Sie verdanken ihren Fortbestand einer 

Überlieferung, die der Zeitgenosse je nach Geschmack ehrwürdig oder Schlamperei nennen 

kann. Für den Typus des Bewußtseins, der in der aufgeklärten Welt sich immer mehr durch-

setzt, gibt es nur eine Autorität: die in Fakten und Zahlen sich erschöpfende Wissenschaft, 

und die Behauptung, Gerechtigkeit und Freiheit seien an sich besser als Ungerechtigkeit und 

Unterdrückung, läßt sich in den Kategorien solcher Wissenschaft nicht verifizieren. Nach dem 

Verdikt der wissenschaftlichen Erkenntniskritik ist es durch nichts gerechtfertigt, eine beson-

dere Art der Lebensführung, eine Philosophie oder Religion als besser oder höher oder wahrer 

als irgendeine andere anzusehen. Sobald einmal Vernunft der Besinnung über die Ziele als des 

Maßes ihrer selbst sich entschlagen hat, ist es unmöglich zu sagen, ein ökonomisches oder po-

litisches System, wie grausam und despotisch es auch sein mag, sei unvernünftig, solange es 

nur funktioniert; und nicht alle grausamen und despotischen Systeme haben bekanntlich eine 

relativ so kurze Dauer wie das, welches sich tausend Jahre gegeben hatte. Als Begriffe wie 

Menschenwürde einmal das Volk in Bewegung setzten, suchten sie nicht Zuflucht bei der Tra-



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 6 13.09.2024 

dition oder beriefen sich auf ein von wissenschaftlicher Vernunft getrenntes Wertreich, son-

dern legten sich als objektiv wahr aus. Sobald jedoch eine Tradition oder ein Wert sich auf 

sich selber, das heißt, auf diese abstrakte, von verbindlicher Erkenntnis getrennte Qualität, auf 

die Tradition, berufen muß, weil sie nichts anderes für sich anführen kann, hat sie schon ihre 

Kraft verloren. 

Die entzauberte Welt, die von jenen unerschrockenen Kämpfern gegen den tyrannischen 

Aberglauben im siebzehnten Jahrhundert aufs Panier erhoben war, lebt heute, lange nach dem 

Sieg, kulturell insgeheim von den Residuen ihres mythischen Erbes, zu dem längst auch die 

metaphysische Philosophie sich rechnen muß. Unterirdisch, ohne Wissen von sich selbst, 

existiert noch etwas von jener Kraft. Sonst zerginge jedes Glück vor der Scheidekunst der 

Subjektivität. Was in der späten Gegenwart überhaupt noch das Leben lebenswürdig macht, 

zehrt von der Wärme, die jeder Lust, jeder Liebe zu einem Ding einmal innewohnte: Glück 

selbst hat archaische Züge, und die Folgerichtigkeit, mit der sie beseitigt werden, zieht das 

Unglück und die seelische Leere nach sich. In der Freude an einem Garten zittert noch das 

kultische Element nach, das den Gärten zukam, als sie den Göttern gehörten und für sie ge-

pflegt wurden. Sind jene Fäden einmal durchschnitten, dann mag von der Freude und dem 

Glück noch ein Nachbild übrig bleiben, aber ihr inneres Leben ist ausgelöscht, und das Nach-

bild kann nicht lange dauern. Wir können unsere Freude an einer Blume oder an der Atmo-

sphäre eines Raumes nicht einem sogenannten ästhetischen Instinkt eigenen Wesens zuschrei-

ben: der ist eine bloße Ausrede der ratlosen Philosophen. Die ästhetische Empfänglichkeit des 

Menschen hat ihre Vorgeschichte in der Idolatrie: der Glaube an die Güte oder Heiligkeit ei-

nes Dinges geht geschichtlich der Freude an seiner Schönheit notwendig voraus. Ähnliches 

gilt auch für so entscheidende Kategorien wie die der Menschenwürde. Ohne den Schauer, der 

einmal die Menschen vor ihren Herrschern und Göttern ergriff, würde die Achtung, die auf 

alles, was Menschenantlitz trägt, heute sich ausdehnen soll, nicht wirklich erfahren; sie sänke 

zur hohlen Phrase herab. In dem Respekt vor dem Leben des Nächsten zittert mit der Liebe 

des Neuen auch die Angst vor den Sanktionen des Alten Testaments nach, mit denen der De-

kalog einmal gesichert war. Die unterirdische Beziehung zu einer nicht ganz vergessenen Er-

fahrung, zu einer tief eingegrabenen Erkenntnis, die dem statistischen Kriterium nicht genügt 

und doch den Anspruch auf Wahrheit behält, verleiht solchen Ideen, die unsere Zivilisation 

umreißen, noch Leben und Legitimation. Zu dieser Erfahrung gehören die mythischen Ereig-

nisse, soweit die Menschen sie selbst hervorgerufen haben: zugleich auch der Widerstand ge-

gen die Begrenzung der Würde auf einen und einige, gegen Ungerechtigkeit und Ungleich-

heit, die historischen Ausbrüche gegen Verhärtung und Einschränkung. Ohne solche Residuen 

im kollektiven Unbewußten sinken die Begriffe, um mit Hegel zu reden, zur faden Erbaulich-

keit herab. 

Um das zu verhindern, genügt nicht der fromme Wunsch. Daß es um die Welt besser stünde, 

wenn die Ideen Macht hätten über die Menschen, verleiht ihnen an sich noch keine Wahrheit, 

und ohne Wahrheit vermögen sie zwar, wie die anderen heute empfohlenen Allheilmittel, An-

hänger zu werben, aber nicht die Menschen zu ergreifen. Die Anhängerschaft selbst bleibt 

dann Sache der subjektiven Zweckmäßigkeit und ist dem Wandel ausgesetzt, sobald mit ande-

ren Idealen sich besser fortkommen läßt. Als bloßes Auskunftsmittel der subjektiven Vernunft 

verfällt die objektive, an der Begriffe wie Freiheit und Humanität haften, der gleichen Relati-

vität, vor der sie schützen will. Aus der Aporie hilft nicht der Appell an Ewigkeitswerte, die 

vor der Vernunft sich nicht ausweisen können. Es hilft aber auch kein Mittelweg, wie der, den 

der späte Scheler gegangen ist. Er hat für den technischen und wirtschaftlichen Bereich die 

subjektive Vernunft, das herrschaftliche Denken installiert und als Korrektiv dann das davon 

abgelöste Bildungs- und Heilswissen angerufen. Dadurch geriete man in einen Pluralismus, 

der sein Dasein nur so weit fristen kann, als er sich die Reflexion auf seine eigenen Gedanken, 

die philosophische Besinnung auf solche Philosophie versagt. Kultur, das heißt, die außeröko-



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 7 13.09.2024 

nomischen Bezirke, läuft dabei Gefahr, als feiertägliche Abteilung zu gelten, als ob es bei ihr 

nicht auf die strenge Arbeit des Begriffs, auf seine kritische, verändernde soziale Funktion an-

komme. Die Abspaltung und Neutralisierung der Kultur hilft nicht gegen das Zerstörungswerk 

der subjektiven Vernunft. Es gilt, den Gegensatz zwischen subjektiver und objektiver Ver-

nunft nicht durch die Entscheidung für eine Alternative, auch nicht von außen her durch Mil-

derung der Gegensätze oder Hypostasierung von Ideen zu überwinden, sondern durch Versen-

kung in die widersprüchliche Sache selbst. 

Der Begriff der Vernunft, der heute seine Krisis erreicht hat, ist nicht das Substrat der ge-

schichtlichen Entwicklung, sondern eines ihrer Elemente. Alle Urteile über Vernunft bleiben 

falsch, solange sie an ihrem herausgelösten, isolierten Charakter festhält, den sie selber frei-

lich in ihren neuzeitlichen Systemen seit Descartes hervorkehrt. Die Subjektivierung der Ver-

nunft, ja, das philosophische Denken selbst, ist aus dem gesamten Lebensprozeß der Mensch-

heit zu entwickeln als ein bloß partielles, als die endliche beschränkte Reflexion, die der Kri-

tik unterliegt. Abgespalten von den materiellen Momenten der Existenz, hat Denken sich zum 

metaphysischen Prinzip verklärt und als Grundlage des geschichtlichen Prozesses ausgelegt, 

von dem Geist und Denken doch vielmehr abhängen. Nur auf ihn bezogen hat aber Vernunft 

ihren Sinn und ihr eigenes Sein. In der Tat war es notwendig, daß die Vernunft sich von den 

gegenständlichen Momenten ablöste und selbständig machte, um dem blinden Naturzwang 

sich zu entwinden und die Natur in jenem Maße zu beherrschen, das uns freilich heute selbst 

in Schrecken setzt. Vernunft ist aber dieser Loslösung als einer notwendigen und zugleich 

scheinhaften sich nicht bewußt geworden. Sie hat Mythologie und Aberglauben zusammenge-

worfen mit allem, was auf den beschränkten subjektiven Geist sich nicht reduzieren läßt. 

Nicht in dem, was die Vernunft vollbringt, sondern in ihrer Selbstinthronisierung lag das Un-

heil, das die Selbstzerstörung nach sich zog. Subjektive Vernunft hat sich einmal mit dem 

Hochmut, der aller Verblendung innewohnt, dagegen gewehrt zuzugestehen, daß sie nicht sich 

selbst, sondern in sehr hohem Maß der Teilung der Arbeit, dem Prozeß der Auseinanderset-

zung von Mensch und Natur ihr unabhängiges Dasein verdankt. Je geflissentlicher sie das ver-

leugnet, um so nachdrücklicher muß sie sich vor sich selbst und vor anderen als absolutes We-

sen ausgeben, schließlich aber auch sich selbst, ihrem eigenen Prinzip der Prüfung und des 

Zweifels folgend, als qualitas occulta ins Reich der Gespenster verbannen. Sie wird zu einem 

Element des Nihilismus, wie ihn Nietzsche verstanden hat. Nur indem sie sich selbst und je-

den ihrer Schritte seinem Sinn nach als Moment der geschichtlichen Auseinandersetzung zwi-

schen den Individuen, zwischen den gesellschaftlichen Klassen, zwischen den Völkern und 

Kontinenten begreift, gewinnt sie die Beziehung auf jene Totalität, die ihr zugleich gegen-

übersteht und sie selber umfaßt, und in der ihre isolierten Konsequenzen als Unvernunft im-

mer wieder sich erweisen können. Dieser gleichsam von der Hybris des sich emanzipierenden 

Subjekts vergessene Zusammenhang war, wie sehr auch in unreflektierter, naiver Form, in der 

Lehre einer objektiven, nicht in der reinen Zweck-Mittel-Funktion sich erschöpfenden Ver-

nunft festgehalten. Die subjektive, formale Vernunft, der alles zum Mittel wird, ist die des 

Menschen, der den anderen und der Natur bloß entgegensteht, weil ohne Durchgang durch die 

Entzweiung die Versöhnung sich nicht ereignen kann. Die Aufhebung der Entzweiung aber ist 

nicht einzig ein theoretischer Prozeß. Erst wenn die Beziehung von Mensch zu Mensch und 

damit auch die von Mensch zu Natur anders gestaltet ist als in der Periode der Herrschaft und 

Vereinzelung, wird die Spaltung von subjektiver und objektiver Vernunft in einer Einheit auf-

gehen. Dazu aber bedarf es der Arbeit am gesellschaftlichen Ganzen, der geschichtlichen Ak-

tivität. Die Herstellung eines gesellschaftlichen Zustandes, in dem der eine dem anderen nicht 

zum Mittel wird, ist zugleich die Erfüllung des Begriffs der Vernunft, der in der Spaltung von 

objektiver Wahrheit und funktionellem Denken jetzt verloren zu gehen droht. 

Die Welt heute spricht, für den theoretisch Denkenden, für alle, die mit sozialem Gehör aus-

gestattet sind, eine deutliche Sprache. Sie zu vernehmen und unermüdlich zu formulieren, ist 



Horkheimer - Zum Begriff der Vernunft 8 13.09.2024 

die Aufgabe des mit Soziologie sich verbindenden philosophischen Denkens. Und je mehr es 

sich beim genauen Aussprechen bescheidet und der Ratschläge enthält, um so gewisser wird 

es durch die Lernenden und Handelnden in der Praxis sich auswirken. Aus der treuen Hingabe 

der Wissenschaft an das, was ist, wird verstanden werden, was nottut, und, ohne daß von Zie-

len die Rede zu sein brauchte, werden sie in jedem Schritt echter Theorie mit enthalten sein, 

denn in allem Erkennen steckt ein kritisches, ins Wirkliche treibendes Moment. Es verschwin-

det nur, wenn das Erkennen sich zu Rezept und Propaganda verzerrt. Solange es aber seinem 

eigenen Element die Treue hält, verliert es den Charakter des bloßen Mittels und vermag zur 

geschichtlichen Kraft zu werden. Daher ist Philosophie seit Platon von Politik nicht zu lösen, 

und wir dürfen bei allem Pessimismus, den uns die Weltlage aufnötigt, der engen Verbindung 

beider, ja ihrer Einheit auch heute gewiß sein. 

Festrede bei der Rektoratsübergabe der Johann Wolfgang Goethe-Universität am 20. Novem-

ber 1951. 

Quelle: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, Bd 7: Vorträge und Aufzeichnungen 1949-

1973, hrsg. v. Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1985, S. 22-35. 


