
Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 1 22.08.2024 

Zur Rehabilitierung der Tugend 

Von Max Scheler 

Das Wort Tugend ist durch die pathetischen und rührseligen Apostrophen, welche die Bürger 

des 18. Jahrhunderts als Dichter, Philosophen und Prediger an sie richteten, so mißliebig ge-

worden, daß wir uns eines Lächelns kaum erwehren können, wenn wir es hören oder lesen. Es 

genügt unserem Zeitalter der Arbeit und des Erfolges, von »Tüchtigkeit« zu reden. Dazu sind 

die Tugenden unserer Zeit so ausgesprochen häßlich, vom Menschen so losgelöst, so sehr zu 

Regeln der selbständigen lebendigen Ungeheuer geworden, die wir das »Geschäft« oder »Un-

ternehmung« nennen, daß die Menschen von Geschmack die Tugend höchstens wortlos pfle-

gen, eifrig darauf bedacht, solches wenigstens nicht in die Erscheinung treten zu lassen. Fal-

sches Pathos, mit dem eine Sache angebiedert wird, läßt sie auf die Dauer nicht unbeschmutzt. 

Warum sollte die Tugend hiervon eine Ausnahme machen? Und doch war diese alte, keifende, 

zahnlose Jungfer zu anderen Zeiten, zum Beispiel in der Blüte des Mittelalters und bei den 

Hellenen und Römern vor der Kaiserzeit, ein höchst anmutiges, anlockendes und charmevol-

les Wesen. Während man heute bei dem Worte an eine peinliche Kraftanstrengung im Verhal-

ten von irgend Etwas denkt, was nicht für andere Leute ist, sprach man in jenen Zeiten gern 

vom »Glänze« der Tugend, vom »Schmucke«, den sie gewähre, und verglich sie mit den köst-

lichsten Edelsteinen. Das christliche Symbol des Heiligenscheines läßt sie aus der Tiefe der 

Person selbsttätig herausstrahlen und bringt die Idee, daß die Güte und Schönheit der Tugend 

nicht im Handeln für Andere, sondern an erster Stelle in dem hochgearteten Sein und Wesen 

der Seele selbst beruhe, und für die Anderen höchstens beiläufig als Beispiel von Bedeutung 

sei, zur Sichtbarkeit. Als Beispiel, das sie sich »nehmen« können, nicht als eines, das »man 

gibt«. Die Tugend ist uns vor allem darum so unleidlich geworden, weil wir sie nicht mehr als 

ein dauernd lebendiges, glückseliges Könnens- und Machtbewußtsein zum Tun eines in sich 

selbst, und gleichzeitig für unsere Individualität, allein Rechten und Guten verstehen, als ein 

Machtbewußtsein, das frei aus unserem Sein selbst hervorquillt, sondern bloß als eine dunkle 

unerlebbare »Disposition« und Anlage, nach irgendwelchen vorgeschriebenen Regeln zu han-

deln1. Und sie ist so reizlos geworden, weil nicht nur ihre Erwerbung, sondern auch sie selbst 

uns als das Schwere gilt, während doch nur der Mangel an Tugend oder das Laster das Gute 

schwer und schweißig macht; ihr Besitz aber auch jeglicher guten Handlung die frei heraus-

flatternde Erscheinung eines lieblichen Vogels verleiht; sie ist es geworden, weil wir sie durch 

ein fortgesetztes Tun unserer Pflicht für angewöhnbar halten, während sie doch das äußerste 

Gegenteil aller Gewohnheit ist und erst das Maß ihres, ihr innewendigen Adels es ist, was 

überhaupt »verpflichten« kann, und was die Rangstufe und Qualität und die Fülle unserer 

möglichen Pflichten von sich aus bestimmt. Heute redet man von der Tugend so, als hätte sie 

für den Tugendhaften selbst gar keine Bedeutung, und bestehe nur für die Menge der andern, 

die mit diesem Wortbegriff einen schnellen, abkürzenden Rechnungsüberschlag machen, wie 

sich wohl derjenige, dem sie sie zubilligen oder bestreiten, gegen sie aller Wahrscheinlichkeit 

nach benehmen werde. Die noch nicht häßliche Tugend war im Unterschiede von Tüchtigkei-

ten und Fertigkeiten, die immer Tüchtigkeiten und Fertigkeiten »zu Etwas«, das heißt einer 

schon definierten Leistung, sind, eine Qualität der Person selbst — nicht da »für« Handlungen 

und Werke, noch gar für die Nutznießung anderer, sondern ein freier Schmuck ihres Trägers, 

etwas wie die Feder auf dem Hut; und völlig unaufwiegbar durch alle jene Willensakte und 

Handlungen, die sich mit innerer Notwendigkeit aus ihr entluden, in denen sie überfloß. 

Mochte man auch annehmen, daß vor das, was man tun müsse, damit mit jedem Schritte 

 
1 Die Scholastiker rechnen daher die Tugend zu dem, was sie habitus nennen (= qualitas difficile mobilis 

secundum quam res bene vel male se habet in ordine ad suam naturam, Thomas) und scheiden den »habitus« 

scharf von der »dispositio«. 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 2 22.08.2024 

leichter und schneller dieses machtvolle Licht im Innern aufleuchte, die »Götter den Schweiß 

gesetzt hätten«, so war doch nicht etwa sie es, was »gewollt« und »erworben« sein sollte; sie 

selbst galt vielmehr als das nicht erstrebte »surplus«, als das freie Geschenk der Gnade, für 

dessen feierlichen Empfang alle Bemühungen und Anstrengungen des Willens nur die not-

wendige Bereitschaft zur Aufnahme erzeugen sollten. Vor jenen, die ihr außer Atem nachlau-

fen, verbirgt sich die Tugend noch schnellfüßiger und geschmeidiger als ihre gemeinere 

Schwester, das Glück. Wenn die Griechen die Tugend so reizvoll fanden, daß sie in Worten 

wie: eu zēn eugenēs kallogathia usw. sie so eng mit der unverantwortlichen Schönheit in eins 

spannten, so lag dies daran, daß sie die Tugend nicht, wie die Philosophen des modernen Bür-

gertums, z. B. Kant, zu einer bloßen Wirkung pflichtmäßigen Wollens oder der Disposition 

für solches Wollen herabsetzten, — als könne dieses den Menschen je mit Tugend adeln. Es 

war für sie umgekehrt noch kein leeres Wort, daß es der inne-wendige Adel der Tugend sei, 

der allererst »verpflichte«. Sie ist es, die Ausdehnung und Fülle der Verantwortlichkeit für 

mögliche Handlungen bestimmt; aber für ihren Besitz oder Nichtbesitz trug niemand Verant-

wortung. Ihre innere Fülle drängte nach immer weiterer Ausdehnung der Verantwortung, so 

daß derjenige, der sie in heiligmäßiger Steigerung besaß, sich für alles, was überhaupt in der 

Welt geschah, leise mitverantwortlich fühlte. Und als ein spezifischer Mangel an Tugend galt 

es, die Verantwortlichkeit möglichst abzustoßen, nur auf das eigene Tun und in ihm wieder 

auf einen möglichst engen Kreis dessen, was man »nicht als befohlen nachweisen kann«, zu 

begrenzen. Das aber besagt nicht, daß sie gleich einer Naturanlage als angeboren angesehen 

wurde, wie sie die bloßen Reaktionäre aller Zeiten bezeichneten, denen Sokrates widersprach. 

Jene »Anlagen« sind nur solche zu gewissen Tüchtigkeiten, sind familienhaft, stammhaft, 

volklich: Tugend hingegen ist als ein lebendiges Machtbewußtsein zum Guten ganz persön-

lich und individuell. Diese erlebte Macht selbst galt als besser als dasjenige, »wozu« sie 

Macht war, und als dynamisch größer als die Summe der Anstrengungen zum Tun jedes ein-

zelnen Guten. Mit dem Tugend- 

Wachstum werden jene Anstrengungen geringer und verlieren eben damit die Häßlichkeit, die 

in jeder Anstrengung liegt. Das Gute wird schön, indem es leicht wird. Das sogenannte Sit-

tengesetz und die Pflicht sind hingegen nur unpersönliche Surrogate für mangelnde Tugenden. 

Pflichten sind übertragbar, Tugenden sind es nicht. Darum müssen wir uns die Güte Gottes als 

völlig anomisch vorstellen und alles seinem absolut unbeirrbaren sittlichen Takte überlassen 

denken, der ohne Regel nur von Fall zu Fall urteilt. 

Es wird Zeit, daß wir aufhören, nur die Opponenten jener faden Bürger des 18. Jahrhunderts 

zu sein und darum die Tugend lächerlich zu machen. Wer verfolgt, der folgt. Es ist schließlich 

eine innerbourgeoise Angelegenheit, daß der eine Teil der Bourgeois die Tugend zu einem 

alten Weibe machte, um sie dann anzuhimmeln, und daß der andere Teil einen besseren Ge-

schmack zeigte. Was kümmern uns die Bourgeois und ihre sonderbaren Meinungen, mit de-

nen sie zeitweilig den Gang der Weltgeschichte unterbrachen? Suchen wir auch für die Tu-

gend wieder den welthistorischen Horizont! 

 

DIE DEMUT 

Von den neuen Haltungen des Gemüts, welche die Erscheinung Christi hervorgebracht und 

mit dem Glänze göttlicher Glorie umkleidet hat, ist die Demut diejenige, die — recht gesehen 

und verstanden — sowohl gegenüber der antiken als der modern-bürgerlichen Tugendhaltung 

die tiefste Paradoxie und die stärkste Antithese verkörpert. Die Demut ist die zarteste, die ver-

borgenste und die schönste der christlichen Tugenden. 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 3 22.08.2024 

Die Demut (humilitas) ist ein stetiges inneres Pulsen von geistiger Dienstbereitschaft im Ker-

ne unserer Existenz, von Dienstbereitschaft gegen alle Dinge, die guten und die bösen, die 

schönen und häßlichen, die lebendigen und toten. Sie ist die innere seelische Nachzeichnung 

der einen großen Bewegung des Christlich-Göttlichen, in der es sich freiwillig seiner Hoheit 

und Majestät begibt, zum Menschen kommt, um jedermanns und aller Kreatur freier und see-

liger Knecht zu werden. Indem wir diese Bewegung mitvollziehen und all unser Selbst, all 

seinen möglichen Wert und seine Achtbarkeit und Würdigkeit, die der Stolze fest umklam-

mert, loslassend, uns selbst wahrhaft »verlieren«, uns »dahingehen« — angstlos, was hierbei 

mit uns geschehe — aber dunkel vertrauend, es könne der Mitvollzug jener göttlichen Bewe-

gung als einer »göttlichen« auch uns nur zum Heile dienen, — sind wir »demütig«. Auf das 

echte »Loslassen« unseres Selbst und seines Wertes, auf das Wagnis, sich ernstlich in die 

fürchterliche Leere hinauszuschwingen, die jenseits aller Ichbezüglichkeiten, der bewußten 

und halbbewußten gähnt, — eben darauf kommt es an! Wagt es, euch dankbar darüber zu 

verwundern, daß ihr nicht nicht seid, daß überhaupt Etwas ist — und nicht lieber Nichts ist! 

Wagt es, zu verzichten auf alle eure inneren vermeintlichen »Rechte«, auf eure »Würdigkei-

ten«, auf eure »Verdienste«, auf aller Menschen Achtung, — am meisten aber auf eure 

»Selbstachtung« —, auf jeglichen Anspruch, irgendeiner Art von Glück »würdig« zu sein und 

es anders als nur geschenkt aufzufassen: So erst seid ihr demütig! 

Die äußerste Antithese enthält die »Demut« gegen die Vernunft- und sittenstolze Haltung des 

römischen Stoikers, gegen die Methode, so zu handeln, daß man seine Selbstachtung, daß 

man die »Souveränität« und »Würdigkeit« seines Selbst bewahre und nicht verliere. Darum 

auch gegen die Moralisten des 18. Jahrhunderts, die nicht ohne feines Kongenialitäts- oder 

Konkommunitätsgefühl die Lebenshaltung der spätrömischen Bourgeoisphilosophie wieder 

aufnahmen — insbesondere gegen Kants »Autonomie der Pflicht«. »Wir wollen, mein lieber 

Lucilius, dem Glücke selbst die Würdigkeit vorziehen es zu besitzen«, läßt Addison seinen 

»Stoiker« sagen. Auch einen Grundgedanken der Ethik Kants gibt dieser Satz wieder. Eben 

dieser Satz ist nach christlichem Gefühl nicht halbrichtig, nicht falsch — er ist teuflisch. Jedes 

Glück, das niedrigste noch, die kleinste Lust, die deine Nerven berührt, wie die tiefste Selig-

keit, die sich in dir ausbreitend dich und alle Dinge in das Licht Gottes führt, nimm dankbar 

an und bilde dir nie ein, auch nur den kleinsten Teil zu »verdienen«, lautet das Gebot der De-

mut. Gibt es reinere Liebe, als dem Andern die Seligkeit des Liebens, ja selbst den Dingen, 

die uns auch nur zufällig zupaß kommen, den Anschein einer gewissen Güte zu gönnen — 

auch da noch, wo die Welt einen sogenannten »Anspruch der Gerechtigkeit« für den Dienst 

statuiert, den uns jener nur aus Liebe leistet, oder den die Dinge uns zufällig versehen, wie der 

Stuhl, der dasteht, wenn wir uns setzen wollen, oder der Sonnenschein, wenn wir keinen Re-

genschirm haben? Und verdient es nicht auch noch Dank, daß die Welt einen Gerechten ent-

hält, wenn er zufällig »gerecht« gegen uns handelt? Es ist nicht richtig, daß christliches Ethos 

jeglichen Stolz, jegliches Streben nach Achtung, nach Verdienst, nach Würde verdamme. Es 

ist natürlich, stolz zu sein auf seinen Reichtum und Besitz. Es ist natürlich, stolz zu sein auf 

seine Schönheit, auf die Schönheit und Wohlgeratenheit seines Weibes und seiner Kinder. Es 

ist natürlich, stolz zu sein auf seinen Namen und seine Herkunft. Eben diese Arten des Stol-

zes, welche die Stoiker verdammen, sind sinnvoll und vernünftig. Diese Güter sind irdisch 

genug, um den Stolz auf sie zu vertragen. Es gibt nur einen Stolz, der teuflisch ist: Das ist der 

Stolz auf den eigenen moralischen als den höchsten Wert, der Sittenstolz oder das Laster des 

Engels, der fiel — und den die Pharisäer ewig nachahmen werden. Der Stolz der ersten Art, 

den die Stoiker als bloße nichtige Eitelkeit asketisch verurteilen, ist selbst noch auf einer Art 

Liebe zu den Dingen aufgebaut, »auf« die man stolz ist. Man blickt hier auch noch im Stolz 

auf diese sich dehnenden Ländereien hin, auf diese zuvorkommenden Gruß-und Gunstbezeu-

gungen der Vorübergehenden, auf diese Uniform, die man trägt als auf Dinge, die noch, außer 

unserem Stolzsein auf sie, einen gewissen Eigenwert haben. Der Stolz der zweiten Art, den 

die Stoiker so vermessen gegen den der ersten ausspielen, — er allein ist jener, der nach 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 4 22.08.2024 

christlichem Gefühl die Superbia und den Ursprung des Teufels ausmacht. Indem er unheilbar 

verarmt und die Welt und uns selbst uns dunkel macht, indem er das auf sich stolze Subjekt 

immer neu über alle Dinge und Werte hinaufspringen macht, bis es mit seiner vollendeten 

»Souveränität« auf Alles — bis auf seine eben jetzt erreichte völlige Leere und Nichtigkeit — 

herab-blickt; indem er sukzessiv uns loslöst von allen Gütern und Werten, die der erste 

»Stolz« noch in sich ruhen und bestehen läßt und das, »worauf« wir eben noch stolz waren, 

schon im selben Augenblick als eine »einschränkende« Bedingung für den absoluten Stolz, 

den Stolz auf unser nacktes und entleertes Ich, empfinden läßt, — beschreibt seine Bewegung 

genau die Richtung, die in das hineinführt, was die Christen mit Recht die »Hölle« nannten. 

Die eigentliche Hölle, das ist der Nichtbesitz der Liebe. Und diesem Vakuum der Liebe zu 

bewegt sich der, das Ich immer enger und enger einkreisende, das Wertbewußtsein immer 

stärker und stärker auf den bloßen Punkt des Ich einspannende, Stolz entgegen. Vor lauter 

Streben nach »Selbstachtung« und »Unabhängigkeit« wird das innere Bild, das der Stolze von 

sich selbst hat, dessen Inhalt er auch nur schätzt, weil Er es ist, der es hat und schätzt, zum 

immer trüberen Medium, das ihn schließlich dauernd vom Selbstwissen und Selbsterkennen 

absperrt; wird die Unabhängigkeit zu einem Durchschneiden aller Lebensfäden, die den also 

Stolzen mit Gott, Universum und Mensch verbinden. »So sprach der Stolz zu meinem Ge-

dächtnis: dies kannst Du nicht getan haben; da gab das Gedächtnis nach; also habe ich es nicht 

getan« (Nietzsche). Immer einsamer macht der Stolz, immer mehr zu dem, was Leibniz das 

Atom schalt: Zu einem deserteur du monde. — 

Gleicht dieser Sitten- und Selbststolze nicht einem Menschen, der sich in einer Einöde selbst 

langsam erwürgt? — 

Der Stolze ist selbst dazu zu stolz, um auf das Bild, das andere von ihm haben, um auf seine 

Figur und Rolle in der Sozietät irgend einen Wert zu legen. Er ist zu stolz um eitel zu sein. 

Aber die Eitelkeit ist nur lächerlich, nicht teuflisch. Sie ist lächerlich, weil der Eitle gleichzei-

tig sich unbewußt dem Urteil derer unterwirft, die er durch seine zur Schau getragenen Vor-

züge zu übertreffen sucht. So wird der Eitle unbewußt das Opfer einer geheimen Sympathie 

zur Menschheit, indem er bewußt sich aus ihr hervorzuheben und ihre Aufmerksamkeit auf 

sich zu lenken sucht. Das ist es, was ein frohes Lachen verdient, daß er nicht merkt, er diene, 

wo er zu herrschen sucht; er verfalle dem Gemeinen, wo er ungemein zu sein aspiriert. Der 

Eitle ist nur oberflächlich und seine Scham ist nicht groß genug, der Tendenz zu steuern, die 

er nach dem Genuß seines Spiegelbildes trägt. Aber die in der Eitelkeit enthaltene Sympathie 

— so irre sie gehen mag — gibt ihr noch den Reiz einer verlaufenen Art von Liebe. Das fehlt 

dem Stolz, der Tiefe hat wie alles Böse. Kommt die Scham der Tendenz des Sichzurschaustel-

lens unter geheimer Adoption der fremden Wertmaßstäbe, die der Stolze a priori verachtet 

zuvor — die Scham, die gerade den gesehenen Vorzug zu verbergen trachtet, — so nennen 

wir dies »Bescheidenheit«. Diese Tugend ist ebenso flach wie das Laster flach ist, das sie ver-

neint. Denn sie ist nur ein Wettlauf zwischen Eitelkeit und Scham, bei dem die Scham siegt. 

Sie bewegt sich ganz in der Sphäre des Sozialen, und schon darum sollte man sie mit der De-

mut, die auf die — Welt zielt, nicht verwechseln. 

Der Stolze: das ist ein Mensch, der durch fortwährendes »Herabblicken« sich suggeriert, er 

stehe auf einem Turme. Jedes faktische Sinken seiner Person überkompensiert er mit einem 

Blick in eine noch tiefere Tiefe — so daß er sich steigen sehen muß, wo er tatsächlich sinkt. 

Er merkt nicht, daß ihn die Tiefe, die er stets neu ins Auge faßt, eben dadurch langsam in sich 

zieht, daß er sie stets — um sich hoch zu dünken — anblickt. Also »fällt« langsam — in seine 

eigene Blickrichtung gezogen — der Engel. Diese Blickrichtung ist berechtigt, soweit es sich 

nur um besitzbare Werte und Güter, um Ämter und Würden handelt und sich die Haltung im 

sozialen Vergleich bewegt. Dann ist die Haltung nur Hochmut, die Demut des Seins nicht 

ausschließt. So waren die typischen Herren und Ritter des Frühmittelalters, so auch die größ-



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 5 22.08.2024 

ten Päpste, äußerst hochmütig und demütig zugleich. Diese Mischung ist ein besonderer Reiz 

des Tugendwesens jener Zeit. Nur etwas schließt die Demut aus: Den Seins stolz, der auf die 

Substanz des eigenen Wertes zielt! Dieser eben allein ist das Teuflische, das zur Hölle leitet. 

Die Demut aber ist die Tugend, die, indem sie den Demütigen tiefer und tiefer sich nieder- 

und herabsinken läßt — vor sich selbst — und durch sein Selbst hindurch vor allen Dingen, 

geradewegs in den Himmel hinein führt. Denn Demut ist nichts anderes als der resolute Blick 

auf die Linien unseres Selbst, die es zum Idealischen seines individuellen Wesens hinzusteu-

ern scheinen, und deren Schnittpunkt im Unsichtbaren liegt — in Gott. Sie ist ein fortwähren-

des Sichsehen »in Gott« und »durch das Auge« Gottes, ein wahrhaftes »Wandeln unter dem 

Auge des Herrn«. Die großen Damen der Provence, welche die Minnegerichtshöfe leiteten, 

stellten unter ihren Artikeln auch den Satz auf: »Das Bild des Geliebten ist immer gegenwär-

tig.« Man braucht sich darauf nicht zu »besinnen«, ja nicht mal sich seiner »erinnern«. Im 

Gegenteil: Man muß künstlich wegsehen, damit das stets Anwesende und Regsame sich ein 

wenig verdunkle. Ebenso aber ist für den wahrhaft Demütigen dauernd das »Bild« gegenwär-

tig, welches er die auf ihn abzielende Bewegung der Liebe Gottes von seiner eigenen Indivi-

dualität in jedem Momente neu vorzeichnen und gleichsam vor sich hertragen fühlt. Wie 

könnte er anders als in jedem seiner empirischen Lebensmomente sich als ganz dunkel und 

klein wissen vor dem Glänze und der Größe dieses Bildes? Indem er in der Sphäre seines Be-

wußtseins tiefer und tiefer, im Eindringen in dies göttliche Bild, — hinabsinkt und sich er-

niedrigt sieht, reißt ihn faktisch das schöne Bild zu Gott empor und steigt er leise in der Sub-

stanz seines Wertes empor in den Himmel. 

Die Demut ist ein Modus der Liebe, die sonnenmächtig allein das starre Eis zerbricht, das der 

schmerzensreiche Stolz um das immer leerere Ich gürtet. Nichts Holdseligeres, als wenn die 

Liebe in stolzen Herzen leise die Demut hineinzaubert und das Herz sich öffnen und dahin-

strömen macht! Der stolzeste Mann und die stolzeste Frau werden noch ein wenig demütig 

und dienstbereit an alle Dinge, wenn sie lieben. Eben als die duftigste Blüte der christlichen 

Liebe ist die Demut die christliche Tugend katexochen und in ihrer reinsten Prägung ist sie 

nur der zarte Schattenriß, den die Bewegung der heiligen, gottbezogenen Liebe auf die Seele 

zurückwirft. Und das ist allein diese Liebe zur Welt und Gott und den Dingen aus Gott heraus, 

und »die Liebe in Gott« (das »Amare deum et mundum in deo« der Scholastiker), diese schö-

ne Selbsterniedrigung, die den angeborenen Star unseres Geistes sticht und das volle Licht 

aller nur möglichen Werte in uns hereinfluten macht. Der Stolze, dessen Auge auf seinem 

Wert — wie gebannt — hängt, lebt notwendig in Nacht und Finsternis. Seine Wertewelt ver-

dunkelt sich von Minute zu Minute; denn jeder erblickte Wert ist ihm Diebstahl und Raub an 

seinem Selbstwert. Also wird er Teufel und Verneiner! Im Gefängnis seines Stolzes einge-

schlossen, wachsen und wachsen die Wände, die ihm das Tageslicht der Welt absperren. Seht 

ihr das ich-gierige, eifersüchtige Auge, wenn er die Brauen runzelt? Demut hingegen öffnet 

das Geistesauge für alle Werte der Welt. Sie erst, die davon ausgeht, daß Nichts verdient sei 

und Alles Geschenk und Wunder, macht Alles gewinnen! Sie macht es noch fühlbar, wie herr-

lich der Raum ist, in dem sich die Körper ausbreiten können, wie sie nur wünschen, ohne 

doch auseinander zu fallen; und wieviel wunderbarer und dankenswerter es ist, daß es Raum, 

Zeit, Licht und Luft, Meer und Blumen gibt, ja sogar, — wie immer neu sie froh entdeckt — 

Fuß und Hand und Auge als all jene Dinge, deren Wert wir nur zu fassen fähig zu sein pfle-

gen, wenn sie selten sind und die anderen sie nicht haben! Sei demütig und sofort wirst du ein 

Reicher und Mächtiger werden! Indem du nichts mehr »verdienst«, wird dir alles geschenkt! 

Denn die Demut ist die Tugend der Reichen, wie der Stolz jene der Armen. Aller Stolz ist 

»Bettelstolz«! Ist faktisch allüberall in der Welt eine Spur der Gnade für das Gefühl und eine 

Spur des Wunders für den Verstand — wie sollte der Stolze, der sich ja eben »Nichts schen-

ken lassen will« und auch erkennend nichts rein aufnehmen, den Sinn der Welt fühlen und 

verstehen? Wie sollte er, der nur hereinlassen will, was den Tribut an seine sogenannten Ver-

standeskategorien, — besser seine Gattungsspleens und generellen Zwangsideen — gezahlt 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 6 22.08.2024 

hat, etwas Wesentliches von der Welt wissen? Ein Wesen etwas von der Welt wissen, das sich 

einbildet, es schreibe sein »Verstand der Natur die Gesetze vor« und es gebe keinen anderen 

»Richter« über sich als es selber? 

Die Demut ist jene tiefe Kunst der Seele, in der sie sich noch über jenes Maß hinaus ent-

spannt, das in einem bloßen Sichleben- und -strömenlassen liegt. Es gibt zwei Wege einer 

Kultur der Seele und einer Überwindung ihrer natürlichen Enge und Dumpfheit. Der eine 

Weg ist der Weg der Anspannung des Geistes und des Willens, der Konzentration, der selbst-

bewußten Entfremdung von den Dingen und von sich selbst. Aller »Rationalismus« und alle 

Moral der »Selbstbefreiung«, des »Selbstrichtens«, der »Selbstvervollkommnung« beruht auf 

dieser Richtung. Der andere Weg ist der Weg der Entspannung des Geistes und Willens, der 

Expansion und des steigenden Entzweischneidens der Fäden, die auch noch in schlaffer, untä-

tiger Einstellung die Welt, Gott, die Menschen und übrigen Lebewesen an den eigenen Orga-

nismus und das eigene Ich auf automatische Weise ketten — der Weg der Vermählung mit 

den Dingen und Gott. Wer den ersten dieser Wege geht, fürchtet den zweiten. Er mißtraut 

dem Sinn und Gang der Welt, dem Sinn und Gang der eigenen Seele und vertraut sich selbst 

und seinem Willen allein. Sein Ideal der Vollkommenheit ist, daß er sich und die Welt »in die 

Hand nehme«. Wer den zweiten Weg geht, fürchtet nicht weniger den ersten. Er, der mit dem 

restlosen Vertrauen in das Sein und die Wurzel aller Dinge, aus der sie sprießen, beginnt, 

empfindet es als Wahnsinn, eine fragwürdige Welt erst »einrichten« zu wollen. Sich als Teil 

der Welt tief empfindend und voll Patriotismus für diese Welt, kann er den Gedanken, der 

Teil solle erst aus dem Ganzen etwas Besseres machen als dieses Ganze — das doch auch ihn 

umfängt und enthält, — nur als eine Absurdität ansehen. Aber das heißt nicht, er sähe und 

fühle weniger das, was man die »Übel«, die »Schwächen«, das »Böse« und »Sinnlose« der 

Welt nennt. Im Gegenteil: nur der Liebende ist es, der an den Übeln und Schwächen des Ge-

liebten wahrhaft leidet. Der andere freut sich eher an den Übeln, da sie ihm das Gefühl geben, 

wie viel besser er doch selber ist, und da sie ihm »etwas zu tun« geben. Aber die Wurzel die-

ser Übel sucht er nicht im Sein, im Wesen und der Wurzel der Welt. Er sucht sie in seiner 

falschen Interessiertheit, in der Hast seiner Triebe und dem Tonus seiner fleischlichen und 

geistigen Muskeln, d. h. seiner weltverarmenden »Aufmerksamkeit«. Er sucht sie zunächst in 

seiner, dann auch in der Anderer zu großen Anspannung auf das Leben. Ihm liegt daran, diese 

Anspannung, gleichsam den natürlichen »Stolz«, die natürliche Zentrierung der Welt und der 

Werte auf sein Ich, seine Organisation, ja auf die Organisation jeder Art und Unterart und 

jeder partikularen Gemeinschaft zu beseitigen, um dadurch vorzudringen zur Welt selbst und 

ihren Wurzeln, — in denen er heimlich die Vollkommenheit weiß. Ihm liegt daran, die Hem-

mungen aufzuheben, die ihm das volle und ganze Sein und Licht der Dinge verbergen. Indem 

er kühn sich selbst entläßt,—indem er das Ankertau zerschneidet, völlig zerschneidet, das die 

Welt in seinem Ich ausgeworfen hat, — fürchtet er nicht wie der Andere, die Beute der stür-

menden Wogen zu werden, sondern mit dem neuen Leben aus den Wurzeln der Dinge auch 

die innere Dynamik des Meeres noch zu sein und unverwundet sie mit zu leben, der er sich 

überläßt. Dieser Weg, sich im vollen Verlieren seiner selbst neu »in Gott zu gewinnen« — das 

ist im Sittlichen die Demut und im Intellektuellen die reine »Intuition«. Solche Entspannung 

ist äußerstes Wagnis und ist: gleichsam zumi Sein der Seele selbst gewordene Bewegung der 

Kühnheit. Es ist jener radikale Verzicht auf die eigene Kraft und den eigenen Wert, jenes rei-

ne »sich Gott empfehlen« und »unter die Flügel der Henne Christi stellen« (Luther), das neu-

erdings William James so vorzüglich beschrieben hat. Im Abschnitt seines Buches: »Über die 

religiöse Erfahrung und ihre Mannigfaltigkeit«, das er »Bekehrung« betitelt, macht er auf die 

zwei religiösen Typen der Bekehrung, den »willensmäßigen« und den Typus der »Selbsthin-

gabe«, aufmerksam. Er zeigt an einer Fülle von Beispielen, eine wieviel größere Bedeutung 

der letzte Typus vor dem ersteren hat. Schon bei ganz elementaren Zielen, wie dem Besinnen 

auf einen Namen, pflegt häufig nicht die Anstrengung, sondern die Entspannung das Ge-

wünschte herbeizuführen. Man sagt sich: »Gib die Anstrengung völlig auf und denke an etwas 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 7 22.08.2024 

anderes.« Eben dann kommt das Gewünschte von selbst. Im Großen gehören die Fälle, da 

alles Ringen, alles Fassen von »guten Vorsätzen«, mit denen, wie das Sprichwort so tiefsinnig 

sagt, »der Weg zur Hölle gepflastert ist«, hintangesetzt und alles einer langsam im Innern an-

wachsenden Macht anempfohlen wird, die spielend von selbst das gibt, was wir vorher so 

eifrig suchten, demselben Typus an2. Frank Bullen, dessen Selbstbiographie »Auf See mit 

Christus« W. James zitiert, sprang während eines starken Sturmes bei Einholung des Au-

ßenklüver rittlings über die Spiere, um ihn zu befestigen. Plötzlich wich die Spiere. »Das Se-

gel entwich meinen Fingern und ich fiel hinten über, hing mit dem Kopf nach unten über dem 

kochenden Getöse des weißen Schaumes an einem Fuß unter dem Bug des Schiffes; aber ich 

empfand nur hohes Entzücken in meiner Gewißheit des ewigen Lebens. Ich habe wohl nur 5 

Sekunden da gehangen, aber in der Zeit habe ich ein ganzes Lebensalter von Wonnen durch-

lebt. Wie ich das Segel befestigte, weiß ich nicht.« Dieses innere Wunder der ewig neuen 

Wiedergeburt und Kraftgewinnung zur »Befestigung des Segels« aus einem unendlichen 

Kräftereservoir bei restlosem Verzicht auf die »eigene Kraft« und jede kleinste Würdigkeit ist 

das Ziel, das alle Demut, ohne es zu wissen, anstrebt. 

In seinem letzten Werke »Das pluralistische Universum« aber sagt William James: 

»Luther war der erste Moralist3, der die Kruste dieser ganzen naturalistischen Selbst-

genügsamkeit (sc. der antiken Moral) wirksam durchbrach, wobei er annahm, (und da-

rin hatte er möglicherweise recht), daß dies schon Paulus getan hatte. Die religiöse Er-

fahrung des Luther'schen Typus führt zum Bankerott aller unserer naturalistischen 

Prinzipien und Maßstäbe: sie zeigt, man ist nur stark, wenn man schwach ist. Man 

kann nicht nur von Stolz oder Selbstgenügsamkeit leben. Es gibt ein Leben, in dessen 

Lichte alle natürlich begründeten und landläufigen sittlichen Bewertungen, Vortreff-

lichkeiten und der Selbstschutz unseres Charakters als etwas äußerst Kindisches er-

scheinen. Ehrlich seinen eingebildeten Stolz aufgeben und auf die Hoffnung verzich-

ten, aus eigener Kraft gut sein zu können, das ist die einzige Pforte zu den tieferen Be-

reichen des Kosmos«. 

.... »Das fragliche Phänomen besteht darin, daß nach Augenblicken höchster Verzweiflung 

neue Ordnungen des Lebens sich uns innerlich offenbaren. Es gibt Hilfsquellen in uns, um die 

sich der Naturalismus mit seinen sklavisch befolgten Moralvorschriften und seinem Legalis-

mus niemals bekümmert, Möglichkeiten, die uns den Atem rauben, eine neue Art inneren 

Glückes und innerer Macht, die sich darauf gründet, daß wir unseren eigenen Willen aufgeben 

und etwas Höheres für uns wirken lassen. Diese neuen Lebensmächte scheinen eine Welt zu 

offenbaren, die weiter und umfassender ist, als die Physik und die gewöhnliche Philister-Ethik 

sich träumen lassen. Hier ist eine Welt, in der alles gut ist trotz gewisser Formen des Todes, ja 

infolge gewisser Formen des Todes — infolge des Todes der Hoffnung und der Stärke, des 

Todes der »Verantwortlichkeit«, der Furcht und der kleinlichen Sorgen, des persönlichen 

Verdienstes und Wertes, kurz infolge des Todes von allem, auf das Heidentum, Naturalismus 

und Legalismus ihren Glauben und ihr Vertrauen gründeten. Die Vernunft, die unsere anderen 

Erfahrungen, selbst unsere psychologischen, bearbeitet, hätte niemals auf diese spezifisch 

religiösen Erfahrungen vor ihrem wirklichen Auftreten schließen können. Sie konnte ihre 

Existenz nicht vermuten, denn sie bedeuten einen Bruch mit den »natürlichen« Erfahrungen, 

auf die sie folgen und deren Werte sie umkehren. Aber in dem Maße, wie diese religiösen 

Erfahrungen sich nun wirklich einstellen, weitet sich die Schöpfung vor den Blicken derjeni-

 
2 Der Sinn des Begriffes »Gnade« hat offenbar in solchen Erlebnissen sein Fundament. Dieser Sinn behält auch 

dann sein Recht, wenn die kausale Zurückdeutung dieses Erlebnisses auf eine »Wirkung Gottes« nicht zu Recht 

bestände. 
3 Diese Behauptung entspricht historisch nicht den Tatsachen. Ich zitiere nach der dankenswerten Übersetzung 

von J. Goldstein. 8. Vorlesung, Leipzig, Alfred Kröner 1914. 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 8 22.08.2024 

gen, die sie erleben. Sie deuten darauf hin, daß unsere natürliche Erfahrung, unsere streng 

moralistische und verstandesmäßige Erfahrung nur ein Bruchstück der gesamten menschli-

chen Erfahrung ist. Sie geben der Natur weichere, unbestimmtere Umrisse und eröffnen dem 

Geiste die außerordentlichsten Möglichkeiten und Ausblicke.« 

Die albernste und witzigste Verkennung, welche die christliche Demut bei einigen modernen 

Bürgern gefunden hat, ist wohl jene, die sie als eine Art zur Tugend erhobener gottgeweihter 

»Servilität«, als die »Tugend« der Armen, Schwachen, Kleinen erscheinen läßt. Daß jener 

Habitus, der sich »Bürgerstolz vor Königsthronen« nennt und daß die als »Pflicht« empfun-

dene Haltung aller Emporkömmlinge, sich nur vor allem »nichts schenken lassen zu dürfen«, 

d. h. jenes a priori gesetzte vollendete Nichts ei nsgefühl, das sich in der alleinigen Wertbeto-

nung des »Selbsterworbenen«, des »aus eigener Kraft Gewordenen«, für jeden nicht moralisch 

Tauben so vernehmlich ausspricht, zu dieser Täuschung führen muß — dies freilich ist selbst-

verständlich. Was weiß der »Bürgersmann«, der ja eben »etwas werden will«, der sich auch 

da noch heimlich an seinen Herren und Königen mißt, wo er »stolz« gegen sie aufmuckt — 

was könnte er wissen von der freiwilligen Selbsterniedrigung, von dem süßen Drang des Sich-

selbstverflutens derer, die etwas sind (der esthloi) und die sich eben darum nicht in der Höhe 

wissen, weil sie selbstverständlich auf der Höhe stehen? Demut: das ist ja eben die Bewegung 

der Selbsterniedrigung, die Bewegung also des Herkommens von oben, des Kommens aus der 

Höhe, des Sichhinabgleiten-lassens Gottes zum Menschen, des Heiligen zum Sünder — diese 

freie, kühne, angstlose Bewegung eines Geistes, dessen selbstverständliche Fülle ihm selbst 

noch den Begriff der Selbstverschwendung unfaßlich macht; der sich nicht »vergeben« kann, 

da er selbst nur quellendes Geben ist. Will denn der Servile geben und dienen? Der Servile 

»will« herrschen, und nur ein Mangel an Kraft, Reichtum usw. läßt ihn sich verbeugen vor 

seinem Herrn und ihm mit Händen dienen. Mit der Gewöhnung an die vielen Verbeugungen 

wird er dienerhaft oder servil. Die Demut hingegen ist vor allem eine Tugend der geborenen 

Herren und besteht in dem Nichtherankommenlassen der ihnen selbstverständlichen irdischen 

Werte, der Ehren, des Ruhmes, der Lobpreisungen ihrer Diener an das Zentrum der Seele, im 

fortwährenden Beugen des eigenen inneren Hauptes vor dem Unsichtbaren mitten und wäh-

rend der Herrschaft über das Sichtbare. Der Demütige vollzieht auch noch jeden Akt seiner 

Herrschaft in einer tief geheimen Dienstbereitschaft an dem, über den er herrscht. Eben das ist 

für ihn nur Haltung, was für den Servilen Zentrum ist: das Herrschenwollen! Und eben das ist 

für ihn Zentrum, was für den Servilen nur Haltung ist: Dienstbereitschaft! — 

 

DIE EHRFURCHT 

Der Gott, den die Christen anbeten, ist deus absconditus. Er ist »verborgen«, und eben diese 

seine Verborgenheit, dieses sein ewiges Hinausfließen über das Blickfeld der Anbetung auch 

des Heiligsten und Frömmsten, diese gefühlte unendliche Ferne der Erstreckung Gottes über 

den Horizont unserer Anbetung und unseres Gebets hinaus, ist selbst noch ein Phänomen, das 

sein uns zugewandtes Antlitz geheimnisvoll umrauscht. Dies vergessen ebenso oft die Ratio-

nalisten wie die Mystiker. Beide haben eine allzu rasche Art, sich Gott anzubiedern; diese mit 

den Begriffen, in die sie ihn anatomisieren, jene mit dem Gefühl, in dem ihnen Gott den Bu-

sen zu dehnen scheint. Sie ermangeln beide der Ehrfurcht, d. i. jener Haltung, in der die Ver-

borgenheit Gottes selbst noch wahrnehmbar wird. Denn die Ehrfurcht ist kein Gefühlszusatz 

zum fertigen, wahrgenommenen Dinge; geschweige eine Distanz, die das Gefühl zwischen 

uns und den Dingen aufrichtet (ihrem »Filigran«, wie Nietzsche schön gesagt hat): Sie ist im 

Gegenteil die Haltung, in der man noch etwas hinzuwahrnimmt, das der Ehrfurchtlose nicht 

sieht und für das gerade er blind ist: das Geheimnis der Dinge und die Werttiefe ihrer Exis-

tenz. Wo immer wir von der ehrfurchtslosen, z. B. der durchschnittlich wissenschaftlich erklä-



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 9 22.08.2024 

renden Haltung zur ehrfürchtigen gegenüber den Dingen übergehen, da sehen wir, wie ihnen 

etwas hinzuwächst, was sie vorher nicht besaßen; wie etwas an ihnen sichtbar wird, was vor-

her fehlte: eben dies »Etwas« ist ihr Geheimnis, ist ihre Werttiefe. Es sind die zarten Fäden, in 

denen sich jedes Ding in das Reich des Unsichtbaren hineinerstreckt. Diese Fäden zu durch-

schneiden, sei es dadurch, daß man die Sphäre, in der sie enden, in klaren Begriffen zu entwi-

ckeln und eine starre Ontologie und Dogmatik über sie aufzustellen sucht, — sei es dadurch, 

daß man den Menschen auf das sinnlich Greifbare verweist, ist gleich sehr eine Ertötung des 

geistigen Lebens und eine Fälschung der Wirklichkeit. Den ersten Weg ging in der Geschichte 

alle rationale Metaphysik und Theologie; den zweiten aller Positivismus und Agnostizismus. 

Sie sind beide gleich ehrfurchtslos! Die Ehrfurcht ist aber die einzige und notwendige Haltung 

des Gemütes, in der diese »Fäden ins Unsichtbare hinein« zur geistigen Sichtbarkeit gelangen. 

Wo sie künstlich ausgeschaltet wird oder nicht vorhanden ist, da nimmt die Welt der Werte 

einen Charakter der Flächen-haftigkeit an und einen Charakter der All-Verschlossenheit, die 

sie entleeren und die zugleich jeden Reiz zum Fortleben und zum Eindringen in sie, jeden 

Reiz des Fortentwickelns unserer Existenz im tieferen Eindringen in die Welt vernichten. Wir 

vermögen nur wahrhaft zu »leben«, indem wir das jeweilig Sicht-Fühl-Greifbare unserer 

Umwelt von einer, in tausend Stufen sich abdunkelnden Sphäre von Gestaden umschwebt 

fühlen, die uns zur Entdeckung reizen und locken. Das Phänomen des »Horizontes« und der 

»Perspektive« ist nicht nur in dem Bezirk des rein Optischen beschlossen. Es findet sich wie-

der in dem Reich unserer Vorstellungen, unserer Begriffe, unserer Interessen, unserer Liebe 

und unseres Hasses, ja unserer reinsten Ideen. Es ist »Horizont« und »Perspektive« — wir 

wissen dies auch aus sehr genauen Feststellungen der Psychologie — nicht bloß eine Folge 

der geometrisch-physikalischen Lichtwirkungen und der Anatomie und Physiologie unseres 

optischen Apparates, sondern ein umfassendes Funktionsgesetz unseres und jeden endlichen 

Geistes. Es ist aber die »Ehrfurcht«, die in der Region der Werte diese Horizontnatur und die-

sen Perspektivismus unserer geistigen Natur und Welt aufrecht erhält. Die Welt wird sofort 

ein flaches Rechenexempel, wenn wir das geistige Organ der Ehrfurcht ausschalten. Sie allein 

gibt uns das Bewußtsein der Tiefe und Fülle der Welt und unseres Ichs und bringt uns zur 

Klarheit, daß die Welt und unser Wesen einen nie austrinkbaren Wertreichtum in sich tragen; 

daß jeder Schritt uns ewig Neues und Jugendliches, Unerhörtes und Ungesehenes zur Er-

scheinung bringen kann. Ein Künstler wie Gottfried Keller gibt uns nicht allein dadurch den 

— hier fast einzigartigen — Eindruck der Unerschöpflichkeit der Welt, ja jedes geschilderten 

Dinges, daß er in einem großartigen embarras de richesse immer neu und neu die Dinge von 

sich reden und immer neue Züge ihrer sie sich selbst entfalten macht, sondern vor allem 

dadurch, daß er fühlbar macht, was alles die Dinge noch von sich sagen könnten, wenn sie 

auch weiter so reinen Herzens befragt würden, als er sie fragt. Und das stimmt wohl zusam-

men mit der Antwort, die im Verlorenen Lachen der Held auf die Frage nach seiner Religion 

gibt, eine Antwort, welche die schönste Beschreibung der Ehrfurchtseinstellung einschließt: 

Er wisse das eine, »daß er der Welt gegenüber keine Frechheit zu äußern fähig sei«. Nicht nur 

Gott und die Welt, noch mehr als die letztere: unser eigenes Ich und das der Unsrigen er-

scheint in seiner Tiefendimension erst in der Ehrfurcht. Ein Mensch, der sich selbst ganz zu 

durchschauen und zu verstehen vorgibt, zeigt nicht, er wisse mehr von sich als der Ehrfürchti-

ge, dem auch aus sich heraus »vergrabenes Gold wie aus Bächen schimmert«, sondern nur, 

daß er den Weg nicht gehen will, sich die eigene Seinstiefe zur Sichtbarkeit zu bringen; denn 

dieser Weg ist die Ehrfurcht vor dem eigenen Selbst. Sie allein gibt uns das geheime Bewußt-

sein eines Reichtums und einer Erfülltheit, wo unsere klaren, abgegrenzten Gedanken und 

Gefühlsinhalte uns nur Leere und Spärlichkeit geben; sie gibt uns das Gefühl noch ungehobe-

ner und in der irdischen Lebensdauer unhebbarer Schätze unserer Existenz und Kräfte, Sie 

deutet uns leise einen Spielraum unserer wahren Kräfte an, der größer ist als unsere zeitliche 

Existenz. Sie behütet uns vor abschließenden Werturteilen positiver und negativer Art über 

uns selbst, die uns nur fixieren und bannen, und breitet immer neue Teppiche und Wegweiser 

vor uns hin, auf denen wir uns in uns selbst ergehen, wohl uns verirren, aber schließlich uns 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 10 22.08.2024 

finden können. 

Das Wort »Ehrfurcht« verführe uns nicht, sie für eine Mischung von Furcht und scheuer lie-

bender Verehrung zu halten. Sie ist eine einfache elementare Gefühlsbewegung, und nur das 

Wort, nicht was es bezeichnet, ist zusammengesetzt. Eher möchte man sie mit der Scham 

verwandt nennen. In dem, was sie uns an den Dingen zur Erscheinung bringt, vernehmen wir 

immerfort den leisen Zuruf der Dinge, daß »kein Auge es gesehen, kein Ohr es gehört, was 

Gott denen bereitet hat, die ihn lieben«, ein Wort des Evangeliums, an dem nichts von der 

allzu genauen Bekanntschaft mit den Einrichtungen des Himmels steckt, die unsere Theolo-

gen zu verraten pflegen. Der Kern der Scham ist eine Offenbarung der Schönheit in der Geste 

ihres Sichselbstverbergens4, Sie ist ein schönes Verbergen des Schönen. Macht nicht auch 

noch die sichtbar häßliche Frau, indem sie sich schämt, unbewußt darauf aufmerksam, daß sie 

geheime Schönheiten besitzen müsse, die wir nur jetzt nicht sehen? Und wird sie nicht eben 

hierdurch »schön«? Das Häßliche »versteckt« man bloß; nur das Schöne »birgt« man, indem 

man es schamhaft verbirgt. Die Ehrfurcht aber ist eine Art Geist gewordene Scham. In ihr 

werden wir der Insuffizienz unserer Verstandeskategorien vor der Welt und vor unserer Seele 

auf eine ganz unmittelbare Weise inne und eben damit der zu großen Enge und Partikularität 

unserer Organisation für eine angemessene Erkenntnis der Welt. Aber indem wir ihrer noch 

innewerden, wissen wir gleich unmittelbar uns auch der Teilnahme an einem göttlichgeistigen 

Sein und Leben in ihr teilhaftig, das, — wäre es nur freier von dieser zufälligen Enge — der 

Richtung jener feinen, noch sichtbaren Fäden hinein in die unsichtbare Tiefe der Dinge ent-

lang eilte und uns alle uns jetzt noch verborgenen Schätze höbe und zuführte. Auch die Scham 

aber ist das plötzliche Innewerden und Sichaufdrängen der endlichen Seite unseres Wesens 

inmitten geistiger Aktvollzüge, in denen wir ewige göttliche Gesetze zu verwirklichen mei-

nen, Gesetze, die mit der Endlichkeit und Bedürftigkeit des Ausgangspunktes eben dieser Ak-

te, — auf den wir nun plötzlich zurücksehen, — nichts zu tun haben. Erst als sie mit der Sün-

de aus der seligen Vermischung mit Gott und aus einer, je in dem Anderen verlorenen Liebe 

herausgetreten waren, heißt es von Adam und Eva: »sahen sie, daß sie nackend« waren. So 

haben Scham und Ehrfurcht ein und dieselbe Wurzel: beide sind ein unmittelbares Innewer-

den der Bruchstellen, an denen ein Strahl des unendlichen Geistes sich an einer engen, bedürf-

tigen Artorganisation des Lebens bricht und uns nur das für diese Organisation »Wichtige« 

aufleuchten läßt. Es ist darum kein Wunder, daß der wissenschaftliche Rationalismus des mo-

dernen Bürgertums gegen Ehrfurcht und Scham die gleichen Vorwürfe erhebt: daß diese Ge-

fühle den »wissenschaftlichen Fortschritt« verzögert hätten. Das Ehrfurchtsgefühl, das der 

antike und zum Teil der mittelalterliche Mensch gegenüber dem Sternenhimmel hatte als einer 

Versammlung »sichtbarer Götter«, das selbst in den Theorien des vergleichsweise nüchternen 

Aristoteles, z. B. in seinen Lehren, daß die »Welt über dem Monde« aus anderen, »feineren« 

als den irdischen Stoffen bestehe und eine andere Bewegungsform hätte5, noch nachschwingt, 

scheint die mathematisch-mechanische Berechnung des Himmels nur gehemmt zu haben. Und 

in analoger Weise hat die Ehrfurcht und Scheu vor dem menschlichen Leichnam jahrhunder-

telang seine Zerlegung und damit alle mit ihr verbundenen Fortschritte der Anatomie aufge-

halten. Erst Vesalius wagte das Messer an ihn anzusetzen. Und hat nicht die Scham eine Un-

zahl von Verschiebungen rechtzeitiger Kennbarmachung von Krankheiten und seelischen 

Verwicklungen zur Folge gehabt, die, frühzeitiger erkannt, hätten geheilt und gelöst werden 

können? Hat sie nicht ganz besonders die Seelenkunde in ihrem Fortgang gehindert? Die Wis-

senschaft — meint Nietzsche — gehe den Frauen gegen die Scham; er zitiert dabei das kleine 

Mädchen, das so entsetzt war, als es hörte, Gott sei allwissend und »sähe immer alles«. 

 
4 Vgl. zu dem Gesagten mein demnächst bei M. Niemeyer, Halle erscheinendes Buch über den »Sinn der 

Scham«. 
5 Die Bewegungsform des Kreises gegenüber der »irdischen« Bewegungsform der geraden Linie. 



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 11 22.08.2024 

Aber so unzweifelhaft die angeführten Tatsachen der Geschichte — und tausend ähnliche — 

sind, sie zeigen nur, daß Ehrfurcht und Scham im Laufe der Geschichte erst langsam und all-

mählich ihr ihnen immer angemesseneres Objekt suchen, und daß ein Kreis von Dingen für 

die wissenschaftliche Forschung immer erst »frei« zu werden pflegt, wenn eine vertiefte und 

vergeistigtere Ehrfurcht vor den Dingen zu einer, den unsichtbaren Quellen der sichtbaren 

Welt näheren Schicht ihres Daseins, bereits vorgedrungen ist. Dann wird die jenen Quellen 

fernere und unseren Sinnen mehr zugewandte Schicht gleichsam »kalt« und steht als er-

forschbares, zerlegbares Objekt vor Augen. Prüft man näher die mannigfaltigen Epochen des 

Fortschritts, z. B. der Astronomie, so wird man an ihrer Quelle stets eine neue und tiefere Ehr-

furcht vor dem Unsichtbaren gewahren. Man wird z. B. finden, daß der Ablösung der Ehr-

furchtsgefühle von dem Sichtbaren des Nachthimmels eine neuere und tiefere Ehrfurcht vo-

rangeschritten ist, in deren Einstellung die Idee des »Himmels« eine religiöse Reinigung und 

Vergeistigung erfahren hatte. Es war also nicht zuviel, sondern zu wenig echte Ehrfurcht vor 

dem Göttlichen und der Welt, was den »Fortschritt der Astronomie« gehemmt hatte. Und ana-

log war es zu wenig Scham und Gefühl der unsichtbaren Tiefe der menschlichen Person, wel-

che den Leichnam einbalsamieren und gleichsam willkürlich vor dem Verfall bewahren und 

später wenigstens seine Zerstückelung als unfromm erscheinen ließ. Die inneren Gesetze un-

seres Geistes bürgen dafür, daß wir hier keinerlei moralistischer Ermahnungen, sei es für, sei 

es gegen die Ehrfurcht, bedürfen. Sie machen, daß eben nur das zur Erforschung der Wissen-

schaft »frei« und »kalt« werden kann, was die lebendige, vordringende Bewegung des Geistes 

in das Universum, in das Ich, in Gott hinein bereits als ein totes Residuum zurückgelassen hat. 

Nicht die lebendigen Traditionen, sondern erst die sterbenden, können z. B. von der histori-

schen Wissenschaft aufgelöst und zerstört werden; nicht die lebendigen religiösen Urkunden, 

sondern nur die, welche ihre geheimnisvolle Sprache religiöser Heiligung und Erbauungskraft 

verloren haben und so für unsere Seele stumm geworden sind, weil Ehrfurcht und Gebet 

schon tiefer in Gott eindrangen als jene jetzt »toten« Schriften. Die »Wissenschaft« hat keine 

Kraft zu töten. Umgekehrt muß bereits gestorben sein, dessen sie sich bemächtigt. Wo die 

Wissenschaft ihre Gipfelpunkte erreichte, gerade da haben ihre Träger das Organ für das Un-

sichtbare, zu dem auch die Ehrfurcht gehört, mit dem in ihnen treibenden Logos zu einer Ein-

heit verschmolzen. Isaak Newton dünkte sich wie ein »Kind, das am Meeresstrand mit Mu-

scheln spielt«, als er das Gravitationsprinzip und die Mechanik des Himmels entworfen hatte, 

und sah in jeder Linie seines »absoluten Raumes« eine Blicklinie des »Auges Gottes« (senso-

rium Dei). Es ist ein strenges Gesetz alles intellektuellen Fortschritts, daß die Problematik der 

Welt wächst mit jeder Lösung bestimmter Probleme, Jede neuentdeckte »Beziehung« deutet 

auf neue noch unbekannte hin. In der neueren Physik wachsen die »Constanten« stärker als 

sich andere früher als Constanten angenommene Tatsachen in Gesetzesbeziehungen auflösen. 

Die Natur wird immer weniger »einfach« (H. Poincare). Denken wir den Prozeß der Erkennt-

nis vollendet: Müßte dann nicht alles wieder pures Wunder sein? Es ist nicht die Wissenschaft 

der Forscher sondern jene der rationalistischen, systemgierigen Schulmeister, welche in Ge-

gensatz zur Ehrfurcht gerät. Wer nicht für Schüler »darstellt« und »beweist«, sondern »findet« 

und »forscht«, der hat jede Sekunde mit dem Phänomen zu kämpfen, daß seine Anschauung 

die Grenzen seines Verstandes überflutet, und daß ihm sein Gefühl schon Tatsachen und Ver-

hältnisse verrät, von denen er sich noch keinen »Begriff« machen kann. Was wir die »Wissen-

schaft« nennen, verdankt historisch seinen Ursprung einer allmählichen Berührung des stau-

nenden, ehrfürchtigen, metaphysischen Geistes mit dem Streben nach nutzbaren Regeln zur 

Herrschaft über die Materie: eine Berührung, die sich auch in der langsamen Verschmelzung 

eines Standes der Freien mit einem solchen der Gewerbetreibenden darstellt. Nur beides zu-

sammen konnte das eigentümliche Produkt »Wissenschaft« erzeugen. Ohne den ersten Faktor 

hätte sie sich nie über eine Sammlung von empirischen Regeln des Handwerks erhoben; ohne 

den zweiten wäre sie nie zur Annahme des so fruchtbaren mechanistischen Prinzips gekom-



Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 12 22.08.2024 

men, welches das Interesse der Erkenntnis auf die bewegbaren und lenkbaren Punkte des Uni-

versums beschränkt6. Erst in neuester Zeit scheint sie sich nur mehr ihrer partiellen Herkunft 

von »unten« zu erinnern und ihre adeligen Ahnen zu vergessen. 

Dann ist es Zeit, sie daran zu erinnern, daß ohne die Ehrfurchtseinstellung auf die Dinge auch 

der Lebensreiz ihres eigenen Fortschritts alsbald unterbunden würde; und Zeit, sie zu ermah-

nen, daß sie nicht bald in die Geisteslage derer vor dem Universum gelange, denen Schopen-

hauer nicht ganz mit Unrecht die »verecundia« abgesprochen hat und mit ihnen sage »Die 

Welt? Kunststück.« — 

Quelle: Max Scheler, Abhandlungen und Aufsätze, Bd. 1, Leipzig: Verlag der Weißen Bücher 

1915, S. 1-38. 

 
6 Für den strengen Beweis dieses Satzes verweise ich auf mein demnächst erscheinendes Buch über »Phäno-

menologie und Erkenntnistheorie«. 


