Zur Rehabilitierung der Tugend
Von Max Scheler

Das Wort Tugend ist durch die pathetischen und rihrseligen Apostrophen, welche die Biirger
des 18. Jahrhunderts als Dichter, Philosophen und Prediger an sie richteten, so miliebig ge-
worden, dal wir uns eines Lachelns kaum erwehren kdnnen, wenn wir es hdren oder lesen. Es
genugt unserem Zeitalter der Arbeit und des Erfolges, von »Tichtigkeit« zu reden. Dazu sind
die Tugenden unserer Zeit so ausgesprochen haRlich, vom Menschen so losgeldst, so sehr zu
Regeln der selbstdndigen lebendigen Ungeheuer geworden, die wir das »Geschéft« oder »Un-
ternehmung« nennen, daR die Menschen von Geschmack die Tugend hdchstens wortlos pfle-
gen, eifrig darauf bedacht, solches wenigstens nicht in die Erscheinung treten zu lassen. Fal-
sches Pathos, mit dem eine Sache angebiedert wird, 4Rt sie auf die Dauer nicht unbeschmutzt.

Warum sollte die Tugend hiervon eine Ausnahme machen? Und doch war diese alte, keifende,
zahnlose Jungfer zu anderen Zeiten, zum Beispiel in der Bliite des Mittelalters und bei den
Hellenen und Rémern vor der Kaiserzeit, ein hochst anmutiges, anlockendes und charmevol-
les Wesen. Wahrend man heute bei dem Worte an eine peinliche Kraftanstrengung im Verhal-
ten von irgend Etwas denkt, was nicht fiir andere Leute ist, sprach man in jenen Zeiten gern
vom »Glanze« der Tugend, vom »Schmucke, den sie gewéhre, und verglich sie mit den kost-
lichsten Edelsteinen. Das christliche Symbol des Heiligenscheines I&Rt sie aus der Tiefe der
Person selbsttatig herausstrahlen und bringt die Idee, dal’ die Gite und Schénheit der Tugend
nicht im Handeln fir Andere, sondern an erster Stelle in dem hochgearteten Sein und Wesen
der Seele selbst beruhe, und fir die Anderen hdchstens beildufig als Beispiel von Bedeutung
sei, zur Sichtbarkeit. Als Beispiel, das sie sich »nehmen« kdnnen, nicht als eines, das »man
gibt«. Die Tugend ist uns vor allem darum so unleidlich geworden, weil wir sie nicht mehr als
ein dauernd lebendiges, gliickseliges Konnens- und Machtbewuf3tsein zum Tun eines in sich
selbst, und gleichzeitig fiir unsere Individualitat, allein Rechten und Guten verstehen, als ein
Machtbewuftsein, das frei aus unserem Sein selbst hervorquillt, sondern blol? als eine dunkle
unerlebbare »Disposition« und Anlage, nach irgendwelchen vorgeschriebenen Regeln zu han-
deln®. Und sie ist so reizlos geworden, weil nicht nur ihre Erwerbung, sondern auch sie selbst
uns als das Schwere gilt, wahrend doch nur der Mangel an Tugend oder das Laster das Gute
schwer und schweilRig macht; ihr Besitz aber auch jeglicher guten Handlung die frei heraus-
flatternde Erscheinung eines lieblichen VVogels verleiht; sie ist es geworden, weil wir sie durch
ein fortgesetztes Tun unserer Pflicht fir angew6hnbar halten, wahrend sie doch das duferste
Gegenteil aller Gewohnheit ist und erst das Mal ihres, ihr innewendigen Adels es ist, was
uberhaupt »verpflichten« kann, und was die Rangstufe und Qualitat und die Flle unserer
maoglichen Pflichten von sich aus bestimmt. Heute redet man von der Tugend so, als hétte sie
fiir den Tugendhaften selbst gar keine Bedeutung, und bestehe nur fiir die Menge der andern,
die mit diesem Wortbegriff einen schnellen, abkiirzenden Rechnungsiiberschlag machen, wie
sich wohl derjenige, dem sie sie zubilligen oder bestreiten, gegen sie aller Wahrscheinlichkeit
nach benehmen werde. Die noch nicht h&lliche Tugend war im Unterschiede von Tichtigkei-
ten und Fertigkeiten, die immer Tuchtigkeiten und Fertigkeiten »zu Etwas«, das heif3t einer
schon definierten Leistung, sind, eine Qualitat der Person selbst — nicht da »fiir« Handlungen
und Werke, noch gar fur die NutznieBung anderer, sondern ein freier Schmuck ihres Tragers,
etwas wie die Feder auf dem Hut; und vollig unaufwiegbar durch alle jene Willensakte und
Handlungen, die sich mit innerer Notwendigkeit aus ihr entluden, in denen sie tberfloR.
Mochte man auch annehmen, daR vor das, was man tun misse, damit mit jedem Schritte

! Die Scholastiker rechnen daher die Tugend zu dem, was sie habitus nennen (= qualitas difficile mobilis
secundum quam res bene vel male se habet in ordine ad suam naturam, Thomas) und scheiden den »habitus«
scharf von der »dispositio«.

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 1 22.08.2024



leichter und schneller dieses machtvolle Licht im Innern aufleuchte, die »Gotter den Schweif
gesetzt hatten«, so war doch nicht etwa sie es, was »gewollt« und »erworben« sein sollte; sie
selbst galt vielmehr als das nicht erstrebte »surplus, als das freie Geschenk der Gnade, fir
dessen feierlichen Empfang alle Bemiihungen und Anstrengungen des Willens nur die not-
wendige Bereitschaft zur Aufnahme erzeugen sollten. VVor jenen, die ihr auler Atem nachlau-
fen, verbirgt sich die Tugend noch schnellfuRiger und geschmeidiger als ihre gemeinere
Schwester, das Gliick. Wenn die Griechen die Tugend so reizvoll fanden, dal3 sie in Worten
wie: eu zen eugenes kallogathia usw. sie so eng mit der unverantwortlichen Schonheit in eins
spannten, so lag dies daran, daf sie die Tugend nicht, wie die Philosophen des modernen Biir-
gertums, z. B. Kant, zu einer bloBen Wirkung pflichtmaRigen Wollens oder der Disposition
fiir solches Wollen herabsetzten, — als kénne dieses den Menschen je mit Tugend adeln. Es
war fr sie umgekehrt noch kein leeres Wort, daB es der inne-wendige Adel der Tugend sei,
der allererst »verpflichte«. Sie ist es, die Ausdehnung und Fulle der Verantwortlichkeit fiir
maogliche Handlungen bestimmt; aber fur ihren Besitz oder Nichtbesitz trug niemand Verant-
wortung. lhre innere Fulle dréngte nach immer weiterer Ausdehnung der Verantwortung, so
dal3 derjenige, der sie in heiligméaRiger Steigerung besaB, sich fur alles, was Uberhaupt in der
Welt geschah, leise mitverantwortlich flihlte. Und als ein spezifischer Mangel an Tugend galt
es, die Verantwortlichkeit moglichst abzustoRen, nur auf das eigene Tun und in ihm wieder
auf einen moglichst engen Kreis dessen, was man »nicht als befohlen nachweisen kann«, zu
begrenzen. Das aber besagt nicht, daf? sie gleich einer Naturanlage als angeboren angesehen
wurde, wie sie die bloRen Reaktionare aller Zeiten bezeichneten, denen Sokrates widersprach.
Jene »Anlagen« sind nur solche zu gewissen Tichtigkeiten, sind familienhaft, stammhaft,
volklich: Tugend hingegen ist als ein lebendiges Machtbewul3tsein zum Guten ganz persén-
lich und individuell. Diese erlebte Macht selbst galt als besser als dasjenige, »wozu« sie
Macht war, und als dynamisch groRer als die Summe der Anstrengungen zum Tun jedes ein-
zelnen Guten. Mit dem Tugend-

Wachstum werden jene Anstrengungen geringer und verlieren eben damit die HaBlichkeit, die
in jeder Anstrengung liegt. Das Gute wird schon, indem es leicht wird. Das sogenannte Sit-
tengesetz und die Pflicht sind hingegen nur unpersonliche Surrogate fiir mangelnde Tugenden.
Pflichten sind Ubertragbar, Tugenden sind es nicht. Darum missen wir uns die Gute Gottes als
vollig anomisch vorstellen und alles seinem absolut unbeirrbaren sittlichen Takte tberlassen
denken, der ohne Regel nur von Fall zu Fall urteilt.

Es wird Zeit, dal3 wir aufhdren, nur die Opponenten jener faden Biirger des 18. Jahrhunderts
zu sein und darum die Tugend lacherlich zu machen. Wer verfolgt, der folgt. Es ist schlieRlich
eine innerbourgeoise Angelegenheit, dal? der eine Teil der Bourgeois die Tugend zu einem
alten Weibe machte, um sie dann anzuhimmeln, und daf? der andere Teil einen besseren Ge-
schmack zeigte. Was kiimmern uns die Bourgeois und ihre sonderbaren Meinungen, mit de-
nen sie zeitweilig den Gang der Weltgeschichte unterbrachen? Suchen wir auch fiir die Tu-
gend wieder den welthistorischen Horizont!

DIE DEMUT

VVon den neuen Haltungen des Gemiits, welche die Erscheinung Christi hervorgebracht und
mit dem Gléanze gottlicher Glorie umkleidet hat, ist die Demut diejenige, die — recht gesehen
und verstanden — sowohl gegenuber der antiken als der modern-birgerlichen Tugendhaltung
die tiefste Paradoxie und die starkste Antithese verkdrpert. Die Demut ist die zarteste, die ver-
borgenste und die schonste der christlichen Tugenden.

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 2 22.08.2024



Die Demut (humilitas) ist ein stetiges inneres Pulsen von geistiger Dienstbereitschaft im Ker-
ne unserer Existenz, von Dienstbereitschaft gegen alle Dinge, die guten und die bdsen, die
schonen und haRlichen, die lebendigen und toten. Sie ist die innere seelische Nachzeichnung
der einen grofRen Bewegung des Christlich-Géttlichen, in der es sich freiwillig seiner Hoheit
und Majestét begibt, zum Menschen kommt, um jedermanns und aller Kreatur freier und see-
liger Knecht zu werden. Indem wir diese Bewegung mitvollziehen und all unser Selbst, all
seinen moglichen Wert und seine Achtbarkeit und Wirdigkeit, die der Stolze fest umklam-
mert, loslassend, uns selbst wahrhaft »verlieren«, uns »dahingehen« — angstlos, was hierbei
mit uns geschehe — aber dunkel vertrauend, es kdnne der Mitvollzug jener gottlichen Bewe-
gung als einer »gottlichen« auch uns nur zum Heile dienen, — sind wir »demitig«. Auf das
echte »Loslassen« unseres Selbst und seines Wertes, auf das Wagnis, sich ernstlich in die
fiirchterliche Leere hinauszuschwingen, die jenseits aller Ichbezuglichkeiten, der bewuf3ten
und halbbewuften géhnt, — eben darauf kommt es an! Wagt es, euch dankbar dartiber zu
verwundern, daf ihr nicht nicht seid, dal} Uberhaupt Etwas ist — und nicht lieber Nichts ist!
Wagt es, zu verzichten auf alle eure inneren vermeintlichen »Rechte«, auf eure »Wurdigkei-
ten«, auf eure »Verdienste«, auf aller Menschen Achtung, — am meisten aber auf eure
»Selbstachtung« —, auf jeglichen Anspruch, irgendeiner Art von Gliick »wiirdig« zu sein und
es anders als nur geschenkt aufzufassen: So erst seid ihr demitig!

Die aufRerste Antithese enthélt die »Demut« gegen die Vernunft- und sittenstolze Haltung des
romischen Stoikers, gegen die Methode, so zu handeln, da man seine Selbstachtung, dal}
man die »Souveranitat« und »Wirdigkeit« seines Selbst bewahre und nicht verliere. Darum
auch gegen die Moralisten des 18. Jahrhunderts, die nicht ohne feines Kongenialitats- oder
Konkommunitatsgefiihl die Lebenshaltung der spatromischen Bourgeoisphilosophie wieder
aufnahmen — insbesondere gegen Kants »Autonomie der Pflicht«. »Wir wollen, mein lieber
Lucilius, dem Glicke selbst die Wirdigkeit vorziehen es zu besitzen«, lakt Addison seinen
»Stoiker« sagen. Auch einen Grundgedanken der Ethik Kants gibt dieser Satz wieder. Eben
dieser Satz ist nach christlichem Gefuhl nicht halbrichtig, nicht falsch — er ist teuflisch. Jedes
Gluck, das niedrigste noch, die kleinste Lust, die deine Nerven berhrt, wie die tiefste Selig-
keit, die sich in dir ausbreitend dich und alle Dinge in das Licht Gottes fuhrt, nimm dankbar
an und bilde dir nie ein, auch nur den kleinsten Teil zu »verdienen, lautet das Gebot der De-
mut. Gibt es reinere Liebe, als dem Andern die Seligkeit des Liebens, ja selbst den Dingen,
die uns auch nur zufallig zupal kommen, den Anschein einer gewissen Gute zu génnen —
auch da noch, wo die Welt einen sogenannten »Anspruch der Gerechtigkeit« fiir den Dienst
statuiert, den uns jener nur aus Liebe leistet, oder den die Dinge uns zuféllig versehen, wie der
Stuhl, der dasteht, wenn wir uns setzen wollen, oder der Sonnenschein, wenn wir keinen Re-
genschirm haben? Und verdient es nicht auch noch Dank, daR die Welt einen Gerechten ent-
hélt, wenn er zuféllig »gerecht« gegen uns handelt? Es ist nicht richtig, dal christliches Ethos
jeglichen Stolz, jegliches Streben nach Achtung, nach Verdienst, nach Wiirde verdamme. Es
ist natdirlich, stolz zu sein auf seinen Reichtum und Besitz. Es ist naturlich, stolz zu sein auf
seine Schonheit, auf die Schonheit und Wohlgeratenheit seines Weibes und seiner Kinder. Es
ist natdirlich, stolz zu sein auf seinen Namen und seine Herkunft. Eben diese Arten des Stol-
zes, welche die Stoiker verdammen, sind sinnvoll und verniinftig. Diese Guter sind irdisch
genug, um den Stolz auf sie zu vertragen. Es gibt nur einen Stolz, der teuflisch ist: Das ist der
Stolz auf den eigenen moralischen als den hochsten Wert, der Sittenstolz oder das Laster des
Engels, der fiel — und den die Pharisder ewig nachahmen werden. Der Stolz der ersten Art,
den die Stoiker als bloR3e nichtige Eitelkeit asketisch verurteilen, ist selbst noch auf einer Art
Liebe zu den Dingen aufgebaut, »auf« die man stolz ist. Man blickt hier auch noch im Stolz
auf diese sich dehnenden L&ndereien hin, auf diese zuvorkommenden Grul3-und Gunstbezeu-
gungen der Voribergehenden, auf diese Uniform, die man tragt als auf Dinge, die noch, aul3er
unserem Stolzsein auf sie, einen gewissen Eigenwert haben. Der Stolz der zweiten Art, den
die Stoiker so vermessen gegen den der ersten ausspielen, — er allein ist jener, der nach

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 3 22.08.2024



christlichem Gefuhl die Superbia und den Ursprung des Teufels ausmacht. Indem er unheilbar
verarmt und die Welt und uns selbst uns dunkel macht, indem er das auf sich stolze Subjekt
immer neu Uber alle Dinge und Werte hinaufspringen macht, bis es mit seiner vollendeten
»Souverénitat« auf Alles — bis auf seine eben jetzt erreichte vollige Leere und Nichtigkeit —
herab-blickt; indem er sukzessiv uns losldst von allen Giitern und Werten, die der erste
»Stolz« noch in sich ruhen und bestehen 1aRt und das, »worauf« wir eben noch stolz waren,
schon im selben Augenblick als eine »einschrankende« Bedingung fiir den absoluten Stolz,
den Stolz auf unser nacktes und entleertes Ich, empfinden l&i3t, — beschreibt seine Bewegung
genau die Richtung, die in das hineinfuhrt, was die Christen mit Recht die »H06lle« nannten.
Die eigentliche Holle, das ist der Nichtbesitz der Liebe. Und diesem Vakuum der Liebe zu
bewegt sich der, das Ich immer enger und enger einkreisende, das Wertbewuftsein immer
starker und starker auf den bloRen Punkt des Ich einspannende, Stolz entgegen. Vor lauter
Streben nach »Selbstachtung« und »Unabhéangigkeit« wird das innere Bild, das der Stolze von
sich selbst hat, dessen Inhalt er auch nur schatzt, weil Er es ist, der es hat und schéatzt, zum
immer triberen Medium, das ihn schlie3lich dauernd vom Selbstwissen und Selbsterkennen
absperrt; wird die Unabhangigkeit zu einem Durchschneiden aller Lebensfaden, die den also
Stolzen mit Gott, Universum und Mensch verbinden. »So sprach der Stolz zu meinem Ge-
déchtnis: dies kannst Du nicht getan haben; da gab das Gedéachtnis nach; also habe ich es nicht
getan« (Nietzsche). Immer einsamer macht der Stolz, immer mehr zu dem, was Leibniz das
Atom schalt: Zu einem deserteur du monde. —

Gleicht dieser Sitten- und Selbststolze nicht einem Menschen, der sich in einer Eindde selbst
langsam erwdiirgt? —

Der Stolze ist selbst dazu zu stolz, um auf das Bild, das andere von ihm haben, um auf seine
Figur und Rolle in der Sozietét irgend einen Wert zu legen. Er ist zu stolz um eitel zu sein.
Aber die Eitelkeit ist nur lacherlich, nicht teuflisch. Sie ist lacherlich, weil der Eitle gleichzei-
tig sich unbewuf3t dem Urteil derer unterwirft, die er durch seine zur Schau getragenen Vor-
zuge zu Ubertreffen sucht. So wird der Eitle unbewuf3t das Opfer einer geheimen Sympathie
zur Menschheit, indem er bewuf3t sich aus ihr hervorzuheben und ihre Aufmerksamkeit auf
sich zu lenken sucht. Das ist es, was ein frohes Lachen verdient, daB er nicht merkt, er diene,
wo er zu herrschen sucht; er verfalle dem Gemeinen, wo er ungemein zu sein aspiriert. Der
Eitle ist nur oberflachlich und seine Scham ist nicht grof genug, der Tendenz zu steuern, die
er nach dem Genul seines Spiegelbildes tragt. Aber die in der Eitelkeit enthaltene Sympathie
— so irre sie gehen mag — gibt ihr noch den Reiz einer verlaufenen Art von Liebe. Das fehlt
dem Stolz, der Tiefe hat wie alles Bose. Kommt die Scham der Tendenz des Sichzurschaustel-
lens unter geheimer Adoption der fremden Wertmalistébe, die der Stolze a priori verachtet
zuvor — die Scham, die gerade den gesehenen VVorzug zu verbergen trachtet, — so nennen
wir dies »Bescheidenheit«. Diese Tugend ist ebenso flach wie das Laster flach ist, das sie ver-
neint. Denn sie ist nur ein Wettlauf zwischen Eitelkeit und Scham, bei dem die Scham siegt.
Sie bewegt sich ganz in der Sphare des Sozialen, und schon darum sollte man sie mit der De-
mut, die auf die — Welt zielt, nicht verwechseln.

Der Stolze: das ist ein Mensch, der durch fortwéhrendes »Herabblicken« sich suggeriert, er
stehe auf einem Turme. Jedes faktische Sinken seiner Person tiberkompensiert er mit einem
Blick in eine noch tiefere Tiefe — so dal? er sich steigen sehen muf3, wo er tatsachlich sinkt.
Er merkt nicht, daB ihn die Tiefe, die er stets neu ins Auge faldt, eben dadurch langsam in sich
zieht, daB er sie stets — um sich hoch zu diinken — anblickt. Also »féllt« langsam — in seine
eigene Blickrichtung gezogen — der Engel. Diese Blickrichtung ist berechtigt, soweit es sich
nur um besitzbare Werte und Giiter, um Amter und Wiirden handelt und sich die Haltung im
sozialen Vergleich bewegt. Dann ist die Haltung nur Hochmut, die Demut des Seins nicht
ausschliet. So waren die typischen Herren und Ritter des Frihmittelalters, so auch die grof-

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 4 22.08.2024



ten P&pste, dullerst hochmitig und demutig zugleich. Diese Mischung ist ein besonderer Reiz
des Tugendwesens jener Zeit. Nur etwas schliet die Demut aus: Den Seins stolz, der auf die
Substanz des eigenen Wertes zielt! Dieser eben allein ist das Teuflische, das zur Holle leitet.
Die Demut aber ist die Tugend, die, indem sie den Demdtigen tiefer und tiefer sich nieder-
und herabsinken 1&43t — vor sich selbst — und durch sein Selbst hindurch vor allen Dingen,
geradewegs in den Himmel hinein fiihrt. Denn Demut ist nichts anderes als der resolute Blick
auf die Linien unseres Selbst, die es zum Idealischen seines individuellen Wesens hinzusteu-
ern scheinen, und deren Schnittpunkt im Unsichtbaren liegt — in Gott. Sie ist ein fortwéhren-
des Sichsehen »in Gott« und »durch das Auge« Gottes, ein wahrhaftes »\Wandeln unter dem
Auge des Herrn«. Die grolRen Damen der Provence, welche die Minnegerichtshofe leiteten,
stellten unter ihren Artikeln auch den Satz auf: »Das Bild des Geliebten ist immer gegenwar-
tig.« Man braucht sich darauf nicht zu »besinnen, ja nicht mal sich seiner »erinnern«. Im
Gegenteil: Man muB kinstlich wegsehen, damit das stets Anwesende und Regsame sich ein
wenig verdunkle. Ebenso aber ist fiir den wahrhaft Demdtigen dauernd das »Bild« gegenwaér-
tig, welches er die auf ihn abzielende Bewegung der Liebe Gottes von seiner eigenen Indivi-
dualitat in jedem Momente neu vorzeichnen und gleichsam vor sich hertragen flhlt. Wie
konnte er anders als in jedem seiner empirischen Lebensmomente sich als ganz dunkel und
klein wissen vor dem Glénze und der GroRe dieses Bildes? Indem er in der Sphére seines Be-
wulitseins tiefer und tiefer, im Eindringen in dies gottliche Bild, — hinabsinkt und sich er-
niedrigt sieht, rei3t ihn faktisch das schone Bild zu Gott empor und steigt er leise in der Sub-
stanz seines Wertes empor in den Himmel.

Die Demut ist ein Modus der Liebe, die sonnenmachtig allein das starre Eis zerbricht, das der
schmerzensreiche Stolz um das immer leerere Ich glrtet. Nichts Holdseligeres, als wenn die
Liebe in stolzen Herzen leise die Demut hineinzaubert und das Herz sich 6ffnen und dahin-
strdmen macht! Der stolzeste Mann und die stolzeste Frau werden noch ein wenig demiitig
und dienstbereit an alle Dinge, wenn sie lieben. Eben als die duftigste Blute der christlichen
Liebe ist die Demut die christliche Tugend katexochen und in ihrer reinsten Pragung ist sie
nur der zarte Schattenri3, den die Bewegung der heiligen, gottbezogenen Liebe auf die Seele
zuriickwirft. Und das ist allein diese Liebe zur Welt und Gott und den Dingen aus Gott heraus,
und »die Liebe in Gott« (das »Amare deum et mundum in deo« der Scholastiker), diese scho-
ne Selbsterniedrigung, die den angeborenen Star unseres Geistes sticht und das volle Licht
aller nur moglichen Werte in uns hereinfluten macht. Der Stolze, dessen Auge auf seinem
Wert — wie gebannt — héngt, lebt notwendig in Nacht und Finsternis. Seine Wertewelt ver-
dunkelt sich von Minute zu Minute; denn jeder erblickte Wert ist ihm Diebstahl und Raub an
seinem Selbstwert. Also wird er Teufel und Verneiner! Im Geféangnis seines Stolzes einge-
schlossen, wachsen und wachsen die Wénde, die ihm das Tageslicht der Welt absperren. Seht
ihr das ich-gierige, eifersuchtige Auge, wenn er die Brauen runzelt? Demut hingegen 6ffnet
das Geistesauge fiir alle Werte der Welt. Sie erst, die davon ausgeht, daR Nichts verdient sei
und Alles Geschenk und Wunder, macht Alles gewinnen! Sie macht es noch fuhlbar, wie herr-
lich der Raum ist, in dem sich die Korper ausbreiten kdnnen, wie sie nur wiinschen, ohne
doch auseinander zu fallen; und wieviel wunderbarer und dankenswerter es ist, dal3 es Raum,
Zeit, Licht und Luft, Meer und Blumen gibt, ja sogar, — wie immer neu sie froh entdeckt —
Fufd und Hand und Auge als all jene Dinge, deren Wert wir nur zu fassen féhig zu sein pfle-
gen, wenn sie selten sind und die anderen sie nicht haben! Sei demutig und sofort wirst du ein
Reicher und Méchtiger werden! Indem du nichts mehr »verdienst«, wird dir alles geschenkt!
Denn die Demut ist die Tugend der Reichen, wie der Stolz jene der Armen. Aller Stolz ist
»Bettelstolz«! Ist faktisch alltberall in der Welt eine Spur der Gnade fiir das Geflhl und eine
Spur des Wunders fiir den Verstand — wie sollte der Stolze, der sich ja eben »Nichts schen-
ken lassen will« und auch erkennend nichts rein aufnehmen, den Sinn der Welt fiihlen und
verstehen? Wie sollte er, der nur hereinlassen will, was den Tribut an seine sogenannten Ver-
standeskategorien, — besser seine Gattungsspleens und generellen Zwangsideen — gezahlt

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 5 22.08.2024



hat, etwas Wesentliches von der Welt wissen? Ein Wesen etwas von der Welt wissen, das sich
einbildet, es schreibe sein »Verstand der Natur die Gesetze vor« und es gebe keinen anderen
»Richter« Uber sich als es selber?

Die Demut ist jene tiefe Kunst der Seele, in der sie sich noch tber jenes Maf hinaus ent-
spannt, das in einem bloRen Sichleben- und -strdmenlassen liegt. Es gibt zwei Wege einer
Kultur der Seele und einer Uberwindung ihrer natiirlichen Enge und Dumpfheit. Der eine
Weg ist der Weg der Anspannung des Geistes und des Willens, der Konzentration, der selbst-
bewuBten Entfremdung von den Dingen und von sich selbst. Aller »Rationalismus« und alle
Moral der »Selbstbefreiung«, des »Selbstrichtens«, der »Selbstvervollkommnung« beruht auf
dieser Richtung. Der andere Weg ist der Weg der Entspannung des Geistes und Willens, der
Expansion und des steigenden Entzweischneidens der Faden, die auch noch in schlaffer, unta-
tiger Einstellung die Welt, Gott, die Menschen und ubrigen Lebewesen an den eigenen Orga-
nismus und das eigene Ich auf automatische Weise ketten — der Weg der Vermahlung mit
den Dingen und Gott. Wer den ersten dieser Wege geht, furchtet den zweiten. Er mi3traut
dem Sinn und Gang der Welt, dem Sinn und Gang der eigenen Seele und vertraut sich selbst
und seinem Willen allein. Sein Ideal der Vollkommenheit ist, daf er sich und die Welt »in die
Hand nehme«. Wer den zweiten Weg geht, furchtet nicht weniger den ersten. Er, der mit dem
restlosen Vertrauen in das Sein und die Wurzel aller Dinge, aus der sie sprief3en, beginnt,
empfindet es als Wahnsinn, eine fragwirdige Welt erst »einrichten« zu wollen. Sich als Teil
der Welt tief empfindend und voll Patriotismus fir diese Welt, kann er den Gedanken, der
Teil solle erst aus dem Ganzen etwas Besseres machen als dieses Ganze — das doch auch ihn
umfangt und enth&lt, — nur als eine Absurditat ansehen. Aber das heif3t nicht, er sdhe und
fiihle weniger das, was man die »Ubel«, die »Schwéchen, das »Bose« und »Sinnlose« der
Welt nennt. Im Gegenteil: nur der Liebende ist es, der an den Ubeln und Schwichen des Ge-
liebten wahrhaft leidet. Der andere freut sich eher an den Ubeln, da sie ihm das Gefiihl geben,
wie viel besser er doch selber ist, und da sie ihm »etwas zu tun« geben. Aber die Wurzel die-
ser Ubel sucht er nicht im Sein, im Wesen und der Wurzel der Welt. Er sucht sie in seiner
falschen Interessiertheit, in der Hast seiner Triebe und dem Tonus seiner fleischlichen und
geistigen Muskeln, d. h. seiner weltverarmenden »Aufmerksamkeit«. Er sucht sie zundchst in
seiner, dann auch in der Anderer zu groen Anspannung auf das Leben. Thm liegt daran, diese
Anspannung, gleichsam den natirlichen »Stolz«, die natiirliche Zentrierung der Welt und der
Werte auf sein Ich, seine Organisation, ja auf die Organisation jeder Art und Unterart und
jeder partikularen Gemeinschaft zu beseitigen, um dadurch vorzudringen zur Welt selbst und
ihren Wurzeln, — in denen er heimlich die Vollkommenheit weil. Ihm liegt daran, die Hem-
mungen aufzuheben, die ihm das volle und ganze Sein und Licht der Dinge verbergen. Indem
er kuhn sich selbst entlalt,—indem er das Ankertau zerschneidet, vollig zerschneidet, das die
Welt in seinem Ich ausgeworfen hat, — flrchtet er nicht wie der Andere, die Beute der stiir-
menden Wogen zu werden, sondern mit dem neuen Leben aus den Wurzeln der Dinge auch
die innere Dynamik des Meeres noch zu sein und unverwundet sie mit zu leben, der er sich
uberlaRt. Dieser Weg, sich im vollen Verlieren seiner selbst neu »in Gott zu gewinnen« — das
ist im Sittlichen die Demut und im Intellektuellen die reine »Intuition«. Solche Entspannung
ist duBerstes Wagnis und ist: gleichsam zumi Sein der Seele selbst gewordene Bewegung der
Kihnheit. Es ist jener radikale Verzicht auf die eigene Kraft und den eigenen Wert, jenes rei-
ne »sich Gott empfehlen« und »unter die Fligel der Henne Christi stellen« (Luther), das neu-
erdings William James so vorziiglich beschrieben hat. Im Abschnitt seines Buches: »Uber die
religidse Erfahrung und ihre Mannigfaltigkeit«, das er »Bekehrung« betitelt, macht er auf die
zwei religiésen Typen der Bekehrung, den »willensméRigen« und den Typus der »Selbsthin-
gabe«, aufmerksam. Er zeigt an einer Fille von Beispielen, eine wieviel grofiere Bedeutung
der letzte Typus vor dem ersteren hat. Schon bei ganz elementaren Zielen, wie dem Besinnen
auf einen Namen, pflegt hdufig nicht die Anstrengung, sondern die Entspannung das Ge-
wunschte herbeizufiihren. Man sagt sich: »Gib die Anstrengung v6llig auf und denke an etwas

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 6 22.08.2024



anderes.« Eben dann kommt das Gewiinschte von selbst. Im GrofRRen gehdren die Falle, da
alles Ringen, alles Fassen von »guten Vorsatzen«, mit denen, wie das Sprichwort so tiefsinnig
sagt, »der Weg zur Holle gepflastert ist«, hintangesetzt und alles einer langsam im Innern an-
wachsenden Macht anempfohlen wird, die spielend von selbst das gibt, was wir vorher so
eifrig suchten, demselben Typus an?. Frank Bullen, dessen Selbstbiographie »Auf See mit
Christus« W. James zitiert, sprang wahrend eines starken Sturmes bei Einholung des Au-
Renkltver rittlings Uber die Spiere, um ihn zu befestigen. Pl6tzlich wich die Spiere. »Das Se-
gel entwich meinen Fingern und ich fiel hinten Gber, hing mit dem Kopf nach unten tiber dem
kochenden Getdse des weillen Schaumes an einem Ful’ unter dem Bug des Schiffes; aber ich
empfand nur hohes Entziicken in meiner GewiRRheit des ewigen Lebens. Ich habe wohl nur 5
Sekunden da gehangen, aber in der Zeit habe ich ein ganzes Lebensalter von Wonnen durch-
lebt. Wie ich das Segel befestigte, weil3 ich nicht.« Dieses innere Wunder der ewig neuen
Wiedergeburt und Kraftgewinnung zur »Befestigung des Segels« aus einem unendlichen
Kraftereservoir bei restlosem Verzicht auf die »eigene Kraft« und jede kleinste Wirdigkeit ist
das Ziel, das alle Demut, ohne es zu wissen, anstrebt.

In seinem letzten Werke »Das pluralistische Universum« aber sagt William James:

»Luther war der erste Moralist®, der die Kruste dieser ganzen naturalistischen Selbst-
geniigsamkeit (sc. der antiken Moral) wirksam durchbrach, wobei er annahm, (und da-
rin hatte er moglicherweise recht), dal? dies schon Paulus getan hatte. Die religiose Er-
fahrung des Luther'schen Typus fuhrt zum Bankerott aller unserer naturalistischen
Prinzipien und Mal3stébe: sie zeigt, man ist nur stark, wenn man schwach ist. Man
kann nicht nur von Stolz oder Selbstgentgsamkeit leben. Es gibt ein Leben, in dessen
Lichte alle naturlich begriindeten und landlaufigen sittlichen Bewertungen, Vortreff-
lichkeiten und der Selbstschutz unseres Charakters als etwas &uferst Kindisches er-
scheinen. Ehrlich seinen eingebildeten Stolz aufgeben und auf die Hoffnung verzich-
ten, aus eigener Kraft gut sein zu kénnen, das ist die einzige Pforte zu den tieferen Be-
reichen des Kosmosx.

.... »Das fragliche Phdnomen besteht darin, dal3 nach Augenblicken hdchster Verzweiflung
neue Ordnungen des Lebens sich uns innerlich offenbaren. Es gibt Hilfsquellen in uns, um die
sich der Naturalismus mit seinen sklavisch befolgten Moralvorschriften und seinem Legalis-
mus niemals bekimmert, Mdglichkeiten, die uns den Atem rauben, eine neue Art inneren
Gliickes und innerer Macht, die sich darauf griindet, daf? wir unseren eigenen Willen aufgeben
und etwas Hoheres fur uns wirken lassen. Diese neuen Lebensméchte scheinen eine Welt zu
offenbaren, die weiter und umfassender ist, als die Physik und die gewoéhnliche Philister-Ethik
sich traumen lassen. Hier ist eine Welt, in der alles gut ist trotz gewisser Formen des Todes, ja
infolge gewisser Formen des Todes — infolge des Todes der Hoffnung und der Stérke, des
Todes der »Verantwortlichkeit«, der Furcht und der kleinlichen Sorgen, des persénlichen
Verdienstes und Wertes, kurz infolge des Todes von allem, auf das Heidentum, Naturalismus
und Legalismus ihren Glauben und ihr Vertrauen griindeten. Die Vernunft, die unsere anderen
Erfahrungen, selbst unsere psychologischen, bearbeitet, hatte niemals auf diese spezifisch
religiésen Erfahrungen vor ihrem wirklichen Auftreten schlielen kdnnen. Sie konnte ihre
Existenz nicht vermuten, denn sie bedeuten einen Bruch mit den »natirlichen« Erfahrungen,
auf die sie folgen und deren Werte sie umkehren. Aber in dem MaRe, wie diese religidsen
Erfahrungen sich nun wirklich einstellen, weitet sich die Schopfung vor den Blicken derjeni-

2 Der Sinn des Begriffes »Gnade« hat offenbar in solchen Erlebnissen sein Fundament. Dieser Sinn behalt auch
dann sein Recht, wenn die kausale Zurtickdeutung dieses Erlebnisses auf eine »Wirkung Gottes« nicht zu Recht
besténde.

% Diese Behauptung entspricht historisch nicht den Tatsachen. Ich zitiere nach der dankenswerten Ubersetzung
von J. Goldstein. 8. Vorlesung, Leipzig, Alfred Kroner 1914,

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 7 22.08.2024



gen, die sie erleben. Sie deuten darauf hin, dal3 unsere natirliche Erfahrung, unsere streng
moralistische und verstandesmaéRige Erfahrung nur ein Bruchstiick der gesamten menschli-
chen Erfahrung ist. Sie geben der Natur weichere, unbestimmtere Umrisse und er6ffnen dem
Geiste die auBerordentlichsten Méglichkeiten und Ausblicke.«

Die albernste und witzigste Verkennung, welche die christliche Demut bei einigen modernen
Burgern gefunden hat, ist wohl jene, die sie als eine Art zur Tugend erhobener gottgeweihter
»Servilitdt, als die »Tugend« der Armen, Schwachen, Kleinen erscheinen 1aRt. Dal} jener
Habitus, der sich »Biirgerstolz vor Kénigsthronen« nennt und dal? die als »Pflicht« empfun-
dene Haltung aller Emporkdmmlinge, sich nur vor allem »nichts schenken lassen zu dirfen,
d. h. jenes a priori gesetzte vollendete Nichts ei nsgefuhl, das sich in der alleinigen Wertbeto-
nung des »Selbsterworbenen, des »aus eigener Kraft Gewordenen, fiir jeden nicht moralisch
Tauben so vernehmlich ausspricht, zu dieser Téauschung fiihren muf — dies freilich ist selbst-
verstandlich. Was weil3 der »Biirgersmann, der ja eben »etwas werden will«, der sich auch
da noch heimlich an seinen Herren und Koénigen mif3t, wo er »stolz« gegen sie aufmuckt —
was konnte er wissen von der freiwilligen Selbsterniedrigung, von dem siiRen Drang des Sich-
selbstverflutens derer, die etwas sind (der esthloi) und die sich eben darum nicht in der H6he
wissen, weil sie selbstverstandlich auf der Hohe stehen? Demut: das ist ja eben die Bewegung
der Selbsterniedrigung, die Bewegung also des Herkommens von oben, des Kommens aus der
Hohe, des Sichhinabgleiten-lassens Gottes zum Menschen, des Heiligen zum Sunder — diese
freie, kiihne, angstlose Bewegung eines Geistes, dessen selbstverstandliche Fulle ihm selbst
noch den Begriff der Selbstverschwendung unfal’lich macht; der sich nicht »vergeben« kann,
da er selbst nur quellendes Geben ist. Will denn der Servile geben und dienen? Der Servile
»Will« herrschen, und nur ein Mangel an Kraft, Reichtum usw. lai3t ihn sich verbeugen vor
seinem Herrn und ihm mit Handen dienen. Mit der Gewdhnung an die vielen Verbeugungen
wird er dienerhaft oder servil. Die Demut hingegen ist vor allem eine Tugend der geborenen
Herren und besteht in dem Nichtherankommenlassen der ihnen selbstverstandlichen irdischen
Werte, der Ehren, des Ruhmes, der Lobpreisungen ihrer Diener an das Zentrum der Seele, im
fortwahrenden Beugen des eigenen inneren Hauptes vor dem Unsichtbaren mitten und wah-
rend der Herrschaft (iber das Sichtbare. Der Demutige vollzieht auch noch jeden Akt seiner
Herrschaft in einer tief geheimen Dienstbereitschaft an dem, tber den er herrscht. Eben das ist
fiir ihn nur Haltung, was fur den Servilen Zentrum ist: das Herrschenwollen! Und eben das ist
fur ihn Zentrum, was furr den Servilen nur Haltung ist: Dienstbereitschaft! —

DIE EHRFURCHT

Der Gott, den die Christen anbeten, ist deus absconditus. Er ist »verborgen«, und eben diese
seine Verborgenheit, dieses sein ewiges HinausflieBen tiber das Blickfeld der Anbetung auch
des Heiligsten und Frommsten, diese gefiihlte unendliche Ferne der Erstreckung Gottes tber
den Horizont unserer Anbetung und unseres Gebets hinaus, ist selbst noch ein Phdnomen, das
sein uns zugewandtes Antlitz geheimnisvoll umrauscht. Dies vergessen ebenso oft die Ratio-
nalisten wie die Mystiker. Beide haben eine allzu rasche Art, sich Gott anzubiedern; diese mit
den Begriffen, in die sie ihn anatomisieren, jene mit dem Gefihl, in dem ihnen Gott den Bu-
sen zu dehnen scheint. Sie ermangeln beide der Ehrfurcht, d. i. jener Haltung, in der die Ver-
borgenheit Gottes selbst noch wahrnehmbar wird. Denn die Ehrfurcht ist kein Gefiuihlszusatz
zum fertigen, wahrgenommenen Dinge; geschweige eine Distanz, die das Gefuhl zwischen
uns und den Dingen aufrichtet (ihrem »Filigran«, wie Nietzsche schon gesagt hat): Sie ist im
Gegenteil die Haltung, in der man noch etwas hinzuwahrnimmt, das der Ehrfurchtlose nicht
sieht und fir das gerade er blind ist: das Geheimnis der Dinge und die Werttiefe ihrer Exis-
tenz. Wo immer wir von der ehrfurchtslosen, z. B. der durchschnittlich wissenschaftlich erkla-

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 8 22.08.2024



renden Haltung zur ehrflirchtigen gegentiber den Dingen ubergehen, da sehen wir, wie ihnen
etwas hinzuwéchst, was sie vorher nicht besalien; wie etwas an ihnen sichtbar wird, was vor-
her fehlte: eben dies »Etwas« ist ihr Geheimnis, ist ihre Werttiefe. Es sind die zarten Féaden, in
denen sich jedes Ding in das Reich des Unsichtbaren hineinerstreckt. Diese Faden zu durch-
schneiden, sei es dadurch, daf man die Sphére, in der sie enden, in klaren Begriffen zu entwi-
ckeln und eine starre Ontologie und Dogmatik Uber sie aufzustellen sucht, — sei es dadurch,
dall man den Menschen auf das sinnlich Greifbare verweist, ist gleich sehr eine Ertétung des
geistigen Lebens und eine Félschung der Wirklichkeit. Den ersten Weg ging in der Geschichte
alle rationale Metaphysik und Theologie; den zweiten aller Positivismus und Agnostizismus.
Sie sind beide gleich ehrfurchtslos! Die Ehrfurcht ist aber die einzige und notwendige Haltung
des Gemutes, in der diese »Féaden ins Unsichtbare hinein« zur geistigen Sichtbarkeit gelangen.
Wo sie kinstlich ausgeschaltet wird oder nicht vorhanden ist, da nimmt die Welt der Werte
einen Charakter der Flachen-haftigkeit an und einen Charakter der All-Verschlossenheit, die
sie entleeren und die zugleich jeden Reiz zum Fortleben und zum Eindringen in sie, jeden
Reiz des Fortentwickelns unserer Existenz im tieferen Eindringen in die Welt vernichten. Wir
vermogen nur wahrhaft zu »leben«, indem wir das jeweilig Sicht-Fuhl-Greifbare unserer
Umwelt von einer, in tausend Stufen sich abdunkelnden Sphére von Gestaden umschwebt
fiihlen, die uns zur Entdeckung reizen und locken. Das Phanomen des »Horizontes« und der
»Perspektive« ist nicht nur in dem Bezirk des rein Optischen beschlossen. Es findet sich wie-
der in dem Reich unserer Vorstellungen, unserer Begriffe, unserer Interessen, unserer Liebe
und unseres Hasses, ja unserer reinsten ldeen. Es ist »Horizont« und »Perspektive« — wir
wissen dies auch aus sehr genauen Feststellungen der Psychologie — nicht blof? eine Folge
der geometrisch-physikalischen Lichtwirkungen und der Anatomie und Physiologie unseres
optischen Apparates, sondern ein umfassendes Funktionsgesetz unseres und jeden endlichen
Geistes. Es ist aber die »Ehrfurcht«, die in der Region der Werte diese Horizontnatur und die-
sen Perspektivismus unserer geistigen Natur und Welt aufrecht erhélt. Die Welt wird sofort
ein flaches Rechenexempel, wenn wir das geistige Organ der Ehrfurcht ausschalten. Sie allein
gibt uns das Bewuf3tsein der Tiefe und Fulle der Welt und unseres Ichs und bringt uns zur
Klarheit, daf die Welt und unser Wesen einen nie austrinkbaren Wertreichtum in sich tragen;
dal3 jeder Schritt uns ewig Neues und Jugendliches, Unerhértes und Ungesehenes zur Er-
scheinung bringen kann. Ein Kinstler wie Gottfried Keller gibt uns nicht allein dadurch den
— hier fast einzigartigen — Eindruck der Unerschopflichkeit der Welt, ja jedes geschilderten
Dinges, dal3 er in einem grof3artigen embarras de richesse immer neu und neu die Dinge von
sich reden und immer neue Zuge ihrer sie sich selbst entfalten macht, sondern vor allem
dadurch, daR er fihlbar macht, was alles die Dinge noch von sich sagen kénnten, wenn sie
auch weiter so reinen Herzens befragt wiirden, als er sie fragt. Und das stimmt wohl zusam-
men mit der Antwort, die im Verlorenen Lachen der Held auf die Frage nach seiner Religion
gibt, eine Antwort, welche die schdnste Beschreibung der Ehrfurchtseinstellung einschlief3t:
Er wisse das eine, »dald er der Welt gegentiber keine Frechheit zu &uRern fahig sei«. Nicht nur
Gott und die Welt, noch mehr als die letztere: unser eigenes Ich und das der Unsrigen er-
scheint in seiner Tiefendimension erst in der Ehrfurcht. Ein Mensch, der sich selbst ganz zu
durchschauen und zu verstehen vorgibt, zeigt nicht, er wisse mehr von sich als der Ehrfiirchti-
ge, dem auch aus sich heraus »vergrabenes Gold wie aus Bachen schimmert«, sondern nur,
dal’ er den Weg nicht gehen will, sich die eigene Seinstiefe zur Sichtbarkeit zu bringen; denn
dieser Weg ist die Ehrfurcht vor dem eigenen Selbst. Sie allein gibt uns das geheime Bewul3t-
sein eines Reichtums und einer Erftlltheit, wo unsere klaren, abgegrenzten Gedanken und
Geflhlsinhalte uns nur Leere und Spérlichkeit geben; sie gibt uns das Gefiihl noch ungehobe-
ner und in der irdischen Lebensdauer unhebbarer Schétze unserer Existenz und Kréfte, Sie
deutet uns leise einen Spielraum unserer wahren Krafte an, der gréRer ist als unsere zeitliche
Existenz. Sie behitet uns vor abschlieBenden Werturteilen positiver und negativer Art tiber
uns selbst, die uns nur fixieren und bannen, und breitet immer neue Teppiche und Wegweiser
vor uns hin, auf denen wir uns in uns selbst ergehen, wohl uns verirren, aber schlief3lich uns

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 9 22.08.2024



finden konnen.

Das Wort »Ehrfurcht« verfuhre uns nicht, sie fiir eine Mischung von Furcht und scheuer lie-
bender Verehrung zu halten. Sie ist eine einfache elementare Gefuhlsbewegung, und nur das
Wort, nicht was es bezeichnet, ist zusammengesetzt. Ener mdchte man sie mit der Scham
verwandt nennen. In dem, was sie uns an den Dingen zur Erscheinung bringt, vernehmen wir
immerfort den leisen Zuruf der Dinge, daB »kein Auge es gesehen, kein Ohr es gehort, was
Gott denen bereitet hat, die ihn lieben«, ein Wort des Evangeliums, an dem nichts von der
allzu genauen Bekanntschaft mit den Einrichtungen des Himmels steckt, die unsere Theolo-
gen zu verraten pflegen. Der Kern der Scham ist eine Offenbarung der Schonheit in der Geste
ihres Sichselbstverbergens®, Sie ist ein schones Verbergen des Schénen. Macht nicht auch
noch die sichtbar haRliche Frau, indem sie sich schamt, unbewuf3t darauf aufmerksam, daf sie
geheime Schonheiten besitzen musse, die wir nur jetzt nicht sehen? Und wird sie nicht eben
hierdurch »schon«? Das HaRliche »versteckt« man bloB; nur das Schéne »birgt« man, indem
man es schamhaft verbirgt. Die Ehrfurcht aber ist eine Art Geist gewordene Scham. In ihr
werden wir der Insuffizienz unserer Verstandeskategorien vor der Welt und vor unserer Seele
auf eine ganz unmittelbare Weise inne und eben damit der zu groRen Enge und Partikularitat
unserer Organisation flr eine angemessene Erkenntnis der Welt. Aber indem wir ihrer noch
innewerden, wissen wir gleich unmittelbar uns auch der Teilnahme an einem gottlichgeistigen
Sein und Leben in ihr teilhaftig, das, — wadre es nur freier von dieser zufalligen Enge — der
Richtung jener feinen, noch sichtbaren Faden hinein in die unsichtbare Tiefe der Dinge ent-
lang eilte und uns alle uns jetzt noch verborgenen Schatze hobe und zufiihrte. Auch die Scham
aber ist das plotzliche Innewerden und Sichaufdrédngen der endlichen Seite unseres Wesens
inmitten geistiger Aktvollzige, in denen wir ewige gottliche Gesetze zu verwirklichen mei-
nen, Gesetze, die mit der Endlichkeit und Bedurftigkeit des Ausgangspunktes eben dieser Ak-
te, — auf den wir nun plétzlich zuriicksehen, — nichts zu tun haben. Erst als sie mit der Stn-
de aus der seligen Vermischung mit Gott und aus einer, je in dem Anderen verlorenen Liebe
herausgetreten waren, heifit es von Adam und Eva: »sahen sie, dal sie nackend« waren. So
haben Scham und Ehrfurcht ein und dieselbe Wurzel: beide sind ein unmittelbares Innewer-
den der Bruchstellen, an denen ein Strahl des unendlichen Geistes sich an einer engen, bedirf-
tigen Artorganisation des Lebens bricht und uns nur das fiir diese Organisation »Wichtige«
aufleuchten IaRt. Es ist darum kein Wunder, dal3 der wissenschaftliche Rationalismus des mo-
dernen Burgertums gegen Ehrfurcht und Scham die gleichen Vorwiirfe erhebt: dal? diese Ge-
fiihle den »wissenschaftlichen Fortschritt« verzogert hatten. Das Ehrfurchtsgefuhl, das der
antike und zum Teil der mittelalterliche Mensch gegenuber dem Sternenhimmel hatte als einer
Versammlung »sichtbarer Gotter«, das selbst in den Theorien des vergleichsweise niichternen
Aristoteles, z. B. in seinen Lehren, daf? die »Welt Giber dem Monde« aus anderen, »feineren«
als den irdischen Stoffen bestehe und eine andere Bewegungsform hatte®, noch nachschwingt,
scheint die mathematisch-mechanische Berechnung des Himmels nur gehemmt zu haben. Und
in analoger Weise hat die Ehrfurcht und Scheu vor dem menschlichen Leichnam jahrhunder-
telang seine Zerlegung und damit alle mit ihr verbundenen Fortschritte der Anatomie aufge-
halten. Erst Vesalius wagte das Messer an ihn anzusetzen. Und hat nicht die Scham eine Un-
zahl von Verschiebungen rechtzeitiger Kennbarmachung von Krankheiten und seelischen
Verwicklungen zur Folge gehabt, die, friihzeitiger erkannt, hédtten geheilt und gelést werden
kdnnen? Hat sie nicht ganz besonders die Seelenkunde in ihrem Fortgang gehindert? Die Wis-
senschaft — meint Nietzsche — gehe den Frauen gegen die Scham; er zitiert dabei das kleine
Madchen, das so entsetzt war, als es horte, Gott sei allwissend und »sédhe immer alles«.

4Vgl. zu dem Gesagten mein demnachst bei M. Niemeyer, Halle erscheinendes Buch (iber den »Sinn der
Scham.
5> Die Bewegungsform des Kreises gegeniiber der »irdischen« Bewegungsform der geraden Linie.

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 10 22.08.2024



Aber so unzweifelhaft die angeflihrten Tatsachen der Geschichte — und tausend &hnliche —
sind, sie zeigen nur, dal Ehrfurcht und Scham im Laufe der Geschichte erst langsam und all-
maéhlich ihr ihnen immer angemesseneres Objekt suchen, und daB ein Kreis von Dingen fr
die wissenschaftliche Forschung immer erst »frei« zu werden pflegt, wenn eine vertiefte und
vergeistigtere Ehrfurcht vor den Dingen zu einer, den unsichtbaren Quellen der sichtbaren
Welt naheren Schicht ihres Daseins, bereits vorgedrungen ist. Dann wird die jenen Quellen
fernere und unseren Sinnen mehr zugewandte Schicht gleichsam »kalt« und steht als er-
forschbares, zerlegbares Objekt vor Augen. Prift man naher die mannigfaltigen Epochen des
Fortschritts, z. B. der Astronomie, so wird man an ihrer Quelle stets eine neue und tiefere Ehr-
furcht vor dem Unsichtbaren gewahren. Man wird z. B. finden, daf3 der Ablésung der Ehr-
furchtsgefiihle von dem Sichtbaren des Nachthimmels eine neuere und tiefere Ehrfurcht vo-
rangeschritten ist, in deren Einstellung die Idee des »Himmels« eine religidse Reinigung und
Vergeistigung erfahren hatte. Es war also nicht zuviel, sondern zu wenig echte Ehrfurcht vor
dem Gottlichen und der Welt, was den »Fortschritt der Astronomie« gehemmt hatte. Und ana-
log war es zu wenig Scham und Gefiihl der unsichtbaren Tiefe der menschlichen Person, wel-
che den Leichnam einbalsamieren und gleichsam willkirlich vor dem Verfall bewahren und
spater wenigstens seine Zerstuckelung als unfromm erscheinen lieR. Die inneren Gesetze un-
seres Geistes birgen dafur, dal’ wir hier keinerlei moralistischer Ermahnungen, sei es fir, sei
es gegen die Ehrfurcht, bedurfen. Sie machen, dal3 eben nur das zur Erforschung der Wissen-
schaft »frei« und »kalt« werden kann, was die lebendige, vordringende Bewegung des Geistes
in das Universum, in das Ich, in Gott hinein bereits als ein totes Residuum zurlickgelassen hat.
Nicht die lebendigen Traditionen, sondern erst die sterbenden, kénnen z. B. von der histori-
schen Wissenschaft aufgeltst und zerstort werden; nicht die lebendigen religiosen Urkunden,
sondern nur die, welche ihre geheimnisvolle Sprache religidser Heiligung und Erbauungskraft
verloren haben und so fiir unsere Seele stumm geworden sind, weil Ehrfurcht und Gebet
schon tiefer in Gott eindrangen als jene jetzt »toten« Schriften. Die »Wissenschaft« hat keine
Kraft zu téten. Umgekehrt muf bereits gestorben sein, dessen sie sich bemachtigt. Wo die
Wissenschaft ihre Gipfelpunkte erreichte, gerade da haben ihre Trager das Organ fir das Un-
sichtbare, zu dem auch die Ehrfurcht gehort, mit dem in ihnen treibenden Logos zu einer Ein-
heit verschmolzen. Isaak Newton diinkte sich wie ein »Kind, das am Meeresstrand mit Mu-
scheln spielt«, als er das Gravitationsprinzip und die Mechanik des Himmels entworfen hatte,
und sah in jeder Linie seines »absoluten Raumes« eine Blicklinie des »Auges Gottes« (senso-
rium Dei). Es ist ein strenges Gesetz alles intellektuellen Fortschritts, daR die Problematik der
Welt wachst mit jeder Losung bestimmter Probleme, Jede neuentdeckte »Beziehung« deutet
auf neue noch unbekannte hin. In der neueren Physik wachsen die »Constanten« starker als
sich andere fruher als Constanten angenommene Tatsachen in Gesetzesbeziehungen auflosen.
Die Natur wird immer weniger »einfach« (H. Poincare). Denken wir den Prozef3 der Erkennt-
nis vollendet: Muf3te dann nicht alles wieder pures Wunder sein? Es ist nicht die Wissenschaft
der Forscher sondern jene der rationalistischen, systemgierigen Schulmeister, welche in Ge-
gensatz zur Ehrfurcht gerat. Wer nicht fur Schiller »darstellt« und »beweist«, sondern »findet«
und »forscht«, der hat jede Sekunde mit dem Phdnomen zu kdmpfen, da3 seine Anschauung
die Grenzen seines Verstandes Uberflutet, und dal} ihm sein Gefiihl schon Tatsachen und Ver-
haltnisse verrat, von denen er sich noch keinen »Begriff« machen kann. Was wir die »Wissen-
schaft« nennen, verdankt historisch seinen Ursprung einer allmahlichen Bertihrung des stau-
nenden, ehrflirchtigen, metaphysischen Geistes mit dem Streben nach nutzbaren Regeln zur
Herrschaft Gber die Materie: eine Beruhrung, die sich auch in der langsamen Verschmelzung
eines Standes der Freien mit einem solchen der Gewerbetreibenden darstellt. Nur beides zu-
sammen konnte das eigentimliche Produkt »Wissenschaft« erzeugen. Ohne den ersten Faktor
héatte sie sich nie Gber eine Sammlung von empirischen Regeln des Handwerks erhoben; ohne
den zweiten ware sie nie zur Annahme des so fruchtbaren mechanistischen Prinzips gekom-

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 11 22.08.2024



men, welches das Interesse der Erkenntnis auf die bewegbaren und lenkbaren Punkte des Uni-
versums beschrankt®. Erst in neuester Zeit scheint sie sich nur mehr ihrer partiellen Herkunft
von »unten« zu erinnern und ihre adeligen Ahnen zu vergessen.

Dann ist es Zeit, sie daran zu erinnern, daf} ohne die Ehrfurchtseinstellung auf die Dinge auch
der Lebensreiz ihres eigenen Fortschritts alsbald unterbunden wirde; und Zeit, sie zu ermah-
nen, dal3 sie nicht bald in die Geisteslage derer vor dem Universum gelange, denen Schopen-
hauer nicht ganz mit Unrecht die »verecundia« abgesprochen hat und mit ihnen sage »Die
Welt? Kunststlick.« —

Quelle: Max Scheler, Abhandlungen und Aufsatze, Bd. 1, Leipzig: Verlag der Weilien Biicher
1915, S. 1-38.

8 Fiir den strengen Beweis dieses Satzes verweise ich auf mein demnéachst erscheinendes Buch tiber »Phano-
menologie und Erkenntnistheorie«.

Scheler - Zur Rehabilitierung der Tugend 12 22.08.2024



