
Jenson - Kommentar zu Ezechiel 2-3. Ordination und Beauftragung

 1 07.08.2024 

Kommentar zu Ezechiel 2-3. Ordination und Beauftragung 

Von Robert W. Jenson 

Visionen von Gott zu sehen oder ihn sogar sprechen zu hören, macht noch keinen Propheten 

aus. Ein Prophet muss nicht nur die Absichten Gottes kennen, sondern auch von Gott gesandt 

sein, um sie Israel mitzuteilen; es war möglich, genau zu prophezeien und dennoch ein fal-

scher Prophet zu sein. Wenn die Berufung des Propheten in Form einer Vision erfolgt, kann 

die Aussendung innerhalb der Vision stattfinden, wie es bei Jesaja (Jes 6,1-10) und hier der 

Fall ist. Da aber eine Beauftragung mit der Erteilung von Anweisungen verbunden ist, kann 

sie nicht nur durch das Sehen erfolgen; die Sprache muss sich einmischen. Dementsprechend 

spricht die Stimme vom Thron jetzt verständlich zu Ezechiel, indem sie ihn, wie es das Wort 

immer tut, als „du Menschensohn“ anspricht und sagt: „Steh auf ... und ich will mit dir reden“ 

(2,1). 

Die Aussendung wird ausführlich geschildert und hat eine liturgische Struktur. In der Mitte 

(2,8-3,3) findet etwas statt, das man nur als sakramentale Ordination bezeichnen kann. Daran 

schließen sich zwei Passagen der mündlichen Beauftragung an. Ezechiel 3,12-15 schildert 

dann das Ende der Berufungsvision: Der Thron entfernt sich, und der Geist bringt einen er-

schütterten Ezechiel in seine Exilgemeinde, wo er wartet. 

Ich werde mit der sakramentalen Handlung beginnen. Es erscheint „eine Hand“. Ezechiel ver-

zichtet darauf zu sagen, dass diese Hand zu der Gestalt über dem Thron gehört, obwohl sie in 

der Vision eindeutig dazu gehört. Die Hand präsentiert eine Schriftrolle, die auf beiden Seiten 

beschrieben ist. Schriftrollen wurden normalerweise nicht auf der Rückseite beschrieben; viel-

leicht deutet die Überfülle auf die Fülle dessen hin, was Ezechiel zu sagen haben wird. Was 

auf der Schriftrolle steht, ist nicht unbedingt eine Reihe von Klageliedern; „Trauer“ und 

„Wehklagen“ sind das, was der Inhalt bei Ezechiels Zuhörern hervorrufen wird. 

Der Targum interpoliert eine Charakterisierung des Inhalts der Schriftrolle: „Das, was von 

Anfang an war, und das, was am Ende sein wird“ (Levey 1990: 24). Das heißt, der Targum 

charakterisiert das Buch als das, was wir eine „Apokalypse“ genannt haben (1,1-3). Und in 

der Tat taucht im Neuen Testament dieselbe Schriftrolle – die dadurch gekennzeichnet ist, 

dass sie wie hier „auf der Innenseite und auf der Rückseite“ geschrieben ist – am Anfang der 

Apokalypse des Johannes auf (Offb 5,1-10). In der Offenbarung enthält die Schriftrolle die 

Handlung der Geschichte – wie der Targum sagt –, die sich in den folgenden visionären Sze-

nen entrollt, wenn die Siegel der Schriftrolle entfernt werden. 

Der Besitzer der Hand sagt zu Ezechiel: „Iss diese Schriftrolle, und geh und sprich zum Haus 

Israel. Mit Ezechiels Gehorsam gegenüber dem ersten Teil des Befehls ist die Ordination voll-

zogen. Der Gehorsam gegenüber dem begleitenden Auftrag wird dann Ezechiels Leben be-

stimmen. 

Der Gedanke, dass Gottes Wort in einem Buch kommen kann, war vielleicht schon vorhanden 

– schriftliche Fassungen der Verkündigung früherer Propheten scheinen schon zur Zeit Eze-

chiels im Umlauf gewesen zu sein (Zimmerli 1979: 137). Es war also nicht ganz aus dem 

Weg geräumt, als die Kirchenväter das Buch zu einer Gestalt der Bibel machten: „Wie durch 

den Propheten die Ordnung der Prediger bezeichnet wird, so wird durch das Buch, das er 

empfängt ... die Heilige Schrift bezeichnet“ (Gregor 1986-90: 1.369). 

„Esst, was dir dargereicht wird“ hat in der Kirche einen offensichtlichen und starken 



Jenson - Kommentar zu Ezechiel 2-3. Ordination und Beauftragung

 2 07.08.2024 

Widerhall. Das Essen eines Buches ist zwar ein drastischer sakramentaler Empfang, aber das 

Wort muss einen Weg zum inneren Menschen finden – so wie Christus in der Eucharistie tat-

sächlich im Herzen wohnt, aber durch das Essen dorthin gelangt. Und wenn dieses bestimmte 

Buch gegessen wird, wird es süß schmecken, wie erschreckend sein Inhalt auch sein mag, 

denn Gottes Wort ist von Natur aus süß (z.B. Ps 119,103). 

In der ersten Auftragspassage wird Ezechiel aufgefordert, zu „einem Volk“ zu sprechen. Da-

bei handelt es sich nicht um die exilische Gemeinschaft, wie man vielleicht erwartet hätte, 

sondern um „Israel“. In der Ansprache des Herrn an Ezechiel bezeichnet „Israel“ hier und an 

vielen anderen Stellen eine einzige diachrone Einheit, die seit ihren Anfängen in Ägypten be-

steht und auch das teilweise zerstreute Nordvolk umfasst. Man kann sogar sagen, dass Israel 

als ein einziges diachrones Handlungssubjekt erscheint, als wäre es eine einzige Person. Und 

diese Einheit ist fast per definitionem rebellisch gegen den Herrn, übertritt seine Gebote und 

ist dazu gezwungen, jeden wahren Propheten zu verfolgen. 

Dementsprechend ist das, was Ezechiel in seinem Auftrag zu sagen hat, selbst abstrakt. Er be-

steht aus der üblichen prophetischen Eröffnungsrede, „so spricht der Herr“, ohne dass der 

Herr etwas sagt. Ezechiel wird später mehr als genug zu verkünden haben, aber in seinem ent-

scheidenden Auftrag kann all das weggelassen werden. Dies entspricht dem beabsichtigten 

Ergebnis von Ezechiels Prophezeiung, wie es hier angegeben ist: Das Volk soll einfach erfah-

ren, dass es „einen Propheten unter ihnen“ gibt, dass das Wort des Herrn in ihrer Mitte noch 

immer wirksam ist. Sie werden dies erfahren, weil Ezechiel dort für den Herrn spricht, ob sie 

nun auf den Inhalt von Ezechiels Rede hören oder nicht. Dass sie Gottes Wort glauben können 

oder nicht, dass diese undenkbare Wahl offen ist, ergibt sich daraus, dass sie „ein rebellisches 

Haus“ sind. So oder so wird Israel mit Ezechiel rechnen müssen, und damit mit dem Wort des 

Herrn in ihrer Mitte. 

In dem auf das Buchsakrament folgenden Abschnitt wird der Kern dieser Aussage wiederholt, 

mit zusätzlichen Vorahnungen. Der Herr schickt Ezechiel zu einem Volk, das seine Sprache 

spricht. Wenn er zu Fremden gesandt würde und sich irgendwie verständlich machen könnte, 

würden sie vielleicht glauben – die Geschichte von Jona und Ninive ist die Geschichte dieser 

Möglichkeit. Aber das eigene Volk des Herrn wird nicht glauben. Israel wird mit Ezechiel an-

einandergeraten, und alles, was der Herr für ihn tun kann, ist, seinen Schädel so hart zu ma-

chen wie den ihren. Es ist kein Wunder, dass Ezechiel „verbittert“ nach Hause geht. 

Ezechiel wird in seine Exilgemeinde zurückgebracht. Spätere Fälle, in denen Ezechiel „im 

Geist“ irgendwohin gebracht wird, vor allem seine Transporte nach Jerusalem (8,3; 40,1-3), 

finden wahrscheinlich in Visionen statt, ohne körperlichen Transport. Im vorliegenden Fall 

scheint es jedoch so zu sein, dass wir annehmen sollen, dass Ezechiel zuerst physisch am 

Fluss Kebar war und dass er, als der Geist fertig war, in Tel-Abib war. Was sollen wir davon 

halten? Es ist immer gut, sich an das große Motto zu erinnern, dass es „mehr Dinge im Him-

mel und auf Erden“ gibt, als man sich in der Philosophie „träumen lässt“. 

Unabhängig davon, ob wir dem physischen Transport Glauben schenken oder skeptisch sind, 

müssen wir hier vor allem die Rolle des „Geistes“ verstehen. Das hebräische Wort ruach be-

deutet ursprünglich sowohl „Wind“ als auch „Atem“ (wie auch seine neutestamentliche Über-

setzung pneuma). Wenn man die ursprüngliche alttestamentliche Verwendung des Wortes 

drastisch zusammenfasst, ist Gottes ruach der Atem des Herrn, der Sturm seines bloßen Le-

bens, der alles umweht, dem er sich zuwendet – so war es die ruach des Herrn, der die Wasser 

des Meeres zurückwehte, bevor er Israel in die Flucht schlug (Exodus 15,8-12). Wenn Gott 

Ezechiel leibhaftig von einem Ort zum anderen reißt, wird es seine Ruach sein, die das tut. 

Das Opfer wird dies als einen visionären Anfall erleben. Und damit wollen wir es bewenden 



Jenson - Kommentar zu Ezechiel 2-3. Ordination und Beauftragung

 3 07.08.2024 

lassen. 

Die Sendung des Herrn an Ezechiel führt uns tief in das Geheimnis der Geschichte hinein. Ein 

„Volk“, Israel, erscheint hier als eine einzige diachrone Einheit mit einer so eng zusammen-

hängenden Geschichte, dass sie sich in einem Wort zusammenfassen lässt, das – leider – „Re-

bellion“ lautet. Im Gefolge der biblischen Geschichtserzählung versuchten die großen westli-

chen Historiker, ähnliche Narrative und Slogans auch für andere „Völker“ und – im Gefolge 

der apokalyptischen Prophezeiung (1,1-3) – für die Geschichte als Ganzes zu entdecken. In 

der Spätmoderne haben die Historiker solche Ambitionen weitgehend aufgegeben, aber damit 

haben sie vielleicht auch jeden sicheren Anspruch auf eine eigene Disziplin aufgegeben. Sozi-

ologie oder Literaturkritik oder Politikwissenschaft einer vergangenen Epoche könnten ebenso 

gut den verschiedenen Sachdisziplinen zugeordnet werden. Den selbsternannten Historikern 

bliebe allenfalls die Konstruktion von Chronologien. 

Israel konnte als zeitliches Gebilde mit einem konsistenten Charakter erscheinen – und sei es 

nur Rebellion -, weil es durch den Willen eines anderen existierte, der dazu bestimmt war, die 

Zukunft zu bestimmen. Und die frühere Geschichtsschreibung der westlichen Historiker als 

kohärente Erzählung fand in einer von der Bibel geprägten geistigen Welt statt, auch wenn der 

Historiker nicht jüdisch oder christlich war. Umgekehrt scheint es, dass es, wenn es keinen 

Gott gibt, auch nichts geben kann, was die westliche Tradition als Geschichte bezeichnet hat – 

und in der repaganisierenden Kultur des Westens wird dies jetzt demonstriert. Wer garantiert, 

dass es ein Gebilde gibt, das Israel – oder Deutschland oder Amerika – genannt wird, und wer 

grenzt ein solches Gebilde ab? Wenn nicht Gott oder, was schrecklich wäre, ein menschlicher 

Ersatz? 

Wenn es allerdings einen Gott gibt, der die Geschichte erschafft, scheint die Realität der Ge-

schichte als Geschichte von einer anderen Seite bedroht. Schon in diesem Abschnitt scheint 

der Herr nahe daran zu sein, zu sagen, dass er selbst bestimmt hat, dass Israels Geschichte 

eine Geschichte der Rebellion sein wird, und spätere Abschnitte werden dieser alarmierenden 

Behauptung noch näher kommen. Aber wenn der Herr die Geschichte bestimmt, sind wir 

dann nicht – wie es immer heißt – Marionetten? Und wenn diejenigen, die die dramatis per-

sonae der Geschichte sind, Marionetten sind, warum gibt man dem Prozess dann einen beson-

deren Namen, nämlich „Geschichte“? Warum nicht anerkennen, dass die Abfolge der mensch-

lichen Ereignisse ein bloßer Mechanismus ist, wie viele moderne Menschen meinen? 

Der Schlüssel – nicht unbedingt die Lösung – zu diesen Problemen liegt in unserem Text. Die 

Bestimmung des zeitlichen Seins Israels durch den Herrn geschieht nicht durch eine willkürli-

che Entscheidung im Himmel. Es geschieht gerade durch die Gegenwart seines Wortes im Le-

ben Israels, durch Propheten, die unter ihnen sind – das heißt, es geschieht in so etwas wie ei-

nem Gespräch zwischen dem Herrn und „diesem Volk“. Der Herr bestimmt, aber Israel mel-

det sich in seinen Überlegungen zu Wort – und sei es nur, um Nein zu sagen. Ist eine solche 

Einmischung in die Allmacht denkbar? Ja, wenn die Aufforderung Jesu gilt, dass wir auf Gott 

zugehen, ihn „Vater“ nennen und ihm sagen sollen, wie wir unsere Situation sehen (Mt 6,9-13 

und parallel). Und wenn man einwenden sollte, dass es seit Johannes dem Täufer keine richti-

gen Propheten mehr gegeben hat, so dass, wenn diese Lehre richtig wäre, die Geschichte auf-

gehört hätte, sollten wir uns daran erinnern, dass nach christlicher Lehre die Kirche eine ein-

zige prophetische Gemeinschaft in der Welt ist (Apg 2,16-18). 

Und so wie das Wort des Herrn in der Beauftragung Ezechiels sakramental verkörpert ist, so 

ist es auch in der gesamten Rede der Propheten über dieses Wort – wir brauchen nicht weiter 

zu schauen als bis zu den nächsten Kapiteln von Ezechiel. Das heißt: Das Wort Gottes, das die 

Geschichte bestimmt, ist selbst inmitten der aufeinanderprallenden und sich vereinigenden 



Jenson - Kommentar zu Ezechiel 2-3. Ordination und Beauftragung

 4 07.08.2024 

Körper, die Geschichte machen, voll beteiligt. Das entspricht den Andeutungen der Inkarna-

tion, die wir in Ezechiel gefunden haben und noch finden werden: Gott regiert nicht nur von 

außen, sondern auch aus dem Inneren der Geschichte. 

Quelle: Robert W. Jenson, Ezekiel, Brazos Theological Commentary on the Bible, Grand Rap-

ids, Brazos, 2ßß9, S. 46-49. 


