
Karl Barth als Seelsorger 

Von Albrecht Grözinger 

Es ist alles andere als selbstverständlich von Karl Barth als Seelsorger zu sprechen. Der Name 

von Karl Barth wird eher mit dem Begriff der Dogmatik oder auch der Predigt verbunden. Zu-

dem begleitet die Theologie Barths hartnäckig das Vorurteil eine Theologie von oben herab 

entwickelt zu haben, eine dogmatisch-autoritäre Theologie also, die deshalb die konkreten 

Menschen und ihre Probleme nur verfehlen kann. Karl Barth und eine menschenfreundliche 

Seelsorge – beide scheinen im gängigen Urteil durch einen tiefen Graben getrennt. Wenn man 

im Kontext der Dialektischen Theologie von Seelsorge schon sprechen will, dann ist man 

doch bei Barths Mitstreiter Eduard Thurneysen viel besser aufgehoben. Er war über Jahre als 

Gemeindepfarrer als Seelsorger tätig und hat mehrere Bücher über Seelsorge vorgelegt. 

Geht das als zusammen – Karl Barth und die Seelsorge? Ja – das geht zusammen, und zwar 

sehr gut zusammen. Man kann nun das Thema Karl Barth als Seelsorger auf verschiedene 

Weise angehen. Wir könnten versuchen, ob wir auf Spuren von Barths Seelsorge während der 

Zeit seines Safenwiler Pfarramtes stossen. Wir könnten versuchen Menschen, die Barth ge-

kannt haben, nach seinen seelsorgerlichen Fähigkeiten zu befragen. Wir könnten die Schriften 

Barths nach dem Stichwort Seelsorge durchforsten. All das könnten wir tun. Und all das wä-

ren gute und mögliche Wege. Ich möchte heute jedoch einen anderen Weg beschreiten. Ich 

möchte nämlich zeigen, dass in die Entwicklung von Barths Theologie insgesamt ein seelsor-

gerlicher Grundzug eingeschrieben ist, dass seine Theologie insgesamt als Seelsorge verstan-

den werden kann. 

Ich habe eingangs davon gesprochen, dass Barths Theologie penetrant von dem Vorurteil be-

gleitet wird eine autoritäre Theologie zu sein, die zu allem Menschlichen auf grosse Distanz 

geht. Dieses Vorurteil hat einen gewissen Anhalt an den frühen Schriften Karls Barths, die 

Ihn schlagartig zu einem – wir würden heute sagen – Star-Theologen machten. In seinem Rö-

merbriefkommentar aus dieser Zeit können wir folgende Sätze lesen: 

„Die Heilsbotschaft... ist nicht eine Wahrheit neben anderen sie stellt alle Wahrheiten in 

Frage, sie ist Angel, nicht Türe... Gott ist der unbekannte Gott. Als solcher gibt er allen Leben 

und Odem und alles. Und so ist seine Kraft weder eine Naturkraft noch eine Seelenkraft, noch 

irgendeine von den hohen und höchsten Kräften, von denen wir wissen oder möglicherweise 

wissen könnten, weder ihre oberste, noch ihre Summe, noch ihr Born, sondern die Krisis aller 

Kräfte, das ganz andere, an dem gemessen sie etwas sind und nichts... Rein und überlegen 

steht die Kraft Gottes nicht neben und nicht (‚supranatural’) über, sondern jenseits aller be-

dingt-bedingenden Kräfte, nicht mit ihnen zu verwechseln, nicht an sie anzureihen nur mit äu-

ßerste Vorsicht mit ihnen zu vergleichen... [Das Evangelium] ist der Alarmruf und das Feuer-

zeichen einer kommenden neuen Welt.“1 

Das klingt schon nach Menschenferne – zweifellos. Und dieser Eindruck kann sich verstär-

ken, wenn wir immer wieder auf solche Sätze treffen: 

„Kein [menschliches] ‘Werk’, auch nicht das feinste und geistigste, auch nicht ein negatives 

Werk kann mehr in Betracht kommen. Unser Erlebnis ist das, was nicht unser Erlebnis ist, un-

sere Religion besteht in der Aufhebung unserer Religion... Nichts Menschliches bleibt mehr 

übrig, was mehr sein wollte als Hohlraum, Entbehren... als Staub und Asche vor Gott... Also 

 
1 Karl Barth, Der Römerbrief 1922, Zürich 131984, S.11ff. 



kein Boden, auf den man sich stellen, keine Ordnung, die man befolgen, keine Luft, in der 

man atmen kann. Vom Menschen aus, von dem aus gesehen, was sonst Religion, Gesinnung, 

Gesetz heißt, vielmehr das Bodenlose, der Anarchismus, der luftleere Raum...“2 

Also doch – Gott in Menschenferne, im luftleeren Raum? Ein Raum ohne Seelsorge? So kann 

man das lesen und so hat man das auch immer wieder gelesen. Und Barth hat sehr schnell 

auch gemerkt, dass er in seiner Theologie etwas verändern muss. Dass er in den Negationen 

nicht stehen bleiben kann. Denn auch in diesen Negationen war ja Gott kein menschenloser 

Gott. Gott gibt – wie Barth dort schon sagt – allen Leben und Odem und alles. Und Barth 

stellt nun kräftiger als zuvor die Frage in den Raum: Wo wird denn das konkret, wo kann man 

das sehen, Dass Gott ein lebensspendender Gott ist, der den Menschen nahe sein will. Und er 

gibt eine klare Antwort – in der Person Jesus von Nazareth, in Jesus Christus – dort kommen 

sich Mensch und Gott so nahe, wie man sich das näher nicht vorstellen kann. Gott wurde ja 

selbst Mensch. Wie kann er dann ein menschenferner Gott sein? Und – darin ist sich Barth 

treu geblieben – auch hierfür findet er theologische Spitzensätze. An einer Stelle der kirchli-

chen Dogmatik heisst es dazu: „Es gibt zwar eine Gottlosigkeit des Menschen, es gibt aber 

laut des Wortes der Versöhnung keine Menschenlosigkeit Gottes.“3 Wir sehen, dass wir jetzt 

schon ganz nahe bei unserem Thema der Seelsorge sind.  

Es gibt keine Menschenlosigkeit Gottes – das heißt Gott ist interessiert an uns, an jedem von 

uns in seiner unverwechselbaren Individualität. Diesen Grundtenor seiner Theologie hat Barth 

je älter er wurde, umso kräftiger angestimmt.  

Im Jahre 1956 hält Karl Barth einen Vortrag vor dem Schweizer Reformierten Pfarrvereins in 

Aarau. Und seine Zuhörer staunten nicht wenig als sie das Thema vernahmen, unter das Barth 

seine Überlegungen stellte. Barth sprach nämlich über das Thema „Die Menschlichkeit Got-

tes“. Das war nun in der Tat ein weiter Weg. Der Theologe, der einst aufgebrochen war, um 

seinen Zeitgenossen Gott als den „Ganz Anderen“ vorzustellen, als den Gott, der von allem 

Menschlichen strikt zu unterscheiden war, derselbe Theologe spricht nun von der Menschlich-

keit dieses Gottes. 

Barth blickt in seinem genannten Vortrag durchaus kritisch auf seine Anfänge zurück, ohne 

diese Anfänge aus der Rückschau schlecht zu machen oder zu verleugnen. Er stellt noch ein-

mal fest, dass sein damaliger Widerspruch einer Theologie gegolten habe, in der der Mensch 

auf Kosten Gottes groß gemacht wurde. Aber – so fragt er jetzt kritisch – war unser damaliger 

Widerspruch wirklich überzeugend. Und Barth sagt dazu: 

„Es muss nun ebenso offen festgestellt werden, dass wir damals – auch gegenüber der Theo-

logie, von der wir herkamen und von der wir uns abzusetzen hatten – doch nur beschränkt im 

Recht waren... Alles [war], wie gut es auch gemeint sein und wieviel auch dran sein möchte, 

doch ein bisschen arg unmenschlich... gesagt. Wie wurde da aufgeräumt und eben fast nur 

aufgeräumt!“4 

Und Barth räumt selbstkritisch ein, dass hier nur der umgekehrte Fehler gemacht wurde. Hatte 

die Theologie des 19. Jahrhunderts, den Menschen auf Kosten Gottes groß gemacht, so habe 

er in seiner Frühzeit nun doch Gott auf Kosten des Menschen groß gemacht. Gerade das, wo-

rin die Göttlichkeit Gottes bestand, das sei damals nicht sorgfältig genug bedacht worden. 

Und hier kann Barth nun die Frucht der Kirchlichen Dogmatik einbringen mit ihrem zentralen 

 
2 A.a.O., S.84f. 
3 Kirchliche Dogmatik IV/3, S.133 
4 Karl Barth, Die Menschlichkeit Gottes, Zollikon-Zürich 1956, S.8. 



Gedanken, dass über Gott nur dann richtig gesprochen wird, wenn wir über Jesus Christus 

sprechen. In der Person des Menschen von Nazareth hat Gott sich gerade in seiner Göttlich-

keit gezeigt. Und von dorther entscheidet es sich, wie das Verhältnis von Gott und Mensch 

beschaffen ist. Dazu noch einmal Karl Barth: 

„In Jesus Christus... handelt es sich... um den Dialog, in welchem Gott und der Mensch zu-

sammentreffen und zusammen sind, um die Wirklichkeit des von ihnen beiderseitig geschlos-

senen, gehaltenen und vollendeten Bundes. Eben in seiner einen Person ist ja Jesus Christus 

ebenso als wahrer Gott des Menschen, wie als wahrer Mensch Gottes getreuer Partner.“5 

Damit ist das letzte große Thema der Theologie Karl Barths benannt – nämlich die Partner-

schaft zwischen Gott und Mensch. Man hat nicht zu Unrecht die Theologie des späten Karl 

Barth als eine zutiefst humane Theologie bezeichnet. Dies ist insofern nicht selbstverständ-

lich, als bis auf den heutigen Tag der Begriff des „Humanen“ oder des „Humanismus“ in der 

Theologie eher ein verdächtiger Begriff ist. Allzu sehr wittern hier viele Theologen die Ge-

fahr, dass sich nun doch wieder der Mensch an die Stelle setzt, die eigentlich Gott zu kommt. 

Und für viele ehemalige Weggefährten Barths ist es bis auf den heutigen Tag ein Stein des 

Anstosses geblieben, dass der späte Barth den Begriff der Menschlichkeit und den der Part-

nerschaft zwischen Gott und Mensch zu einem so zentralen Begriff macht.  

Die Theologie des späten Karl Barth wird aber gerade dadurch zu einer zutiefst menschen-

freundlichen Theologie. Der Mensch in seiner Weltlichkeit ist für Barth der von Gott erwählte 

Partner Gottes. Damit gerät der späte Barth in eine enge Nähe zu Dietrich Bonhoeffer, für den 

die Begriffe der Mündigkeit und Weltlichkeit des Menschen ganz wichtig werden. Und des-

halb kann Barth seinen Vortrag über die „Menschlichkeit Gottes“ mit den Worten abschlie-

ßen: 

„Wir glauben die Kirche als den Ort, wo ... die Krone der Humanität, nämlich des Menschen 

Mitmenschlichkeit, sichtbar werden darf – und mehr als das: als den Ort, wo Gottes Ehre auf 

Erden wohnen, wo nämlich die Humanität, die Menschlichkeit Gottes schon in der Zeit und 

hier auf Erden greifbare Gestalt annehmen will...“6 

Bei der Lektüre dieser Worte kann vielleicht meine eingangs formulierte These besser verste-

hen. Ich sagte, dass in die Entwicklung der Theologie Barths ein seelsorgerlicher Grundzug 

eingeschrieben ist – Gott, der uns Menschen in liebevoller Zuwendung zu seinen Partnerinnen 

und Partner erwählt. Das ist Seelsorge. Wer vom biblischen Gott spricht kann von der Seel-

sorge nicht schweigen. 

Und damit mache ich nun einen letzten Schritt. Barth war immer davon überzeugt, dass die 

Theologie keine reine Theorie ist, sondern dass sie eminent praktisch ist, oder besser gesagt: 

praktisch werden will. Wenn er in seinen späten Vortrag von der Kirche als dem Ort der Hu-

manität spricht, dann muss in der kirchlichen Praxis etwas von dieser Humanität zu spüren 

sein. Für alles kirchliche Handeln ist diese Humanität das Kriterium. Und dieses Kriterium 

hat dann für Barth sehr konkrete Konsequenzen für alles kirchliche Handeln, vorab für die 

Predigt und die Seelsorge. Auch dazu findet Barth kräftige Worte. Diese Worte gehören für 

mich zum Schönsten, was in der gesamten Kirchengeschichte zu diesem Thema gesagt wurde. 

An einer Stelle der Kirchlichen Dogmatik kommt Barth darauf zu sprechen, wie denn nun das 

 
5 A.a.O., S.11. 
6 A.a.O., S.27. 



kirchliche Handeln – und damit ist auch die Seelsorge gemeint – auszusehen habe. Und Barth 

formuliert:  

„Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Gruß, mit dem ich [...] meinen Nächs-

ten zu grüßen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem ich einen Bru-

der [und wir ergänzen heute: wie eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bru-

der [meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Fürsorger noch 

Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Nächsten gerade nicht zu nahe treten. Er wird ihn nicht ‚be-

handeln’. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Tätigkeit machen, auch nicht in bes-

ter Absicht. Zeugnis gibt es nur im höchsten Respekt vor der Freiheit der göttlichen Gnade 

und darum auch im höchsten Respekt vor dem Anderen, der von mir gar nichts, sondern Alles 

von Gott zu erwarten hat.“7 

Ich wünschte mir, dass diese Worte an den Wänden der Zimmer all derer hängen, die in der 

Kirche eine besondere Funktion wahrnehmen. Nein – ich wünsche mir noch mehr, dass sie in 

all deren Herzen geschrieben sind. Wenn ich aus diesen Sätze Impulse für eine Kleine Lehre 

der Seelsorge entnehmen will – und ich denke, das kann man – dann wird für mich folgendes 

wichtig: 

...ist weder ein Fürsorger noch Erzieher. 

Seelsorge ist nicht von oben herab belehrend 

...wird seinem Nächsten gerade nicht zu nahe treten 

Seelsorge geschieht mit Takt und Einfühlung 

... wird ihn nicht ‚behandeln’ 

Seelsorge respektiert die Fähigkeiten des Anderen 

...im höchsten Respekt vor dem Anderen 

Seelsorge respektiert die Integrität jedes einzelnen Menschen 

...Alles von Gott zu erwarten 

Seelsorge ist bescheiden, und die Seelsorgerin/ der Seelsorger sind keine ‚Gurus’. 

Nun stellt sich natürlich die Frage, ob Barth selbst, diesen Anforderungen als Seelsorger ge-

recht wurde. Diese Frage muss in aller Vorsicht gestellt werden. Am besten könnten dies die 

beantworten, die Barth selbst in der einen oder anderen Situation als Seelsorger erlebt haben. 

Wir wissen, dass Barth sehr schroff sein konnte und damit auch nicht wenige Menschen ver-

letzt hat, unabhängig davon, ob es für diese Schroffheit nicht auch Gründe geben mag. Ich 

möchte mich deshalb auf zwei Beispiele beschränken. 

 
7 Karl Barth, KD I/2, S.487. 



Eberhard Busch, der letzte Assistent hat ein kleines Büchlein mit dem Titel „Glaubensheiter-

keit“ veröffentlicht, in dem er aus dem Leben Barths erzählt. Eine dieser Geschichten trägt die 

Überschrift „Zuhören“. Ich möchte Sie Ihnen im Wortlaut vortragen: 

„Ich entsinne mich noch einer auffallenden Formulierung, deren sich Karl Barth in ei-

ner Seminarübung bediente. Er sagte: »Ein Christ muß nicht nur Ohren haben, er muß 

geradezu Ohr sein.« Das war zunächst auf das Verhältnis des Christen zum Wort Got-

tes gemünzt, aber dann auch auf sein Verhältnis zum Mitmenschen. 

Soviel Barth auch selbst geredet und geschrieben hat in seinem Leben, er war ein gro-

ßer, gesegneter Zuhörer. Vielleicht lag sogar das Geheimnis seines Redens darin, daß 

er auch und wohl zuerst ein solcher Hörer war. 

Zuhören war namentlich das entscheidende in seiner Seelsorge. Jemand, der ihn gut 

kannte, hat es so umschrieben: »Keine seelsorgerlichen Ergüsse. Der andere mag sich 

ergießen.« 

Einer, der mit Leib und Seele im Kirchendienst wirkt, hat mir erzählt, wie er einst als 

Student eine Krise durch-machte. Er wollte überhaupt mit der Theologie Schluß ma-

chen. Zuvor suchte er noch einmal Karl Barth auf, in der Hoffnung, daß er ihm viel-

leicht einen Rat gebe. 

Der Lehrer begrüßte ihn freundlich, wies ihm einen Platz an, setzte sich gegenüber, 

entzündete seine Pfeife und sagte: »Nun erzählen Sie mir, was Sie herführt, und ich 

höre zu.« Und er hörte. 

Der Student fing an auszubreiten, was ihn beschwerte und wie er keine Lust mehr 

habe, weiterzumachen. Allmählich dachte der Student dann aber, er habe genug gere-

det und es sei nun Zeit für den Lehrer, ihn mit Ratschlägen zu bedenken. 

Der aber rauchte und sagte ermunternd: »Weiter, ich höre.« Nun gut, der Student fuhr 

fort: Gewiß, so sicher sei er sich wegen seines Aussteigens doch noch nicht ganz ... 

Er begann nachdenklich Für und Wider abzuwägen. 

Und Barth rauchte und sagte: »Reden Sie nur weiter, ich höre.« Dem Studenten wurde 

es seltsam zumute, daß der Professor so gar nicht eingriff und daß er selber einfach 

immer weiter das einmal ergriffene Wort behalten musse. 

Er erwog jetzt, daß es sich bei ihm vielleicht doch nur um eine vorübergehende Krise 

handle. Wenn er sich die Sache recht überlege und bei Licht besehe und wenn man 

wirklich davon ausgehen dürfe, daß Gott lebt, dann Und Barth sagte noch ein paarmal: 

»Weiter!«; und der Student redete weiter, bis er ausgeredet hatte. Am Ende war er sich 

klargeworden: »Nein, ich glaube, es ist besser, ich bleibe dabei!« Und er bedankte sich 

herzlich bei seinem Lehrer, wie sehr der ihm jetzt doch geholfen habe …“8 

Nun besteht Seelsorge nicht nur aus den grossen und oft auch dramatischen Seelsorgegesprä-

chen. Die sind wohl eher die Ausnahme. Seelsorge geschieht auch im Gespräch beim Ge-

burtstagsbesuch, am Gespräch über den Gartenzaun oder an der Migros-Kasse. Die 

 
8 Eberhard Busch, Glaubensheiterkeit, Neukirchen-Vluyn 1986, S. 69ff. 



Fachdiskussion hat dafür den Begriff der Alltagsseelsorge geprägt. Seelsorge geschieht aber 

auch in einer Konfirmandenunterrichtsstunde, in der existentielle Probleme angesprochen 

werden. Und Seelsorge geschieht nicht zuletzt in der Predigt. Und mit einem solchen Beispiel 

möchte ich meinen Überlegungen heute abschliessen. 

Bekanntlich hat Karl Barth in den letzten Lebensjahren nur noch in einer Basler Strafanstalt 

als Liturg Gottesdienste gefeiert und Predigten gehalten. Und da gibt es ein eindrückliches 

Beispiel einer seelsorgerlichen Predigt, die nicht von ungefähr am Heiligabend 1963 gehalten 

wurde. Daraus drei Beispiele: 

Ich habe die Welt überwunden. Das ist die Weihnachtsbotschaft. Ich! Das Kind in der Krippe 

zu Bethlehem sagt uns das — in größter Demut, aber auch in größter Macht und Bestimmt-

heit. Ich, der Sohn Gottes, des allmächtigen Vaters, des Schöpfers des Himmels und der Erde! 

Ich, den er euch Menschen als Menschensohn wie ihr selbst gegeben hat, damit er euer Gott 

sei und ihr sein Volk seid, damit das Heil, der Friede, die Freude dieses Bundes über euch 

komme! Ich habe die Welt überwunden. Nicht ihr bösen und auch nicht ihr guten Menschen, 

ihr Dummen nicht und ihr Gescheiten auch nicht, ihr Gläubigen nicht und auch nicht ihr Un-

gläubigen! Kein Papst und kein Konzil, keine Regierung und keine Universität hat das getan, 

keine Wissenschaft und keine Technik — und wenn es euch gelänge, übermorgen auf der 

Milchstraße Schlitten zu fahren. Ich habe das getan. 

Man kann hier sehr schön zeigen, dass die Wandlungen in Barths Theologie, von denen ich 

gesprochen habe, kein Abbruch oder Widerspruch sind, sondern eine konsequente Weiterent-

wicklung. Gott ist Gott und Gott bleibt Gott. Er ist nicht mit dem Menschen und seinen Mög-

lichkeiten zu verwechseln. Aber er ist ein den Menschen zugewandter Gott – ein seelsorgerli-

cher Gott. 

Und eben Er sagt uns ja, wie wir hörten — und das sogar zuerst — noch etwas sehr Anderes: 

In der Welt habt ihr Angst. 

«Angst» hat viel zu tun mit Enge. Angst ist Beengung, Beklemmung, Bedrängnis durch eine 

uns bedrohende Gefahr. Und nun sagt uns der Herr zwar nicht, dass wir Angst haben dürften 

oder gar sollten und müssten. Wiederum macht er es uns auch nicht zum Vorwurf, dass wir 

Angst haben. Er stellt es aber ganz nüchtern fest: In der Welt habt ihr Angst. 

Das genaue Hinsehen gehört zur Seelsorge. Kein Moralisieren, kein Beschönigen oder Ver-

schweigen. Die Wahrheit aussprechen. Das ist ein wichtiger Grundsatz der Seelsorge. 

Es gibt eine Angst schon vieler junger Menschen: vor sich selbst, vor dem ihnen bevorstehen-

den Leben mit seinen unheimlichen Schwierigkeiten, die sie vielleicht erst ahnen, vielleicht 

aber auch schon nur zu gut kennen. 

Es gibt eine Angst der alten Leute: vor dem Überhandnehmen ihrer leiblichen und geistigen 

Schwächen und Beschwerden — vor dem Gedanken, sie könnten nun ihre ganze Zukunft nur 

noch hinter sich haben, zu nichts Rechtem mehr zu brauchen sein. 

Es gibt auf allen Altersstufen das, was man wohl «Platzangst» nennt: die Angst vor den Leu-

ten, gerade vor den Nächsten vielleicht, die immer etwas von einem wollen, einem immer zu 

nahe treten — die Angst vor dem Gedränge der Vielen, in deren Mitte man sich kurioser 

Weise gerade ganz einsam und verloren fühlt. 



Es gibt eine wohlbegründete Angst vor den schweren Verantwortlichkeiten, in die wir gestellt 

sein können: ich brauche euch nicht zu verhehlen, dass ich, solange ich denken kann, immer, 

und so auch gestern und heute, Angst gehabt habe, wenn ich predigen sollte. 

Es gibt — auch das eine sehr ernsthafte Sache — die Angst angesichts des beständigen Ver-

rinnens der Zeit, der Tage, Wochen und Jahre dieses unseres einzigen kurzen Lebens. Bringen 

wir sie nicht zu wie ein Geschwätz? Ist es nicht, als flögen wir davon? 

Und dann die Angst vor gewissen gefährlich und verderblich auf uns zukommenden Ereignis-

sen. 

Seelsorge ist immer konkret. Wie die Angst auch konkret ist. Barth nimmt sensibel sehr ver-

schiedene Situationen der menschlichen Angst wahr. 

Dies jedoch nur als eine kleine Kostprobe. Schliessen möchte ich meine Überlegungen mit 

den Sätzen, die – wie ich bereits sage – für mich zum Schönsten gehören, was ein Theologe in 

der über 2000 Jahre alten Geschichte der christlichen Theologie gesagt hat: 

„Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Gruß, mit dem ich [...] meinen Nächs-

ten zu grüßen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem ich einen Bru-

der [und wir ergänzen heute: wie eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bru-

der [meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Fürsorger noch 

Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Nächsten gerade nicht zu nahe treten. Er wird ihn nicht ‚be-

handeln’. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Tätigkeit machen, auch nicht in bes-

ter Absicht. Zeugnis gibt es nur im höchsten Respekt vor der Freiheit der göttlichen Gnade 

und darum auch im höchsten Respekt vor dem Anderen, der von mir gar nichts, sondern Alles 

von Gott zu erwarten hat.“9 

Dr. Albrecht Grözinger ist emeritierter Professor für Praktische Theologie an der Theologi-

schen Fakultät der Universität Basel und Pfarrer der Evangelischen Landeskirche in Würt-

temberg. 

 
9 Karl Barth, KD I/2, S.487. 


