Karl Barth als Seelsorger
VVon Albrecht Grozinger

Es ist alles andere als selbstverstandlich von Karl Barth als Seelsorger zu sprechen. Der Name
von Karl Barth wird eher mit dem Begriff der Dogmatik oder auch der Predigt verbunden. Zu-
dem begleitet die Theologie Barths hartnéckig das Vorurteil eine Theologie von oben herab
entwickelt zu haben, eine dogmatisch-autoritare Theologie also, die deshalb die konkreten
Menschen und ihre Probleme nur verfehlen kann. Karl Barth und eine menschenfreundliche
Seelsorge — beide scheinen im gangigen Urteil durch einen tiefen Graben getrennt. Wenn man
im Kontext der Dialektischen Theologie von Seelsorge schon sprechen will, dann ist man
doch bei Barths Mitstreiter Eduard Thurneysen viel besser aufgehoben. Er war tber Jahre als
Gemeindepfarrer als Seelsorger tatig und hat mehrere Blicher Uber Seelsorge vorgelegt.

Geht das als zusammen — Karl Barth und die Seelsorge? Ja — das geht zusammen, und zwar
sehr gut zusammen. Man kann nun das Thema Karl Barth als Seelsorger auf verschiedene
Weise angehen. Wir kdnnten versuchen, ob wir auf Spuren von Barths Seelsorge wahrend der
Zeit seines Safenwiler Pfarramtes stossen. Wir kénnten versuchen Menschen, die Barth ge-
kannt haben, nach seinen seelsorgerlichen Fahigkeiten zu befragen. Wir kénnten die Schriften
Barths nach dem Stichwort Seelsorge durchforsten. All das konnten wir tun. Und all das wé-
ren gute und mogliche Wege. Ich mdchte heute jedoch einen anderen Weg beschreiten. Ich
madchte namlich zeigen, dass in die Entwicklung von Barths Theologie insgesamt ein seelsor-
gerlicher Grundzug eingeschrieben ist, dass seine Theologie insgesamt als Seelsorge verstan-
den werden kann.

Ich habe eingangs davon gesprochen, dass Barths Theologie penetrant von dem Vorurteil be-
gleitet wird eine autoritare Theologie zu sein, die zu allem Menschlichen auf grosse Distanz
geht. Dieses Vorurteil hat einen gewissen Anhalt an den frihen Schriften Karls Barths, die
Ihn schlagartig zu einem — wir wiirden heute sagen — Star-Theologen machten. In seinem R6-
merbriefkommentar aus dieser Zeit kdnnen wir folgende Satze lesen:

,, Die Heilsbotschatft... ist nicht eine Wahrheit neben anderen sie stellt alle Wahrheiten in
Frage, sie ist Angel, nicht Ture... Gott ist der unbekannte Gott. Als solcher gibt er allen Leben
und Odem und alles. Und so ist seine Kraft weder eine Naturkraft noch eine Seelenkraft, noch
irgendeine von den hohen und hdchsten Kraften, von denen wir wissen oder moglicherweise
wissen kénnten, weder ihre oberste, noch ihre Summe, noch ihr Born, sondern die Krisis aller
Kréfte, das ganz andere, an dem gemessen sie etwas sind und nichts... Rein und Uberlegen
steht die Kraft Gottes nicht neben und nicht (,supranatural’) iiber, sondern jenseits aller be-
dingt-bedingenden Kréfte, nicht mit ihnen zu verwechseln, nicht an sie anzureihen nur mit au-
Rerste Vorsicht mit ihnen zu vergleichen... [Das Evangelium] ist der Alarmruf und das Feuer-
zeichen einer kommenden neuen Welt. «*

Das klingt schon nach Menschenferne — zweifellos. Und dieser Eindruck kann sich verstér-
ken, wenn wir immer wieder auf solche Sétze treffen:

., Kein [menschliches] ‘Werk’, auch nicht das feinste und geistigste, auch nicht ein negatives
Werk kann mehr in Betracht kommen. Unser Erlebnis ist das, was nicht unser Erlebnis ist, un-
sere Religion besteht in der Aufhebung unserer Religion... Nichts Menschliches bleibt mehr
ubrig, was mehr sein wollte als Hohlraum, Entbehren... als Staub und Asche vor Gott... Also

1 Karl Barth, Der Romerbrief 1922, Ziirich 131984, S.11ff.



kein Boden, auf den man sich stellen, keine Ordnung, die man befolgen, keine Luft, in der
man atmen kann. Vom Menschen aus, von dem aus gesehen, was sonst Religion, Gesinnung,
Gesetz heift, vielmehr das Bodenlose, der Anarchismus, der luftleere Raum... 2

Also doch — Gott in Menschenferne, im luftleeren Raum? Ein Raum ohne Seelsorge? So kann
man das lesen und so hat man das auch immer wieder gelesen. Und Barth hat sehr schnell
auch gemerkt, dass er in seiner Theologie etwas verdndern muss. Dass er in den Negationen
nicht stehen bleiben kann. Denn auch in diesen Negationen war ja Gott kein menschenloser
Gott. Gott gibt — wie Barth dort schon sagt — allen Leben und Odem und alles. Und Barth
stellt nun kréftiger als zuvor die Frage in den Raum: Wo wird denn das konkret, wo kann man
das sehen, Dass Gott ein lebensspendender Gott ist, der den Menschen nahe sein will. Und er
gibt eine klare Antwort — in der Person Jesus von Nazareth, in Jesus Christus — dort kommen
sich Mensch und Gott so nahe, wie man sich das néher nicht vorstellen kann. Gott wurde ja
selbst Mensch. Wie kann er dann ein menschenferner Gott sein? Und — darin ist sich Barth
treu geblieben — auch hierflr findet er theologische Spitzensatze. An einer Stelle der kirchli-
chen Dogmatik heisst es dazu: ,, Es gibt zwar eine Gottlosigkeit des Menschen, es gibt aber
laut des Wortes der Versohnung keine Menschenlosigkeit Gottes. > Wir sehen, dass wir jetzt
schon ganz nahe bei unserem Thema der Seelsorge sind.

Es gibt keine Menschenlosigkeit Gottes — das heilt Gott ist interessiert an uns, an jedem von
uns in seiner unverwechselbaren Individualitit. Diesen Grundtenor seiner Theologie hat Barth
je alter er wurde, umso kraftiger angestimmt.

Im Jahre 1956 halt Karl Barth einen Vortrag vor dem Schweizer Reformierten Pfarrvereins in
Aarau. Und seine Zuhorer staunten nicht wenig als sie das Thema vernahmen, unter das Barth
seine Uberlegungen stellte. Barth sprach namlich tiber das Thema ,,Die Menschlichkeit Got-
tes*. Das war nun in der Tat ein weiter Weg. Der Theologe, der einst aufgebrochen war, um
seinen Zeitgenossen Gott als den ,,Ganz Anderen* vorzustellen, als den Gott, der von allem
Menschlichen strikt zu unterscheiden war, derselbe Theologe spricht nun von der Menschlich-
keit dieses Gottes.

Barth blickt in seinem genannten Vortrag durchaus kritisch auf seine Anfange zuriick, ohne
diese Anféange aus der Ruckschau schlecht zu machen oder zu verleugnen. Er stellt noch ein-
mal fest, dass sein damaliger Widerspruch einer Theologie gegolten habe, in der der Mensch
auf Kosten Gottes groR gemacht wurde. Aber — so fragt er jetzt kritisch — war unser damaliger
Widerspruch wirklich tberzeugend. Und Barth sagt dazu:

,,ES muss nun ebenso offen festgestellt werden, dass wir damals — auch gegentber der Theo-
logie, von der wir herkamen und von der wir uns abzusetzen hatten — doch nur beschrankt im
Recht waren... Alles [war], wie gut es auch gemeint sein und wieviel auch dran sein mochte,
doch ein bisschen arg unmenschlich... gesagt. Wie wurde da aufgerdumt und eben fast nur
aufgeraumt! 4

Und Barth rdumt selbstkritisch ein, dass hier nur der umgekehrte Fehler gemacht wurde. Hatte
die Theologie des 19. Jahrhunderts, den Menschen auf Kosten Gottes grol? gemacht, so habe
er in seiner Frihzeit nun doch Gott auf Kosten des Menschen gro gemacht. Gerade das, wo-
rin die Gottlichkeit Gottes bestand, das sei damals nicht sorgféltig genug bedacht worden.
Und hier kann Barth nun die Frucht der Kirchlichen Dogmatik einbringen mit ihrem zentralen

2A.a.0., S.84f.
% Kirchliche Dogmatik IV/3, S.133
4 Karl Barth, Die Menschlichkeit Gottes, Zollikon-Ziirich 1956, S.8.



Gedanken, dass Uber Gott nur dann richtig gesprochen wird, wenn wir Gber Jesus Christus
sprechen. In der Person des Menschen von Nazareth hat Gott sich gerade in seiner Gottlich-
keit gezeigt. Und von dorther entscheidet es sich, wie das Verhaltnis von Gott und Mensch
beschaffen ist. Dazu noch einmal Karl Barth:

,,In Jesus Christus... handelt es sich... um den Dialog, in welchem Gott und der Mensch zu-
sammentreffen und zusammen sind, um die Wirklichkeit des von ihnen beiderseitig geschlos-
senen, gehaltenen und vollendeten Bundes. Eben in seiner einen Person ist ja Jesus Christus
ebenso als wahrer Gott des Menschen, wie als wahrer Mensch Gottes getreuer Partner. “°

Damit ist das letzte grofRe Thema der Theologie Karl Barths benannt — ndmlich die Partner-
schaft zwischen Gott und Mensch. Man hat nicht zu Unrecht die Theologie des spaten Karl
Barth als eine zutiefst humane Theologie bezeichnet. Dies ist insofern nicht selbstverstand-
lich, als bis auf den heutigen Tag der Begriff des ,,Humanen* oder des ,,Humanismus‘ in der
Theologie eher ein verdachtiger Begriff ist. Allzu sehr wittern hier viele Theologen die Ge-
fahr, dass sich nun doch wieder der Mensch an die Stelle setzt, die eigentlich Gott zu kommt.
Und fur viele ehemalige Weggeféahrten Barths ist es bis auf den heutigen Tag ein Stein des
Anstosses geblieben, dass der spéte Barth den Begriff der Menschlichkeit und den der Part-
nerschaft zwischen Gott und Mensch zu einem so zentralen Begriff macht.

Die Theologie des spaten Karl Barth wird aber gerade dadurch zu einer zutiefst menschen-
freundlichen Theologie. Der Mensch in seiner Weltlichkeit ist fur Barth der von Gott erwéhlte
Partner Gottes. Damit gerat der spate Barth in eine enge N&he zu Dietrich Bonhoeffer, fiir den
die Begriffe der Mindigkeit und Weltlichkeit des Menschen ganz wichtig werden. Und des-
halb kann Barth seinen Vortrag tber die ,,Menschlichkeit Gottes* mit den Worten abschlie-
Ren:

,, Wir glauben die Kirche als den Ort, wo ... die Krone der Humanitat, namlich des Menschen
Mitmenschlichkeit, sichtbar werden darf — und mehr als das: als den Ort, wo Gottes Ehre auf
Erden wohnen, wo namlich die Humanitat, die Menschlichkeit Gottes schon in der Zeit und
hier auf Erden greifbare Gestalt annehmen will...

Bei der Lektire dieser Worte kann vielleicht meine eingangs formulierte These besser verste-
hen. Ich sagte, dass in die Entwicklung der Theologie Barths ein seelsorgerlicher Grundzug
eingeschrieben ist — Gott, der uns Menschen in liebevoller Zuwendung zu seinen Partnerinnen
und Partner erwahlt. Das ist Seelsorge. Wer vom biblischen Gott spricht kann von der Seel-
sorge nicht schweigen.

Und damit mache ich nun einen letzten Schritt. Barth war immer davon berzeugt, dass die
Theologie keine reine Theorie ist, sondern dass sie eminent praktisch ist, oder besser gesagt:
praktisch werden will. Wenn er in seinen spaten Vortrag von der Kirche als dem Ort der Hu-
manitat spricht, dann muss in der kirchlichen Praxis etwas von dieser Humanitét zu spuren
sein. Fir alles kirchliche Handeln ist diese Humanitét das Kriterium. Und dieses Kriterium
hat dann fur Barth sehr konkrete Konsequenzen fur alles kirchliche Handeln, vorab fiir die
Predigt und die Seelsorge. Auch dazu findet Barth kraftige Worte. Diese Worte gehdren fir
mich zum Schdnsten, was in der gesamten Kirchengeschichte zu diesem Thema gesagt wurde.
An einer Stelle der Kirchlichen Dogmatik kommt Barth darauf zu sprechen, wie denn nun das

>Aa.0., S.11.
6Aa.0., S.27.



kirchliche Handeln — und damit ist auch die Seelsorge gemeint — auszusehen habe. Und Barth
formuliert:

,,Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Gruf3, mit dem ich [...] meinen Nachs-
ten zu griRen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem ich einen Bru-
der [und wir erganzen heute: wie eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bru-
der [meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Fursorger noch
Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Ndichsten gerade nicht zu nahe treten. Er wird ihn nicht , be-
handeln’. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Tdtigkeit machen, auch nicht in bes-
ter Absicht. Zeugnis gibt es nur im hochsten Respekt vor der Freiheit der gottlichen Gnade
und darum auch im héchsten Respekt vor dem Anderen, der von mir gar nichts, sondern Alles
von Gott zu erwarten hat. “’

Ich wiinschte mir, dass diese Worte an den Wanden der Zimmer all derer héngen, die in der
Kirche eine besondere Funktion wahrnehmen. Nein — ich wiinsche mir noch mehr, dass sie in
all deren Herzen geschrieben sind. Wenn ich aus diesen Sétze Impulse fir eine Kleine Lehre
der Seelsorge entnehmen will — und ich denke, das kann man — dann wird fr mich folgendes
wichtig:

...Ist weder ein Fursorger noch Erzieher.

Seelsorge ist nicht von oben herab belehrend

...wird seinem Né&chsten gerade nicht zu nahe treten

Seelsorge geschieht mit Takt und Einflihlung

... wird ihn nicht ,behandeln’

Seelsorge respektiert die Fahigkeiten des Anderen

...im hdchsten Respekt vor dem Anderen

Seelsorge respektiert die Integritat jedes einzelnen Menschen

...Alles von Gott zu erwarten

Seelsorge ist bescheiden, und die Seelsorgerin/ der Seelsorger sind keine ,Gurus’.

Nun stellt sich naturlich die Frage, ob Barth selbst, diesen Anforderungen als Seelsorger ge-
recht wurde. Diese Frage muss in aller VVorsicht gestellt werden. Am besten kdnnten dies die
beantworten, die Barth selbst in der einen oder anderen Situation als Seelsorger erlebt haben.
Wir wissen, dass Barth sehr schroff sein konnte und damit auch nicht wenige Menschen ver-

letzt hat, unabh&ngig davon, ob es fiir diese Schroffheit nicht auch Griinde geben mag. Ich
mochte mich deshalb auf zwei Beispiele beschranken.

7 Karl Barth, KD 1/2, S.487.



Eberhard Busch, der letzte Assistent hat ein kleines Blichlein mit dem Titel ,,Glaubensheiter-
keit veroffentlicht, in dem er aus dem Leben Barths erzahlt. Eine dieser Geschichten tragt die
Uberschrift ,,Zuhdren®. Ich mdchte Sie Ihnen im Wortlaut vortragen:

,Ich entsinne mich noch einer auffallenden Formulierung, deren sich Karl Barth in ei-
ner Seminarubung bediente. Er sagte: »Ein Christ muR nicht nur Ohren haben, er muf3
geradezu Ohr sein.« Das war zundachst auf das Verhaltnis des Christen zum Wort Got-
tes gemunzt, aber dann auch auf sein Verhéltnis zum Mitmenschen.

Soviel Barth auch selbst geredet und geschrieben hat in seinem Leben, er war ein gro-
Rer, gesegneter Zuhorer. Vielleicht lag sogar das Geheimnis seines Redens darin, dal
er auch und wohl zuerst ein solcher Horer war.

Zuhoren war namentlich das entscheidende in seiner Seelsorge. Jemand, der ihn gut
kannte, hat es so umschrieben: »Keine seelsorgerlichen Ergusse. Der andere mag sich
ergielen.«

Einer, der mit Leib und Seele im Kirchendienst wirkt, hat mir erzahlt, wie er einst als
Student eine Krise durch-machte. Er wollte Gberhaupt mit der Theologie Schluf? ma-
chen. Zuvor suchte er noch einmal Karl Barth auf, in der Hoffnung, daR er ihm viel-

leicht einen Rat gebe.

Der Lehrer begrufBte ihn freundlich, wies ihm einen Platz an, setzte sich gegendiber,
entzlindete seine Pfeife und sagte: »Nun erzéhlen Sie mir, was Sie herfiihrt, und ich
hore zu.« Und er horte.

Der Student fing an auszubreiten, was ihn beschwerte und wie er keine Lust mehr
habe, weiterzumachen. Allmahlich dachte der Student dann aber, er habe genug gere-
det und es sei nun Zeit fiir den Lehrer, ihn mit Ratschlédgen zu bedenken.

Der aber rauchte und sagte ermunternd: »Weiter, ich hére.« Nun gut, der Student fuhr
fort: Gewil, so sicher sei er sich wegen seines Aussteigens doch noch nicht ganz ...

Er begann nachdenklich Fur und Wider abzuwégen.

Und Barth rauchte und sagte: »Reden Sie nur weiter, ich hdre.« Dem Studenten wurde
es seltsam zumute, dal’ der Professor so gar nicht eingriff und daf? er selber einfach
immer weiter das einmal ergriffene Wort behalten musse.

Er erwog jetzt, dal es sich bei ihm vielleicht doch nur um eine vorlbergehende Krise
handle. Wenn er sich die Sache recht Giberlege und bei Licht besehe und wenn man
wirklich davon ausgehen diirfe, dall Gott lebt, dann Und Barth sagte noch ein paarmal:
»Weiterl«; und der Student redete weiter, bis er ausgeredet hatte. Am Ende war er sich
klargeworden: »Nein, ich glaube, es ist besser, ich bleibe dabei!« Und er bedankte sich
herzlich bei seinem Lehrer, wie sehr der ihm jetzt doch geholfen habe ...*®

Nun besteht Seelsorge nicht nur aus den grossen und oft auch dramatischen Seelsorgegespra-
chen. Die sind wohl eher die Ausnahme. Seelsorge geschieht auch im Gespréach beim Ge-
burtstagsbesuch, am Gespréch iber den Gartenzaun oder an der Migros-Kasse. Die

8 Eberhard Busch, Glaubensheiterkeit, Neukirchen-Vluyn 1986, S. 69ff.



Fachdiskussion hat dafur den Begriff der Alltagsseelsorge gepragt. Seelsorge geschieht aber
auch in einer Konfirmandenunterrichtsstunde, in der existentielle Probleme angesprochen
werden. Und Seelsorge geschieht nicht zuletzt in der Predigt. Und mit einem solchen Beispiel
mdchte ich meinen Uberlegungen heute abschliessen.

Bekanntlich hat Karl Barth in den letzten Lebensjahren nur noch in einer Basler Strafanstalt
als Liturg Gottesdienste gefeiert und Predigten gehalten. Und da gibt es ein eindrtickliches
Beispiel einer seelsorgerlichen Predigt, die nicht von ungefahr am Heiligabend 1963 gehalten
wurde. Daraus drei Beispiele:

Ich habe die Welt Gberwunden. Das ist die Weihnachtsbotschaft. Ich! Das Kind in der Krippe
zu Bethlehem sagt uns das — in groter Demut, aber auch in grofiter Macht und Bestimmt-
heit. Ich, der Sohn Gottes, des allméchtigen Vaters, des Schopfers des Himmels und der Erde!
Ich, den er euch Menschen als Menschensohn wie ihr selbst gegeben hat, damit er euer Gott
sei und ihr sein Volk seid, damit das Heil, der Friede, die Freude dieses Bundes (ber euch
komme! Ich habe die Welt iberwunden. Nicht ihr bsen und auch nicht ihr guten Menschen,
ihr Dummen nicht und ihr Gescheiten auch nicht, ihr Glaubigen nicht und auch nicht ihr Un-
glaubigen! Kein Papst und kein Konzil, keine Regierung und keine Universitat hat das getan,
keine Wissenschaft und keine Technik — und wenn es euch gelénge, tbermorgen auf der
MilchstraBe Schlitten zu fahren. Ich habe das getan.

Man kann hier sehr schdn zeigen, dass die Wandlungen in Barths Theologie, von denen ich
gesprochen habe, kein Abbruch oder Widerspruch sind, sondern eine konsequente Weiterent-
wicklung. Gott ist Gott und Gott bleibt Gott. Er ist nicht mit dem Menschen und seinen Mdg-
lichkeiten zu verwechseln. Aber er ist ein den Menschen zugewandter Gott — ein seelsorgerli-
cher Gott.

Und eben Er sagt uns ja, wie wir horten — und das sogar zuerst — noch etwas sehr Anderes:
In der Welt habt ihr Angst.

«Angst» hat viel zu tun mit Enge. Angst ist Beengung, Beklemmung, Bedrangnis durch eine
uns bedrohende Gefahr. Und nun sagt uns der Herr zwar nicht, dass wir Angst haben dirften
oder gar sollten und missten. Wiederum macht er es uns auch nicht zum Vorwurf, dass wir
Angst haben. Er stellt es aber ganz niichtern fest: In der Welt habt ihr Angst.

Das genaue Hinsehen gehort zur Seelsorge. Kein Moralisieren, kein Beschdnigen oder Ver-
schweigen. Die Wahrheit aussprechen. Das ist ein wichtiger Grundsatz der Seelsorge.

Es gibt eine Angst schon vieler junger Menschen: vor sich selbst, vor dem ihnen bevorstehen-
den Leben mit seinen unheimlichen Schwierigkeiten, die sie vielleicht erst ahnen, vielleicht
aber auch schon nur zu gut kennen.

Es gibt eine Angst der alten Leute: vor dem Uberhandnehmen ihrer leiblichen und geistigen
Schwachen und Beschwerden — vor dem Gedanken, sie konnten nun ihre ganze Zukunft nur
noch hinter sich haben, zu nichts Rechtem mehr zu brauchen sein.

Es gibt auf allen Altersstufen das, was man wohl «Platzangst» nennt: die Angst vor den Leu-
ten, gerade vor den N&chsten vielleicht, die immer etwas von einem wollen, einem immer zu
nahe treten — die Angst vor dem Gedrange der Vielen, in deren Mitte man sich kurioser
Weise gerade ganz einsam und verloren flhlt.



Es gibt eine wohlbegriindete Angst vor den schweren Verantwortlichkeiten, in die wir gestellt
sein konnen: ich brauche euch nicht zu verhehlen, dass ich, solange ich denken kann, immer,
und so auch gestern und heute, Angst gehabt habe, wenn ich predigen sollte.

Es gibt — auch das eine sehr ernsthafte Sache — die Angst angesichts des bestandigen Ver-
rinnens der Zeit, der Tage, Wochen und Jahre dieses unseres einzigen kurzen Lebens. Bringen
wir sie nicht zu wie ein Geschwatz? Ist es nicht, als flogen wir davon?

Und dann die Angst vor gewissen gefahrlich und verderblich auf uns zukommenden Ereignis-
sen.

Seelsorge ist immer konkret. Wie die Angst auch konkret ist. Barth nimmt sensibel sehr ver-
schiedene Situationen der menschlichen Angst wahr.

Dies jedoch nur als eine kleine Kostprobe. Schliessen mdchte ich meine Uberlegungen mit
den Sétzen, die — wie ich bereits sage — fur mich zum Schénsten gehéren, was ein Theologe in
der iber 2000 Jahre alten Geschichte der christlichen Theologie gesagt hat:

,,Das Zeugnis im christlichen Sinn des Begriffs ist der Grul}, mit dem ich [...] meinen Né&chs-
ten zu griRen habe, die Bekundung meiner Gemeinschaft mit dem, in welchem ich einen Bru-
der [und wir erganzen heute: wie eine Schwester] Jesu Christi und also meinen eigenen Bru-
der [meine eigene Schwester] zu finden erwarte [...] Ein Zeuge ist weder ein Fursorger noch
Erzieher. Ein Zeuge wird seinem Ndichsten gerade nicht zu nahe treten. Er wird ihn nicht ,be-
handeln’. Er wird ihn sich nicht zum Gegenstand seiner Titigkeit machen, auch nicht in bes-
ter Absicht. Zeugnis gibt es nur im hochsten Respekt vor der Freiheit der goéttlichen Gnade
und darum auch im hdchsten Respekt vor dem Anderen, der von mir gar nichts, sondern Alles
von Gott zu erwarten hat. “®

Dr. Albrecht Grozinger ist emeritierter Professor flr Praktische Theologie an der Theologi-
schen Fakultat der Universitat Basel und Pfarrer der Evangelischen Landeskirche in Wirt-
temberg.

9 Karl Barth, KD 1/2, S.487.



