
Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 1 11.08.2024 

Die Frage der „Obrigkeit“ 

Von Otto Dibelius 

In seinem Brief „Obrigkeit? Eine Frage an den 60jährigen Landesbischof“ an den Hannover-

schen Landesbischof Hanns Lilje zu dessen 60. Geburtstag am 20. August 1959 bestritt Otto 

Dibelius, dass das SED-Regime in der DDR als Obrigkeit im Sinne von Kapitel 13 des Römer-

briefs zu akzeptieren sei. Damit stellte sich Dibelius gegen die Beschlusslage seiner eigenen 

Berlin-Brandenburger Kirche und erfuhr Widerspruch, beispielsweise durch Heinrich Vogel 

und Helmut Gollwitzer. So suchte sich Dibelius in seinem Bischofsbericht auf der Tagung der 

Provinzialsynode 1960 zu rechtfertigen: 

Und nun komme ich zu dem, was — zu meinem Bedauern! – das geheime Thema dieser Sy-

node zu sein scheint: zu meinem Brief an Landesbischof Lilje über den Begriff „Obrigkeit“ — 

jenen Begriff also, den Luther bei seiner Übersetzung von Römer 13 zur Anwendung gebracht 

hat. 

Ich stelle zunächst fest, daß dieser Brief, der in anständiger Form, also gedruckt auf dem Ge-

burtstagstisch von D. Lilje liegen sollte, nicht für die Öffentlichkeit bestimmt war. Er war, da 

der Satz nun einmal stand, in 500 Exemplaren ausgedruckt worden. Davon behielt ich 100 zur 

eigenen Verwendung in meinem Hause, 400 stellte ich dem Konsistorium zur Verfügung für 

Berliner und Brandenburger Pfarrer, die sich etwa dafür interessieren sollten. 

Aus der Aufmachung war klar ersichtlich, daß die kleine Schrift, so wie sie sich jetzt präsen-

tierte, ein Privatdruck war, der durch den Buchhandel nicht bezogen werden konnte. Neu-

druck, Verbreitung durch einen Verlag, Nachdrucke, für die ich um meine Zustimmung gebe-

ten wurde – dies alles habe ich abgelehnt. Sämtliche Nachdrucke, die trotzdem erfolgt sind, 

sind gegen meinen Willen erschienen – einschließlich des Nachdrucks, der im Rahmen einer 

Materialsammlung den Synodalen vorgelegt worden ist. 

Die Absicht des ganzen Briefes war bescheiden. Er sollte nichts weiter sein als eine Anfrage 

an D. Lilje, ob er einen Vorschlag machen könne, wie man angesichts der Verhältnisse, unter 

denen wir leben, das griechische Wort „übergeordnete Mächte“, das in Römer 13 steht, un-

mißverständlicher übersetzen könne. Darin, daß ich diese Frage an den Stilgewandtesten der 

deutschen Bischöfe richtete, sollte eine kleine Huldigung zu seinem 60. Geburtstag zum Aus-

druck kommen. Alles, was sonst in dem Brief steht, sollte nur Erläuterung dazu sein, daß mir 

das Wort „Obrigkeit“, so klar und schön es auch ist, nicht das zu treffen scheint, was Paulus 

gemeint hat – wodurch auch die Anwendung auf unsere heutigen Verhältnisse fragwürdig 

werden könnte. 

Und nun hat, völlig entgegen meiner Erwartung, dieser Brief oder doch Auszüge daraus eine 

Verbreitung innerhalb Deutschlands gefunden, die ich auf eine halbe bis auf eine ganze Mil-

lion schätzen muß; Zeitungsartikel sind darüber geschrieben worden, Resolutionen dazu sind 

beschlossen, und Rundfunkansprachen sind darüber gehalten worden im Inland und im Aus-

land. Auch an ernsten theologischen Besprechungen hat es nicht ganz gefehlt. Ich selbst habe 

nur ein einziges Mal in der Öffentlichkeit etwas dazu gesagt. Das ist in dem Rundfunkge-

spräch geschehen, das ich, ohne meine Gesprächspartner zu sehen, mit D. Lilje in Hannover 

und mit Professor Scheuner in Bonn geführt habe. Im übrigen habe ich beharrlich geschwie-

gen. Eine so überhitzte Atmosphäre, wie sie entstanden war, schien mir nicht die Vorausset-

zungen für ein fruchtbares Gespräch zu geben. Ich würde auch heute noch schweigen, wenn 

ich nicht glaubte, es der Synode meiner Berlin-Brandenburger Kirche schuldig zu sein, daß 

nicht nur andere zu dieser Sache reden, sondern daß auch der Bischof das Wort dazu nimmt. 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 2 11.08.2024 

Dies mein Wort, auf einer Synodaltagung gesprochen, kann freilich auch nur kurz sein. Es ist 

meine Absicht, wenn Gott mir dazu noch Zeit und Kraft schenkt, zu der ganzen Sache noch 

einmal ausführlich das Wort zu nehmen. Ich habe keinen Streit über Grundsätze heraufführen 

wollen. Nachdem der Streit aber nun einmal entbrannt ist, werde ich auch öffentlich zu dem 

stehen, was von Gottes Wort her meine gewissenhafte Überzeugung geworden ist, exegetisch, 

juristisch, dogmatisch und kirchenpolitisch. Wenn diese ausführlichere Schrift herauskommt, 

wird vielleicht mancher verstehen lernen, warum in meinem Brief Beispiele gestanden haben, 

die viel Kopfschütteln erregt haben — vielleicht auch erregen mußten. Was ich heute tun 

kann, ist das, daß ich Ihnen mit ein paar Strichen ein persönliches Vorwort und ein Nachwort 

skizziere, wie es sich etwa in einer solchen künftigen Schrift finden könnte. 

Das persönliche Vorwort zunächst. 

Ich bin aufgewachsen in dem herkömmlichen Verständnis von Römer 13, daß nämlich jede 

Obrigkeit von Gott ist und daß es eben darum Pflicht des Christen ist, der Obrigkeit „Untertan 

zu sein“, wie Luther übersetzt und wie es auch wörtlich so dasteht. Erst wenn die Obrigkeit 

gebietet, was klar und deutlich gegen Gottes Wort ist, hört die Pflicht zum Gehorsam auf. 

Seit 1918 ist mir klar gewesen, daß gewisse Voraussetzungen, die für den Apostel Paulus 

selbstverständlich waren, heute nicht mehr bestehen, jedenfalls nicht mehr für Staaten mit de-

mokratischer Verfassung. Für Paulus waren die „übergeordneten Mächte“ einfach gegeben. 

Sie waren da. Kein Christ konnte auch nur den geringsten Einfluß darauf nehmen, was für 

eine Obrigkeit er hatte. Dieser gegebenen übergeordneten Gewalt galt es, gehorsam zu sein. 

In dem demokratischen Staat von heute sind diese „übergeordneten Mächte“ nicht ein für alle-

mal vorgegeben, sondern sie werden von der Bevölkerung gewählt. Jede Stadt wählt ihren 

Magistrat, und jedes Land wählt seine Regierung selbst. Nunmehr ist also nicht nur die Regie-

rung für das Wohl und Wehe ihrer Bürger verantwortlich, sondern jeder Bürger ist mitverant-

wortlich dafür, was für eine Regierung er hat. Wenn jemand bei der Wahl mit seiner Partei in 

der Minderheit bleibt, dann sieht er sich einer Regierung gegenüber, die er nicht wollte und 

für die er vielleicht auch weiterhin weder Sympathie noch Zustimmung aufbringen kann. Das 

ergibt ein anderes Verhältnis zwischen Obrigkeit und Untertan — um Luthers Sprache zu ge-

brauchen —, als es damals bestehen sollte und als es noch zu Luthers Zeiten bestand. Dieser 

Unterschied zwischen damals und heute kann nicht übersehen werden, wenn man über Römer 

13 nachdenkt. 

Dennoch hat mich auch die Weimarer Zeit in dem alten Verständnis von Römer 13 nicht wan-

kend gemacht. Wenn die Obrigkeit einmal da ist – so habe ich mir gesagt -, dann ist sie eben 

da. Dann ist sie Dienerin Gottes, mir zugute. Ich habe nicht danach zu fragen, aus welcher 

Partei die Obrigkeit sich gebildet hat. Ich habe ihr um Gottes Willen zu gehorchen – es sei 

denn, daß sie etwas von mir verlangt, was unzweifelhaft wider Gottes Wort und Gebot ist. 

Ich gestehe offen, daß es mir nicht immer leicht geworden ist, mich den wechselnden Obrig-

keiten der Weimarer Zeit gegenüber an dies Verständnis von Römer 13 zu halten. Aber ich 

habe es getan. 

Und dann kam das Jahr 1933. 

Ich bin in die nationalsozialistische Herrschaft hineingegangen mit dem alten Verständnis von 

Römer 13: „Es ist keine Obrigkeit ohne von Gott!“ Ich war nie Nationalsozialist. Ich habe nie 

meine Hand zum Hitlergruß erhoben und habe nie das Horst-Wessel-Lied mitgesungen. Aber 

ich habe mich an das gehalten, was in Römer 13 steht: „Wer sich der Obrigkeit widersetzt, der 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 3 11.08.2024 

widerstrebt Gottes Ordnung“ — bis ich nicht mehr konnte. Und daß ich eines Tages nicht 

mehr konnte, kam nicht daher, daß mich der Propaganda-Minister Goebbels in ungeheuerli-

cher Weise ins Angesicht belog, daß der Gauleiter Kube mich unflätig beschimpfte, daß die 

Deutschen Christen mich absetzten daß sie mich vor Gericht schleppten und ich dort mit anse-

hen mußte, wie die eingefleischten Parteigenossen bedenkenlos die Hand zum Meineid erho-

ben, weil es galt, einen Feind ihres Regimes zu vernichten. Es kam nicht einmal daher, daß 

ich erleben mußte, wie die Entchristlichung der Schule und des öffentlichen Lebens täglich 

Fortschritte machte. Das alles hat mich gequält. Aber ich mußte mir sagen: das haben die 

Christen zu anderen Zeiten auch erlebt und haben doch Römer 13 nicht über Bord geworfen. 

Es gilt für den Christen eben, stille zu sein und auf Gottes starke Hand zu warten. 

Der Wendepunkt kam für mich, als die Sache mit der Euthanasie für das sogenannte unwerte 

Leben und mit der Vergasung der Juden ruchbar wurde. Da habe ich Stunden um Stunden 

über Römer 13 gesessen und habe mir gesagt: das ist doch einfach unmöglich, daß ich ein Re-

giment, das so etwas tut, als „Dienerin Gottes mir zugute“ betrachten soll! Es ist unmöglich, 

daß ich von dieser Obrigkeit sagen soll, sie trage das Schwert zur Strafe über den, der Böses 

tut! Hier stimmt einfach etwas nicht. Was stimmt hier nicht? 

Man sagte mir: dieser Staat ist eine dämonische Macht, und auch die dämonischen Mächte 

sind unter Gott! Ich konnte darauf nur antworten: Gott schickt seine Dämonen in das Leben 

des einzelnen – die dämonischen Kräfte der Rachsucht und der Trunksucht und was es sonst 

gibt. Er schickt auch die dämonischen Kräfte, die ganze Völker trunken machen. Aber er 

schickt sie nicht, damit wir uns ihnen unterwerfen, sondern damit wir ihnen widerstehen sol-

len, unter Umständen widerstehen bis aufs Blut! Aus dieser Betrachtung also kann ich nicht 

ableiten, daß der nationalsozialistische Staat eine Ordnung Gottes sei, der ich mich um Gottes 

willen zu unterwerfen habe. 

Es muß etwas anderes sein, was hier nicht stimmt! Schließlich ist mir die Lösung des Rätsels 

aufgegangen — die Lösung, die mich frei gemacht hat. Ich begriff, daß die „übergeordneten 

Mächte“, die Paulus meinte — sie mögen sein, wie sie wollen, christlich oder antichristlich 

oder was auch immer – mit dem christlichen Gewissen einiggehen in bezug auf das, was gut 

und böse ist, daß sie also bestrafen und anerkennen, was nach Römer 1 Gott in die Herzen der 

Menschen eingeschrieben hat, auch wenn sie es für sich selber nicht befolgen. So hat Paulus 

die römische Obrigkeit gesehen. So hat er sie einmal über das andere erfahren, wenn ihn die 

aufgeregte Gehässigkeit der Juden verfolgte. Sobald aber die „übergeordnete Macht“ erklärt, 

sie bestimme selber, was gut und böse sei – dann ist dem, was Römer 13 im Auge hat, der Bo-

den entzogen. Dann ist die übergeordnete Gewalt nicht mehr Dienerin Gottes mir zugute, son-

dern dann ist sie menschliche Institution, gewiß unter Gottes Zulassung, wie alles Gottfeindli-

che auf der Welt, aber entmythologisiert, nur noch als menschliche Institution unter menschli-

chen Gesichtspunkten zu betrachten. 

Das ist mir im Nationalsozialismus entgegengetreten, als mir klarwurde, daß der Satz „Gut ist, 

was dem deutschen Volke nützt“ nicht nur eine dumme Redensart der Agitation war, sondern 

blutiger Ernst, als also von den Richtern verlangt wurde, daß sie nicht mehr nach den ewigen 

Geboten Gottes Recht sprechen sollten, sondern nach den Gesichtspunkten nationalsozialisti-

scher Macht, als das in den Schulen und in der Presse überall gefordert wurde. Da war für 

mich alles klar. Römer 13 blieb in Kraft. Aber eine Diktatur wie die nationalsozialistische 

konnte nicht mehr unter die Weisungen von Römer 13 einbezogen werden. 

Diese Erkenntnis hat mich damals frei gemacht. Sie hat mir das gute Gewissen gegeben, man-

ches zu tun, was gegen die Gesetze des nationalsozialistischen Staates war. Ich habe zwei 

Nichtarier unter Gefährdung meiner eigenen Freiheit und meines eigenen Lebens in meinem 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 4 11.08.2024 

kleinen Büro all die Jahre hindurch beschäftigt und vor dem Zugriff der Gestapo bewahrt. Ich 

habe, zusammen mit Professor von Dietze und Oberbürgermeister Goerdeler und anderen, 

auch mit Dietrich Bonhoeffer, an einer Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse gearbeitet, 

sobald der kommende Zusammenbruch sichtbar wurde, was in den Augen der nationalsozia-

listischen Regierung klarer Hochverrat war. Ich habe manchen Aufruf und manches Memo-

randum auf Untergrund-Wegen gegen die staatlichen Anordnungen ausgehen lassen und habe 

dabei ein völlig freies Gewissen gehabt – was ich früher, an Römer 13 in meinem früheren 

Verständnis gebunden, nie hätte haben können. Bis zur Stunde bin ich dafür dankbar, daß mir 

dies neue Verständnis erschlossen worden ist. Nachträglich ist mir dies Verständnis bestätigt 

worden durch die Äußerung eines Mannes, dessen Theologie ich in vielen Dingen nicht zu 

teilen vermag. Die Äußerung war mir damals unbekannt gewesen. Ich habe sie erst jetzt erfah-

ren. So hat Karl Barth im Jahre 1938 in einem Vortrag gesagt: 

„Was immer andere Staatsformen in anderen Zeiten und Umständen für die Kirche be-

deuten könnten: diese Staatsform, die totale, die prinzipielle Diktatur, stellt uns vor die 

Gottesfrage und also vor die Glaubensfrage. Denn das ist ja nicht zu verkennen: diese 

Diktatur kann nicht mehr als eine Ausführung eines göttlichen Auftrags, sie kann also 

gerade nicht mehr als ‚Obrigkeit‘ im Sinne von Römer 13 verstanden werden. Sie hat 

sich das denn auch schon mehrfach und eben neulich wieder bei Anlaß der Eidesfrage 

ausdrücklich verbeten. Wenn sie es in einzelnen Beziehungen und Funktionen unge-

wollt immer noch ist, wenn diese und jene von den Funktionen einer Obrigkeit, wie sie 

in Römer 13 angedeutet sind, auch in ihr noch immer sichtbar sind, dann ist das zwar 

ein ungewollter Lobpreis der göttlichen Vorsehung, dann ist das aber für das, was 

diese Diktatur will und ist, gerade nicht bezeichnend“ („Eine Schweizer Stimme“ 

1938-1945, Zollikon Zürich 1945, S. 84f.). 

Auch in diesem Verständnis der nationalsozialistischen Diktatur habe ich mich nicht von je-

dem Gehorsam gegen diese „Obrigkeit“ losgesagt. Auch der entmythologisierte Staat ist für 

mich eine faktische „übergeordnete Macht“ geblieben, der ich mich gefügt habe, soweit mein 

christliches Gewissen es mir gestattete. Ich habe, als der Krieg kam, nicht gesagt: eure Ratio-

nalisierungsvorschriften interessieren mich nicht! Sondern ich habe diese Vorschriften pein-

lich genau innegehalten. Ich habe nicht zur Revolution aufgefordert, obwohl Martin Luthers 

grimmige Worte über ein Regiment, das die Seele seiner Bürger antastet, auch dafür eine 

Grundlage hätten geben können. Sondern ich habe mich in die Ordnungen dieses Staates still-

schweigend eingefügt als in Ordnungen, die mir nun einmal gegeben waren. Ich habe nicht 

meine Spargroschen ins Ausland verschoben und habe mir nicht ausländische Zeitungen auf 

Umwegen verschafft. Ich habe mich eingeordnet – aber immer in dem klaren Bewußtsein, daß 

dieser Staat nicht Gottes Dienerin sei, mir zugut. 

Und ich habe für diese meine Haltung den höchsten Preis bezahlt, den ein Mensch überhaupt 

bezahlen kann. 

Auf meinem Schreibtisch stehen die Bilder meiner Söhne, die im Kriege gefallen sind – der 

eine war Pastor im Amt, der andere wollte gerade anfangen, Theologie zu studieren. Wie oft 

habe ich mit ihnen davon gesprochen: der Krieg, in den ihr gerufen werdet, ist ein verbreche-

rischer Krieg! Die sogenannte Obrigkeit, die ihn angefangen hat, ist alles andere als Gottes 

Dienerin, uns zugute. Wenn in diesem Krieg Deutschland siegt, dann gibt das eine Katastro-

phe für unsere Kirche; wenn wir unterliegen, dann kommt eine Katastrophe für unser Vater-

land. Ein Drittes gibt es nicht! Und doch: ihr werdet euch nicht bemühen, unter irgendeinem 

Vorwand in der Etappe zu bleiben, um euer Leben nicht für diese sogenannte Obrigkeit opfern 

zu müssen! Ihr werdet nicht versuchen, wie das einer meiner Freunde getan hat, bei Nacht 

über den Rhein zu schwimmen, um in das neutrale Ausland zu entkommen. Sondern ihr 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 5 11.08.2024 

werdet eure Pflicht tun. Meine Söhne haben freudig zugestimmt und sind vor dem Feind ge-

fallen. 

Einen höheren Preis kann man nicht bezahlen. Aber wenn man einen solchen Preis für seine 

christliche Überzeugung bezahlt hat, dann steht man auch zu dieser Überzeugung sein ganzes 

Leben lang und läßt sich durch Meinungen anderer nicht beirren. 

Mit dieser Überzeugung bin ich in das Jahr 1945 hineingegangen. Als eine kommunistische 

Regierung über uns kam, habe ich nicht gesagt: Ich bin nicht Kommunist, also ist diese Regie-

rung für mich keine Obrigkeit von Gott her. Sondern ich habe mich bemüht, auch diese Ob-

rigkeit unter Römer 13 zu begreifen. „Gottes Dienerin dir zugut!“ Ich habe mich bemüht, den 

Willen Gottes dahin zu verstehen, daß wir unter dieser neuen Staatsform etwas lernen sollten, 

was wir bisher noch nicht recht gelernt hatten: also etwa eine geringere Schätzung des persön-

lichen Eigentums, eine stärkere Heranziehung der Arbeiterschaft zu größerer Verantwortung, 

gleiche Erziehungschancen für alle Kinder, ob arm oder reich, und dergleichen mehr. Ich habe 

auch immer anerkannt, daß in dem neuen Regiment Männer waren und noch immer sind, de-

ren ehrlichen Willen, für unser gesamtes Volk etwas Gutes und Großes zu schaffen, von nie-

mandem in Zweifel gezogen werden sollte. Auch als ich mit dieser meiner Bemühung nicht 

zum Ziele kam, habe ich nicht gesagt: diese Regierung respektiere ich nicht. Römer 13 blieb 

für mich in Kraft, bis — ja, bis klar wurde, daß auch hier wieder der Maßstab für das, was gut 

und böse sei, grundsätzlich nicht aus Gottes Hand genommen, sondern von den Inhabern der 

Macht selber bestimmt werden sollte. Die Leiterin des Justizwesens wies die Richter wieder 

und wieder an, parteiisch, zugunsten einer bestimmten Klasse, Recht zu sprechen. Die oberste 

Regierungsstelle sprach es aus: die Grundsätze der Sittlichkeit bestimmt die Partei. Und so 

wurde gehandelt. 

Damit war für mich dieselbe Lage gegeben wie anderthalb Jahrzehnte vorher. Wo Menschen 

selbstherrlich über das bestimmen, was gut und böse ist, da hört die regierende Gewalt auf, 

Dienerin Gottes zu sein. Da ist sie nicht mehr Obrigkeit von Gott. Da ist sie weltliche Institu-

tion wie andere weltliche Institutionen auch. Und der Gehorsam, der ihr zu erweisen ist, 

kommt aus anderen Motiven als aus dem gläubigen Respekt vor einer mit göttlichen Privile-

gien ausgestatteten Macht. 

Dem Staat, dem eine grundsätzlich atheistische Partei ihre Weisungen erteilt, kann diese 

christliche Einstellung ihm gegenüber gleichgültig sein. Ihm kann es nur um den faktischen 

Gehorsam gehen, der ihm nicht verweigert werden soll. Für das Gewissen des Christen aber 

macht es einen ungeheuren Unterschied, ob das Motiv für seinen Gehorsam die Beugung vor 

einer Macht ist, durch die Gott unmittelbar zu ihm redet, oder die Beugung vor einer weltli-

chen Institution. 

Nun werden Sie mich fragen: Wie kommst du zu dem Schluß, daß der Christ auch dann, wenn 

er eine „übergreifende Macht“ nicht mehr als Gottes Dienerin anerkennen kann, sie dennoch 

als eine weltliche Autorität anerkennen soll, der er Gehorsam leistet? 

Davon soll in dem Nachwort die Rede sein, das ich gleich skizzieren will. Vorerst nur eine 

Bemerkung: Es ist in der Theologie üblich, darauf hinzuweisen, daß jeglicher Staat schon des-

halb von Gott ist, weil er für eine Ordnung sorge, ohne die das Zusammenleben der Menschen 

nicht möglich sei. Von dieser Ordnung habe jedermann Nutzen. Infolgedessen sei auch ein 

von Gott völlig losgelöster Staat dennoch „uns zugute“ und dennoch Gottes Dienerin. Es 

bleibe in jedem Fall ein gewisser Bezirk äußerer Art übrig, für den der Christ der jeweiligen 

Regierungsform immer dankbar sein müsse. Diesen Gedankengang habe ich stets mit Leiden-

schaft bekämpft: Ich halte ihn für unvereinbar mit den Aussagen der Heiligen Schrift. Römer 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 6 11.08.2024 

13 steht davon jedenfalls kein Wort. 

Die totalen Staaten, auch wenn sie es anfangs nicht zugeben, machen schließlich doch kein 

Hehl daraus, daß die Ordnung, die sie garantieren und die dem Chaos wehrt, nicht um der an-

deren Menschen in ihrer Gesamtheit willen, sondern um der Macht der Herrschenden willen 

aufgerichtet wird. Immer hat dasjenige, was der Staat um seiner Macht willen nötig hat, den 

Vorrang vor den Lebensbedürfnissen der einzelnen Menschen, zumal wenn sie anderen Sin-

nes sind als der Staat. 

Das mag für den schlichten Christenmenschen zu kompliziert gedacht sein. Er wird einfach 

sagen wollen: Diese oder jene Anordnung ist gut; deshalb begrüße ich sie! Er soll das auch ru-

hig so sagen. Als Theologe muß ich konsequenter denken – auf die Gefahr hin, daß man mich 

doktrinär schilt. Ich muß mir mein theologisches Gewissen rein erhalten! 

Daß auch dasjenige, was von etwas Ungöttlichem den Ausgang nimmt, dem Gläubigen 

schließlich zum besten dienen muß, das steht Römer 8 geschrieben. Das ist die große Wahr-

heit der Theodizee. Das gilt von allem Widergöttlichen, was in dieser irdischen Welt existiert. 

Aber die Frage der Theodizee darf nicht mit der Frage der Obrigkeit vermischt werden. 

Dies also würde etwa in einem persönlichen Vorwort stehen. Und nun das Nachwort, das 

wahrscheinlich sehr viel kürzer ausfallen wird. 

Worauf soll sich der Gehorsam, der zu leisten ist, gründen, wenn die Obrigkeit nicht mehr 

nach Römer 13 begriffen werden kann? 

Martin Luther hat als junger Mann seine großartige Schrift von der Freiheit eines Christen-

menschen geschrieben. Diese Schrift hat er unter zwei Leitsätze gestellt: Ein Christenmensch 

ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand Untertan. 

Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann Untertan. Er hat 

diese beiden Sätze auf die Gesetze und Vorschriften seiner Kirche angewandt. Aber er hat so 

oft auch im Blick auf andere Dinge in gleicher Weise gesprochen, daß wir diese seine Sätze 

auch für unser Problem in Anspruch nehmen können. 

Also zunächst: ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand Untertan. 

Für den Christen gibt es nach Luthers Meinung überhaupt kein Gesetz. Der Christ tut von 

selbst, in freiem Gehorsam gegen Gott, was da nötig ist. Er steht unter dem Evangelium. Der 

Geist einer gesetzlich sich ordnenden Welt ist ihm fremd. 

Das ist eine großartige Konzeption. Ob eine Kirche, die in Luthers Verkündigung wurzelt, 

noch großer Gedanken und großer Perspektiven fähig ist, wird sich daran entscheiden, ob von 

diesem großartigen Satz Martin Luthers noch etwas in ihr lebendig ist. 

Aber Luther hat dann weiter gesagt, daß um der Liebe willen der Christ sich einordnet in die 

Gemeinschaft der Menschen, in die er von Gott hineingestellt ist. Und das eben ist das lö-

sende Wort. 

Um der Liebe zu seinen Mitmenschen willen muß dem Christen daran liegen, daß nicht jeder-

manns Hand wider den andern ist. Um der Liebe willen muß er sich einfügen in Anordnun-

gen, die für alle gelten sollen und die nun einmal nur von einer übergeordneten Stelle getrof-

fen werden können. Um der Liebe willen arbeitet er an dem Wohl einer Gemeinschaft mit, da 

er weiß, daß im modernen Leben eine Hand in die andere greifen muß, wenn etwas 



Dibelius - Die Frage der „Obrigkeit“ (1960) 7 11.08.2024 

vorankommen soll, und weil er weiß, daß wirklich etwas vorankommen muß, weil im Still-

stand alles der Fäulnis anheimfällt. Um der Liebe willen bringt er sein Leben zum Opfer für 

sein Vaterland und für die Gemeinschaft seines Volkes. Das Problem des 20. Juli 1944 will 

ich hier nicht anschneiden. Um der Liebe willen leistet der Christ für die Gemeinschaft, in der 

er lebt, mehr, als irgendwelche staatlichen Gesetze jemals von ihm verlangen können. In der 

Kraft dieser Liebe sind Christen das zuverlässigste Fundament aller staatlicher Ordnung. Und 

jeder Staat ist gut beraten, der sich die Christenheit in seiner Mitte zu seinen Freunden macht. 

Doch nun genug von diesem allem. Ich habe skizziert, in welchen Grundlinien mein Denken 

und mein Verständnis von Römer 13 verläuft. Ich habe nie in meinem Leben verlangt oder 

auch nur erwartet, daß andere Leute ebenso denken sollen wie ich. Ich habe im Gegenteil im-

mer versucht, solchen, die anders denken als ich, eine Chance zu geben, sich frei zu entfalten 

— wobei ich erwarte, daß alle Meinungsverschiedenheiten sich in gemeinsamer Bindung an 

den Herrn der Kirche und an sein Wort fruchtbar erweisen werden. Dabei soll es mit Gottes 

Hilfe auch in Zukunft bleiben. 

Quelle: Kirchliches Jahrbuch für die Evangelische Kirche in Deutschland 1960, 87. Jahrgang, 

hrsg. v. Joachim Beckmann, Gütersloh: GVH, 1961, S. 66-71. 


