
Schniewind - Martin Kähler 1 17.07.2024 

Martin Kähler 

Von Julius Schniewind 

Martin Kähler (6.1. 1835—7.9. 1912) gehörte seit seiner Studentenzeit fast ausschließlich un-

serer Universität an. Promoviert und habilitiert 1860, wurde er Extraordinarius in Bonn 1864, 

in Halle 1867; nach dem Tode von Julius Müller empfing er dessen Ordinariat für systemati-

sche Theologie 1879. 

Gleich seinem Lehrer Tholuck war er ein Dozent, der eine tiefgehende pädagogische Wirkung 

übte. Noch im Sommersemester 1912 füllte seine öffentliche Vorlesung über „Das maßge-

bende Ansehen der heiligen Schrift“ den größten Hörsaal des alten Gebäudes. Seinetwegen 

kamen durch Jahrzehnte hindurch Studenten aus ganz Deutschland und aus dem nordischen 

Ausland nach Halle. Wie bei Tholuck ging der Einfluß von den Vorlesungen weiter zu Einzel-

gesprächen, für die ihn kein Zeitaufwand reute und deren Eindruck um so stärker war, weil 

aus der Strenge des sachlichen Gesprächs die Fragen des persönlichen Lebens wie von selbst 

entstanden. Sein Anteil an den von Tholuck gegründeten Konvikten ist überragend. Deren 

Satzungen und Ordnungen gehen auf ihn zurück. Zur Begründung des Schlesischen Konviktes 

wurde er von Bonn nach Halle zurückgerufen; er war durch 12 Jahre dessen Inspektor und op-

ferte die beste Kraft seiner Männerjahre dieser pädagogischen Aufgabe. Er schuf hier eine 

neue Form akademischer Erziehung: im Unterschied zu älteren Stiftungen ähnlicher Art 

wurde eine wirkliche Gemeinschaft des Lebens gesucht, die an gemeinsamer Arbeit erwächst. 

Kählers pädagogische Anliegen betrafen die gesamte Universität. Assistenten für die Geistes-

wissenschaften, die zugleich Tutoren wären; Einführungskollegs, vermehrte Übungen; Ein-

schränkung der Hauptkollegs, Einschränkung der Ferien, Zwischenexamina; das sind Forde-

rungen, die Kähler schon 1891 stellte und die heute erst teilweise erfüllt sind. — Vor allem: er 

bestimmte den Sinn des Universitätsstudiums als „Bildung an der Wissenschaft und durch 

sie“1. Die Universität ist nicht in erster Linie Pflanzschule künftiger Gelehrter; diese finden 

die Ausbildung ihrer Gaben weithin selbständig, und sie bleiben im Ganzen der Studierenden 

eine Minderzahl. Die Aufgabe der Universität ist vielmehr dem „öffentlichen Leben“ zuge-

wandt; und dessen Dienste und Aufgaben bestimmen Auswahl und Abgrenzung der verschie-

denen Fakultäten. Dennoch ist die Universität nicht eine Summe von Fachschulen. Das für 

das jeweilige Fach nutzbringende Wissen ist erst an der Praxis zu erwerben. Die Universität 

hingegen soll das Denken bilden, soll an der wissenschaftlichen Arbeit und durch sie die Fä-

higkeit wecken, selbständig zu urteilen und zu handeln. 

Kählers akademische Laufbahn entfaltete sich mit den sich weitenden pädagogischen Aufga-

ben. Ebenso entfaltete sich sein eigenes Denken am Unterrichten, und die wichtigsten seiner 

literarischen Arbeiten erwuchsen aus den Aufgaben des geredeten Wortes, aus Kollegdiktaten 

und Vorträgen. Sein Denken war bis zuletzt ein Gespräch: ein Gespräch mit den Gedanken 

des deutschen Idealismus. Kähler wurzelte tief in ihnen. Seine Jugend war durch die macht-

volle Einwirkung Goethes geprägt, und bis ins hohe Alter konnte er Goethe-Verse ins Kolleg 

hinein sprechen. Eine umfassende literarische, geschichtliche, philosophische Bildung, ge-

nährt auch in Stunden unfreiwilliger Muße, in Krankheiten, durchwachten Nächten, ließ ihn 

bis zuletzt in lebendigen Fragen bleiben, gestaltete noch seine letzten literarischen Arbeiten zu 

einem Sich-selbst-Rechenschaft-Geben. Ein Zug zum Grundsätzlichen und Einheitlichen 

führte ihn zur Geschlossenheit eines Systems, das in der Begriffsbildung vom deutschen Idea-

lismus her bestimmt war, inhaltlich aber gerade mit diesem rang. Goethes und Hegels An-

triebe, die Kählers Anfänge bestimmten, hatten im letzten nicht standgehalten. Kähler konnte 

 
1 „Die Universitäten und das öffentliche Leben“, S. 6. 



Schniewind - Martin Kähler 2 17.07.2024 

noch im Alter davon erzählen, wie ihn auf den Wanderungen seiner Jugend das Gefühl der 

Allnatur umgab, wie sein Denken vom Zug zur All-Einheit getragen war. Aber dies Allgefühl 

hielt nicht stich in schwerer Krankheit, in der Begegnung mit dem Tode. Die Frage nach dem 

lebendigen Gott stand auf; in der Jugend erwacht, blieb sie die entscheidende Frage seines 

ganzen Lebens. 

Der Lebendige Gott, das ist der Gegensatz zum Unbekannten Gott. „Wer darf ihn nennen? 

Und wer bekennen: Ich glaub ihn? Wer empfinden? Und sich unterwinden zu sagen, ich glaub 

ihn nicht? . .. Ich habe keinen Namen dafür! Gefühl ist alles; Name ist Schall und Rauch Um-

nebelnd Himmelsglut“. Im genauen Gegensatz zu Fausts Bekenntnis stehen Jesu Worte: „Ich 

aber kenne ihn“2. „Wer mich gesehn hat, hat den Vater gesehn“3. Der verborgene Gott hat 

sich den Namen gegeben, bei dem er genannt sein will: Christus ist „die Selbstoffenbarung 

des unsichtbaren lebendigen Gottes“. In solchen Sätzen berührte sich Kähler mit dem Grund-

anliegen von Albrecht Ritschl und dessen Schule, die Offenbarung Gottes in der Geschichte 

zu finden, im geschichtlichen Jesus in Sonderheit. Nur daß Kähler diesen Grundgedanken in 

mehrfacher Antithese entfaltete. 

Einmal dahin, daß ihm lebenslang spürbar blieb, wie tief der Gegensatz sei zwischen dem 

christlichen Gottesglauben und dem, was wir wie selbstverständlich übernommen haben. Wir 

sehen in Gott die höchste „Idee“, „das Absolute“; wir suchen ihm durch Abstraktion oder 

durch Intuition nahezukommen; er ist uns „das x“ hinter allem, was geschieht, „das x“ hinter 

unserer Religiosität und unserem Ethos — sehr gern hat Kähler diese an die Mathematik erin-

nernde Formulierung gebraucht. Aber mit alldem wird nur eine offene Frage umschrieben; die 

doch garnicht gestellt werden könnte, wenn nicht die Wirklichkeit des uns personhaft begeg-

nenden Gottes schon vor allem Fragen stände. 

Sodann hat Kähler schärfer als seine Zeitgenossen ein Problem gesehen, das mit dem parado-

xen Titel seiner berühmten Schrift umzeichnet ist: „Der sogenannte historische Jesus und der 

geschichtliche biblische Christus“ (1892). Der in der Geschichte wirksame Christus ist der 

von den Aposteln als der Gekreuzigte und Auferstandene verkündete, und nicht ein „histori-

scher“ Jesus, den erst unsere wissenschaftliche Technik mühsam hinter den Urkunden neu 

entdecken müßte. Dabei wußte Kähler genau um die Kunst des Historikers, und er übte sie 

selbst nach den Fragestellungen und Methoden seiner Zeit. Nur sah er das Problem, das in der 

Relativität aller historischen Feststellungen gegeben ist; während doch gerade die Geschichte 

die Sphäre ist, in der sich das personhafte Leben der Menschen abspielt. Der Mensch ist Per-

son, ist nicht nur Natur, und „die Persönlichkeit lebt in der Geschichte“. Kähler sah das Prob-

lem dieser Zweiseitigkeit: die Relativität alles Historischen einerseits, die Geschichtlichkeit 

des personhaften Lebens andererseits. Er erfaßte das Problem um so schärfer, weil er es sah 

unter der Frage nach Gottes Offenbarung. Die Lösung suchte er vom Begriff des „Überge-

schichtlichen“ her, der von Kähler erstmalig geprägt worden ist. Er sollte den Begriff des 

Übernatürlichen ersetzen: Gottes Offenbarung ist nicht übernatürlich, sondern über-geschicht-

lich. Damit ist gewiß noch nicht das letzte Wort gesprochen; der Ausdruck „übergeschicht-

lich“ hat sich als mißverständlich und ungenügend erwiesen. Aber es bleibt Kählers Ver-

dienst, ein Problem herausgestellt zu haben, dessen Dringlichkeit unserer Theologengenera-

tion vollends spürbar geworden ist; es sei nur an die Diskussion erinnert, die mit Rudolf Bult-

manns Arbeiten entstanden ist. 

Verwandt mit dem Erörterten ist die Frage nach der Bedeutung der Bibel. Kähler galt weithin 

als „Biblizist“, d. h. als ein Theologe, der seine Gedanken ohne Weiteres der Bibel zu entneh-

 
2 Joh. 7, 29. Vgl. z. B. „Der lebendige Gott“, S. 20, 4. 
3 Joh. 14,9. 



Schniewind - Martin Kähler 3 17.07.2024 

men glaubt und die Jahrhunderte seit deren Entstehung überspringen möchte. Aber gerade vor 

diesem Unternehmen warnte Kähler immer wieder. Er wußte mit Luther, daß die Bibel „der 

Kirche Buch“ sei, d. h. daß die Bibel nur unter dem beständig weitergegebenen Wort der der 

Kirche lebendig bleibt. Er entwarf in einem hallischen Universitätsprogramm den Plan einer 

neuen wissenschaftlichen Aufgabe: „Geschichte der Bibel in ihrer Wirkung auf die Kirche“4. 

— Dennoch konnte etwas Richtiges gemeint sein, wenn man vom „Biblizismus“ Kählers 

sprach. Sein gesamtes Denken war gesättigt mit biblischer Anschauung. Und ein entscheiden-

des Stück seiner Lebensarbeit bestand in dem Unternehmen, die Bedeutung der Bibel neu her-

auszustellen. Er verzichtete auf die Inspirationslehre in jeder Form; auch „Urkunde der Offen-

barung“ kann die Bibel nicht sein; denn Gottes Offenbarung läßt sich nicht, wie ein Stück 

menschlicher Historie, beurkunden. Wohl aber ist die Bibel „die Urkunde der kirchengründen-

den Predigt“5. Das Neue Testament ist die Urkunde der Verkündigung, durch die in der apos-

tolischen Zeit die Kirche gegründet ist. Die Verkündigung ist Zeugnis, ist Bekenntnis, ist die 

viva vox evangelii, wie die Reformatoren es nannten. Und die Offenbarung Gottes vollendet 

sich eben darin, daß die apostolische Predigt erwächst. Erst als der bezeugte, der verkündete, 

ist Christus der allzeit gegenwärtige. Kähler berief sich auf den „biblischen Begriff des Wor-

tes Gottes“. Nach biblischer Anschauung ist Gottes Offenbarung weder ein von der Geschich-

te losgelöstes Wort, das Kenntnisse oder Ideen vermittelt; noch besteht sie in einer Reihe von 

Taten oder dinglichen Tatsachen, die in sich stumm oder mehrdeutig bleiben. Vielmehr ist 

Gottes geschichtliches Handeln, Gottes Tat, allzeit im Wort gegenwärtig. Wieder wußte sich 

Kähler im genauen Gegensatz zu Faust: „Ich kann das Wort so hoch unmöglich schätzen“. 

Und wieder erscheint hier der Grundzug seines Denkens: er dachte die Offenbarung Gottes 

streng personhaft; daher „Geschichte“, und daher „Wort“. — „Geschichte“: Christus ist nicht 

zu trennen von seiner ihn verkündenden Gemeinde. Und er ist nie zu trennen von der Ge-

schichte, deren Gipfel er ist: das Alte Testament ist „die Bibel Jesu“; „auf dem Markt von 

Athen hätte man ihn als Lotterbuben abgewiesen“, man kann ihn nur verstehen unter dem 

Zeugnis der Gottesgeschichte im Alten Testament. Und „Wort“: Indem die Bibelfrage zur 

Frage nach der viva vox evangelii wurde, war die Problematik des 18. und 19. Jahrhunderts 

aus den Angeln gehoben. Man sah in der Bibel entweder das fehlerlose Buch; oder aber sie 

wurde als Dokument menschlicher Religiosität neben den vielen andern, eine Ahnung des 

All-Einen neben andern. Kähler überwand diese Alternative von innen her. Damit gab er der 

historischen Arbeit an der Bibel jegliche Freiheit, ohne doch die Einmaligkeit der Bibel preis-

zugeben. — Auch an diesem Punkt sind seine Gedanken erst in der letzten Forschungsgenera-

tion wirksam geworden. Das Problem „Wort Gottes“ ist in der Theologie der letzten 25 Jahre 

mannigfach behandelt worden, historisch wie systematisch. Man kann Kählers Gedanken und 

Fragen weiterbilden, aber man kann nicht hinter sie zurück. 

Kähler führte sein entscheidendes Anliegen, unsere Beziehung zu Gott streng personhaft zu 

bestimmen, nach allen Seiten durch. Sein Hauptwerk, „Die Wissenschaft der christlichen 

Lehre“, entfaltete den „reformatorischen Grundartikel“ von der Rechtfertigung. Die reforma-

torische Frage nach dem gnädigen Gott war für Kähler das wesentliche Anliegen des Denkens 

wie des Lebens. Seine historische Arbeit über „Das Gewissen“ (1878), heute noch unüberbo-

ten, zeigt die Richtung, in der sein Fragen von Anfang an ging. Zu der von Albrecht Ritschl 

angeregten Debatte über die christliche Lehre von der Versöhnung trug er Entscheidendes bei. 

Ihm war wesentlich, daß im gekreuzigten und auferstandenen Christus Gott selbst der person-

haft Handelnde ist. Und ihm war wesentlich, daß die einmalige Tat Christi dauernd gegenwär-

tig bleibt, da Christus in seinem Wort und in seiner Gemeinde sich als der Lebendige erweist. 

— Kähler nannte sich mit Bewußtsein einen Pietisten; er wußte sich zeitlebens als Tholucks 

Schüler. Aber er sah keinen Gegensatz zwischen Pietismus und Reformation. Ihm lag das 

 
4 Vgl. Dogm. Zeitfragen2, 1. „Zur Bibelfrage“, Leipzig 1907, S. 266ff. 
5 „Der sog. historische Jesus ...“2 1928, S. 22. 



Schniewind - Martin Kähler 4 17.07.2024 

geschichtliche Verdienst des Pietismus im „Wachhalten der reformatorischen Fragestellung“, 

in der Frage nach der certitudo salutis, wie die Reformatoren es nennen. Und wir sahen, daß er 

jeden wichtigen Gewinn seines eigenen Nachdenkens in reformatorischen Formeln ausprägte. 

So wären für Kähler die beiden Bewegungen, aus denen die Universität Halle1) erwachsen ist, 

eine Einheit. 

Er ist in der gegenwärtigen Arbeit unserer Fakultät so wenig vergessen wie in der gesamten 

theologischen Fragestellung. Die Gegenwartsnähe seiner Gedanken, von der wir mehrfach 

sprachen, zeigt sich auch darin, daß zwei Jahrzehnte nach seinem Tode seine wichtigsten 

Werke neu gedruckt wurden; der ,,historische Jesus“ (1928), die zwei Bände zur Bibelfrage 

und zur Versöhnungslehre (1937). 

In gekürzter Form erschienen in: 250 Jahre Universität Halle, Streifzüge durch ihre Ge-

schichte in Forschung und Lehre, Halle (Saale), 1944, S. 102-105. 

Quelle: Julius Schniewind, Nachgelassene Reden und Aufsätze, hrsg. v. Ernst Kähler, Berlin: 

Töpelmann, 1952, S. 166-172. 


