Martin Kahler
Von Julius Schniewind

Martin Kahler (6.1. 1835—7.9. 1912) gehdrte seit seiner Studentenzeit fast ausschlieBlich un-
serer Universitat an. Promoviert und habilitiert 1860, wurde er Extraordinarius in Bonn 1864,
in Halle 1867; nach dem Tode von Julius Muller empfing er dessen Ordinariat fur systemati-

sche Theologie 1879.

Gleich seinem Lehrer Tholuck war er ein Dozent, der eine tiefgehende paddagogische Wirkung
iibte. Noch im Sommersemester 1912 fiillte seine 6ffentliche Vorlesung iiber ,,Das malige-
bende Ansehen der heiligen Schrift den grofiten Horsaal des alten Gebaudes. Seinetwegen
kamen durch Jahrzehnte hindurch Studenten aus ganz Deutschland und aus dem nordischen
Ausland nach Halle. Wie bei Tholuck ging der EinfluB von den Vorlesungen weiter zu Einzel-
gesprachen, flr die ihn kein Zeitaufwand reute und deren Eindruck um so starker war, weil
aus der Strenge des sachlichen Gesprachs die Fragen des personlichen Lebens wie von selbst
entstanden. Sein Anteil an den von Tholuck gegriindeten Konvikten ist (iberragend. Deren
Satzungen und Ordnungen gehen auf ihn zurlck. Zur Begriindung des Schlesischen Konviktes
wurde er von Bonn nach Halle zurtickgerufen; er war durch 12 Jahre dessen Inspektor und op-
ferte die beste Kraft seiner Ménnerjahre dieser padagogischen Aufgabe. Er schuf hier eine
neue Form akademischer Erziehung: im Unterschied zu alteren Stiftungen &hnlicher Art
wurde eine wirkliche Gemeinschaft des Lebens gesucht, die an gemeinsamer Arbeit erwachst.

Kéhlers paddagogische Anliegen betrafen die gesamte Universitat. Assistenten fir die Geistes-
wissenschaften, die zugleich Tutoren waren; Einfilhrungskollegs, vermehrte Ubungen; Ein-
schrankung der Hauptkollegs, Einschrankung der Ferien, Zwischenexamina; das sind Forde-
rungen, die K&hler schon 1891 stellte und die heute erst teilweise erfullt sind. — Vor allem: er
bestimmte den Sinn des Universitatsstudiums als ,,Bildung an der Wissenschaft und durch
sie“l. Die Universitat ist nicht in erster Linie Pflanzschule kiinftiger Gelehrter; diese finden
die Ausbildung ihrer Gaben weithin selbsténdig, und sie bleiben im Ganzen der Studierenden
eine Minderzahl. Die Aufgabe der Universitit ist vielmehr dem ,,6ffentlichen Leben* zuge-
wandt; und dessen Dienste und Aufgaben bestimmen Auswahl und Abgrenzung der verschie-
denen Fakultaten. Dennoch ist die Universitét nicht eine Summe von Fachschulen. Das fur
das jeweilige Fach nutzbringende Wissen ist erst an der Praxis zu erwerben. Die Universitat
hingegen soll das Denken bilden, soll an der wissenschaftlichen Arbeit und durch sie die Fa-
higkeit wecken, selbstandig zu urteilen und zu handeln.

Kéhlers akademische Laufbahn entfaltete sich mit den sich weitenden pédagogischen Aufga-
ben. Ebenso entfaltete sich sein eigenes Denken am Unterrichten, und die wichtigsten seiner
literarischen Arbeiten erwuchsen aus den Aufgaben des geredeten Wortes, aus Kollegdiktaten
und Vortragen. Sein Denken war bis zuletzt ein Gesprach: ein Gesprach mit den Gedanken
des deutschen Idealismus. Kahler wurzelte tief in ihnen. Seine Jugend war durch die macht-
volle Einwirkung Goethes gepragt, und bis ins hohe Alter konnte er Goethe-Verse ins Kolleg
hinein sprechen. Eine umfassende literarische, geschichtliche, philosophische Bildung, ge-
néhrt auch in Stunden unfreiwilliger MuRe, in Krankheiten, durchwachten Nachten, liel? ihn
bis zuletzt in lebendigen Fragen bleiben, gestaltete noch seine letzten literarischen Arbeiten zu
einem Sich-selbst-Rechenschaft-Geben. Ein Zug zum Grundsatzlichen und Einheitlichen
flhrte ihn zur Geschlossenheit eines Systems, das in der Begriffsbildung vom deutschen Idea-
lismus her bestimmt war, inhaltlich aber gerade mit diesem rang. Goethes und Hegels An-
triebe, die Ké&hlers Anfange bestimmten, hatten im letzten nicht standgehalten. Kéahler konnte

1 Die Universititen und das 6ffentliche Leben®, S. 6.
Schniewind - Martin Kéhler 1 17.07.2024



noch im Alter davon erzadhlen, wie ihn auf den Wanderungen seiner Jugend das Gefuhl der
Allnatur umgab, wie sein Denken vom Zug zur All-Einheit getragen war. Aber dies Allgefuhl
hielt nicht stich in schwerer Krankheit, in der Begegnung mit dem Tode. Die Frage nach dem
lebendigen Gott stand auf; in der Jugend erwacht, blieb sie die entscheidende Frage seines
ganzen Lebens.

Der Lebendige Gott, das ist der Gegensatz zum Unbekannten Gott. ,,Wer darf ihn nennen?
Und wer bekennen: Ich glaub ihn? Wer empfinden? Und sich unterwinden zu sagen, ich glaub
ihn nicht? . .. Ich habe keinen Namen dafiir! Gefuhl ist alles; Name ist Schall und Rauch Um-
nebelnd Himmelsglut®. Im genauen Gegensatz zu Fausts Bekenntnis stehen Jesu Worte: ,,Ich
aber kenne ihn“%. ,,Wer mich gesehn hat, hat den Vater gesehn“. Der verborgene Gott hat
sich den Namen gegeben, bei dem er genannt sein will: Christus ist ,,die Selbstoffenbarung
des unsichtbaren lebendigen Gottes*. In solchen Sitzen beriihrte sich Kéhler mit dem Grund-
anliegen von Albrecht Ritschl und dessen Schule, die Offenbarung Gottes in der Geschichte
zu finden, im geschichtlichen Jesus in Sonderheit. Nur dal? Kahler diesen Grundgedanken in
mehrfacher Antithese entfaltete.

Einmal dahin, daB ihm lebenslang spurbar blieb, wie tief der Gegensatz sei zwischen dem
christlichen Gottesglauben und dem, was wir wie selbstverstandlich Gibernommen haben. Wir
sehen in Gott die hochste ,,Idee®, ,,das Absolute*; wir suchen ihm durch Abstraktion oder
durch Intuition nahezukommen; er ist uns ,,das x* hinter allem, was geschieht, ,,das x* hinter
unserer Religiositat und unserem Ethos — sehr gern hat Kéhler diese an die Mathematik erin-
nernde Formulierung gebraucht. Aber mit alldem wird nur eine offene Frage umschrieben; die
doch garnicht gestellt werden kdnnte, wenn nicht die Wirklichkeit des uns personhaft begeg-
nenden Gottes schon vor allem Fragen stande.

Sodann hat Kéhler schérfer als seine Zeitgenossen ein Problem gesehen, das mit dem parado-
xen Titel seiner beriihmten Schrift umzeichnet ist: ,,Der sogenannte historische Jesus und der
geschichtliche biblische Christus® (1892). Der in der Geschichte wirksame Christus ist der
von den Aposteln als der Gekreuzigte und Auferstandene verkiindete, und nicht ein ,,histori-
scher* Jesus, den erst unsere wissenschaftliche Technik mithsam hinter den Urkunden neu
entdecken miRte. Dabei wullte Kéhler genau um die Kunst des Historikers, und er tbte sie
selbst nach den Fragestellungen und Methoden seiner Zeit. Nur sah er das Problem, das in der
Relativitat aller historischen Feststellungen gegeben ist; wahrend doch gerade die Geschichte
die Sphare ist, in der sich das personhafte Leben der Menschen abspielt. Der Mensch ist Per-
son, ist nicht nur Natur, und ,,die Personlichkeit lebt in der Geschichte®. K4hler sah das Prob-
lem dieser Zweiseitigkeit: die Relativitat alles Historischen einerseits, die Geschichtlichkeit
des personhaften Lebens andererseits. Er erfal3te das Problem um so scharfer, weil er es sah
unter der Frage nach Gottes Offenbarung. Die Losung suchte er vom Begriff des ,,Uberge-
schichtlichen® her, der von Kédhler erstmalig geprigt worden ist. Er sollte den Begriff des
Ubernatiirlichen ersetzen: Gottes Offenbarung ist nicht tibernatiirlich, sondern tiber-geschicht-
lich. Damit ist gewil} noch nicht das letzte Wort gesprochen; der Ausdruck ,,libergeschicht-
lich* hat sich als miverstandlich und ungeniigend erwiesen. Aber es bleibt Kdhlers Ver-
dienst, ein Problem herausgestellt zu haben, dessen Dringlichkeit unserer Theologengenera-
tion vollends spurbar geworden ist; es sei nur an die Diskussion erinnert, die mit Rudolf Bult-
manns Arbeiten entstanden ist.

Verwandt mit dem Er0rterten ist die Frage nach der Bedeutung der Bibel. Kahler galt weithin
als ,,Biblizist“, d. h. als ein Theologe, der seine Gedanken ohne Weiteres der Bibel zu entneh-

2 Joh. 7,29. Vgl. z. B. ,,Der lebendige Gott“, S. 20, 4.
8 Joh. 14,9.

Schniewind - Martin Kéhler 2 17.07.2024



men glaubt und die Jahrhunderte seit deren Entstehung tUberspringen mdchte. Aber gerade vor
diesem Unternehmen warnte Kéhler immer wieder. Er wullte mit Luther, dal3 die Bibel ,,der
Kirche Buch® sei, d. h. da3 die Bibel nur unter dem bestiandig weitergegebenen Wort der der
Kirche lebendig bleibt. Er entwarf in einem hallischen Universitatsprogramm den Plan einer
neuen wissenschaftlichen Aufgabe: ,,Geschichte der Bibel in ihrer Wirkung auf die Kirche**.
— Dennoch konnte etwas Richtiges gemeint sein, wenn man vom ,,Biblizismus* Kdhlers
sprach. Sein gesamtes Denken war gesattigt mit biblischer Anschauung. Und ein entscheiden-
des Stiick seiner Lebensarbeit bestand in dem Unternehmen, die Bedeutung der Bibel neu her-
auszustellen. Er verzichtete auf die Inspirationslehre in jeder Form; auch ,,Urkunde der Offen-
barung“ kann die Bibel nicht sein; denn Gottes Offenbarung 148t sich nicht, wie ein Stiick
menschlicher Historie, beurkunden. Wohl aber ist die Bibel ,,die Urkunde der kirchengriinden-
den Predigt*®. Das Neue Testament ist die Urkunde der Verkiindigung, durch die in der apos-
tolischen Zeit die Kirche gegriindet ist. Die Verkindigung ist Zeugnis, ist Bekenntnis, ist die
viva vox evangelii, wie die Reformatoren es nannten. Und die Offenbarung Gottes vollendet
sich eben darin, daB die apostolische Predigt erwéchst. Erst als der bezeugte, der verkiindete,
ist Christus der allzeit gegenwiértige. Kéhler berief sich auf den ,,biblischen Begriff des Wor-
tes Gottes®. Nach biblischer Anschauung ist Gottes Offenbarung weder ein von der Geschich-
te losgeldstes Wort, das Kenntnisse oder Ideen vermittelt; noch besteht sie in einer Reihe von
Taten oder dinglichen Tatsachen, die in sich stumm oder mehrdeutig bleiben. Vielmehr ist
Gottes geschichtliches Handeln, Gottes Tat, allzeit im Wort gegenwartig. Wieder wuf3te sich
Kahler im genauen Gegensatz zu Faust: ,,Ich kann das Wort so hoch unmdglich schétzen®.
Und wieder erscheint hier der Grundzug seines Denkens: er dachte die Offenbarung Gottes
streng personhaft; daher ,,Geschichte®, und daher ,,Wort“. — ,,Geschichte*: Christus ist nicht
zu trennen von seiner ihn verkiindenden Gemeinde. Und er ist nie zu trennen von der Ge-
schichte, deren Gipfel er ist: das Alte Testament ist ,,die Bibel Jesu®; ,,auf dem Markt von
Athen hétte man ihn als Lotterbuben abgewiesen®, man kann ihn nur verstehen unter dem
Zeugnis der Gottesgeschichte im Alten Testament. Und ,,Wort“: Indem die Bibelfrage zur
Frage nach der viva vox evangelii wurde, war die Problematik des 18. und 19. Jahrhunderts
aus den Angeln gehoben. Man sah in der Bibel entweder das fehlerlose Buch; oder aber sie
wurde als Dokument menschlicher Religiositat neben den vielen andern, eine Ahnung des
All-Einen neben andern. Kahler Giberwand diese Alternative von innen her. Damit gab er der
historischen Arbeit an der Bibel jegliche Freiheit, ohne doch die Einmaligkeit der Bibel preis-
zugeben. — Auch an diesem Punkt sind seine Gedanken erst in der letzten Forschungsgenera-
tion wirksam geworden. Das Problem ,,Wort Gottes* ist in der Theologie der letzten 25 Jahre
mannigfach behandelt worden, historisch wie systematisch. Man kann Kahlers Gedanken und
Fragen weiterbilden, aber man kann nicht hinter sie zurtick.

Kaéhler flihrte sein entscheidendes Anliegen, unsere Beziehung zu Gott streng personhaft zu
bestimmen, nach allen Seiten durch. Sein Hauptwerk, ,,Die Wissenschaft der christlichen
Lehre®, entfaltete den ,,reformatorischen Grundartikel“ von der Rechtfertigung. Die reforma-
torische Frage nach dem gnadigen Gott war fiir Kahler das wesentliche Anliegen des Denkens
wie des Lebens. Seine historische Arbeit iiber ,,Das Gewissen® (1878), heute noch uniiberbo-
ten, zeigt die Richtung, in der sein Fragen von Anfang an ging. Zu der von Albrecht Ritschl
angeregten Debatte tber die christliche Lehre von der Verséhnung trug er Entscheidendes bei.
Ihm war wesentlich, daB im gekreuzigten und auferstandenen Christus Gott selbst der person-
haft Handelnde ist. Und ihm war wesentlich, daR die einmalige Tat Christi dauernd gegenwar-
tig bleibt, da Christus in seinem Wort und in seiner Gemeinde sich als der Lebendige erweist.
— Kahler nannte sich mit Bewul3tsein einen Pietisten; er wul3te sich zeitlebens als Tholucks
Schiler. Aber er sah keinen Gegensatz zwischen Pietismus und Reformation. Thm lag das

4Vgl. Dogm. Zeitfragen?, 1. ,,Zur Bibelfrage*, Leipzig 1907, S. 266ff.
5, .Der sog. historische Jesus ...“> 1928, S. 22.

Schniewind - Martin Kéhler 3 17.07.2024



geschichtliche Verdienst des Pietismus im ,,Wachhalten der reformatorischen Fragestellung®,
in der Frage nach der certitudo salutis, wie die Reformatoren es nennen. Und wir sahen, daR er
jeden wichtigen Gewinn seines eigenen Nachdenkens in reformatorischen Formeln ausprégte.
So wiren fiir Kahler die beiden Bewegungen, aus denen die Universitit Halle!) erwachsen ist,
eine Einheit.

Er ist in der gegenwaértigen Arbeit unserer Fakultit so wenig vergessen wie in der gesamten
theologischen Fragestellung. Die Gegenwartsnéhe seiner Gedanken, von der wir mehrfach
sprachen, zeigt sich auch darin, da3 zwei Jahrzehnte nach seinem Tode seine wichtigsten
Werke neu gedruckt wurden; der ,,historische Jesus* (1928), die zwei Bénde zur Bibelfrage
und zur Verséhnungslehre (1937).

In gekirzter Form erschienen in: 250 Jahre Universitat Halle, Streifziige durch ihre Ge-
schichte in Forschung und Lehre, Halle (Saale), 1944, S. 102-105.

Quelle: Julius Schniewind, Nachgelassene Reden und Aufséatze, hrsg. v. Ernst K&hler, Berlin:
Tdpelmann, 1952, S. 166-172.

Schniewind - Martin Kéhler 4 17.07.2024



