
Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 1 22.07.2024 

Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 

Von Hans Joachim Iwand 

Aber Gott sei gedankt, der uns allezeit Sieg gibt in Christo und offenbart den Geruch seiner 

Erkenntnis durch uns an allen Orten. Denn wir sind Gott ein guter Geruch Christi unter de-

nen, die selig werden, und unter denen, die verloren werden: Diesen ein Geruch des Todes 

zum Tode, jenen aber ein Geruch des Lebens zum Leben. Und wer ist hierzu tüchtig? Denn 

wir sind nicht wie die vielen, die das Wort Gottes verfälschen, sondern als aus Lauterkeit und 

als aus Gott reden wir vor Gott in Christo. (2. Korinther 2,14-17) 

Wir sind heute zusammengekommen, um in Dankbarkeit gegen Gott des Tages zu gedenken, 

an dem Martin Luther seine 95 Thesen an die Schloßkirche von Wittenberg anschlug. Wenn 

wir uns rückblickend der Entscheidung bewußt werden, die damit für die Geschichte der Kir-

che fiel, dann können wir kaum noch verstehen, in welcher Demut und in welch schlichtem 

Gehorsam die Reformation der Kirche Ereignis wurde. Und darum neigen wir leicht dazu, 

Menschen zuzuschreiben, was Gott allein wußte und wollte, und mit menschlicher Größe zu 

erklären, was allein als unbegreifliche Gnade und Güte Gottes angebetet und gepriesen wer-

den kann. Denn es ist Gottes Art, das Große im Kleinen zu verbergen und die Entscheidungen 

seitab von der großen Straße reif werden zu lassen; es ist seine Art, in der Stille zu beginnen, 

was von sich reden machen soll, und in Ohnmacht herauszustellen, was der Macht und Gewalt 

aller Welt trotzen wird. So bettete er seinen Sohn in einen Stall und begann das Gericht über 

die Welt im unscheinbarsten Winkel der Erde; so nahm er hier einen Mönch und trieb ihn, 

wohin er nicht wollte und gebrauchte ihn, wozu er ihn ersehen hatte. 

Es war nicht Luthers Absicht, mit diesem Thesenanschlag die kirchengeschichtliche Stunde 

heraufzuführen, die damit hereinbrach; er hat diese Thesen in lateinischer Sprache zum Zwe-

cke einer gelehrten Disputation über die Grundschäden der Kirche angeheftet; er hat sie am 

nächsten Tage, als niemand von den maßgebenden Leuten sich ihm stellte, ebenso unauffällig 

und still wieder abgenommen und geglaubt, es sei auch dies in den Wind geredet gewesen. 

Daß es anders kam, daß sie bald darauf in deutscher Sprache landauf, landab liefen, daß sie 

der Weckruf wurden, der Erlösungsruf für eine zerstörte und am Abgrund taumelnde Welt, 

der Gerichtsruf für eine üppige und ehrfurchtslose Kirche, der Sammelruf für alle, denen Not 

und Anfechtung und Sehnsucht des Herzens die Ohren geöffnet und die Herzen bereit ge-

macht hatte — wer hätte das wissen können, wer hätte es ertragen können, wenn er es gewußt 

hätte? Aber das dürfen wir wohl an Luther rühmen: Als es soweit war, hat er nicht zurückge-

schaut, hat den Pflug nicht mehr aus der Hand gegeben, hat gewußt, wer ihn rief und ist dem 

gefolgt, der vor ihm herging wie eine Feuersäule in dunkler Nacht. 

Wir sollten daraus etwas lernen: daß nämlich die Erneuerung der Kirche Gottes Sache ist, daß 

wir zwar die groben Schäden abstellen, die schlimmsten Mißbräuche bekämpfen, der Verhöh-

nung des Evangeliums entgegentreten können und sollen — daß aber das Letzte und Entschei-

dende nicht bei uns liegt, sondern bei Gott! Wenn er sein Wort senden wird, dann — und 

wirklich erst dann, werden die Blinden sehend, die Lahmen gehend, die Aussätzigen rein wer-

den; dann werden wir alle neu und wie vom Himmel her die frohe Botschaft hören; dann wird 

man sagen unter den Heiden: Der Herr hat Großes an ihnen getan! Die Reformation der Kir-

che, und das heißt ja die Rückkehr der Kirche in den Gehorsam gegen den einen Herrn, ist 

Gottes Werk. Dabei bleibt es trotz allem, was wir dazu getan haben und dazu noch tun wollen, 

dabei bleibt es ebenso, trotz allem, was andere — oder wir selbst! — dagegen getan haben 

oder vielleicht gerade jetzt dagegen zu tun im Begriffe sind. Unser Kampf und unser Ringen 

um die Erneuerung unserer Kirche findet hier seine Grenze: nicht am Widerstand der Men-

schen — Menschen sind in diesem Geschehen nur vorgeschobene Figuren —, sondern an 



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 2 22.07.2024 

Gott selbst. Vor ihm ist all unser Arbeiten und Mühen, unser Drängen und Treiben, unser 

Nachtwachen und unser Tagewerk nicht mehr als ein inständiges Rufen und Bitten, daß er 

selbst die Sache in die Hand nehmen und die Heiligkeit seines Tempels wiederherstellen 

möge. Vielleicht muß unser Drängen noch viel dringender, unser Rufen noch viel ungeduldi-

ger, unser Kämpfen noch viel härter werden; vielleicht müssen wir noch viel stiller, getroster, 

zuversichtlicher werden; vielleicht sind noch zuviel Ängstliche unter uns, die mutig werden 

müssen, zuviel Verwegene, die Furcht und Zittern lernen müssen. Das eine jedenfalls ist ge-

wiß: Die Zeiten, da Gott sich verbirgt, sind Zeiten, da es gilt, zu harren und zu hoffen, zu 

schweigen und zu dulden, zu bitten und zu wachen und nicht davon zu lassen, daß der Tag vor 

der Türe steht, da er sein Schweigen brechen wird und sein Recht offenbar werden wird wie 

Wasser und seine Gerechtigkeit wie ein starker Strom. Wohl uns, wenn wir darüber nicht 

müde werden! Wohl uns, wenn wir unser Sorgen und Mühen nicht ausspielen gegen seine 

Sorglosigkeit und Ruhe! «Der im Himmel sitzt, lacht ihrer.» Wohl uns, wenn sein Lachen un-

ser Trost ist, wenn wir dieses Lachen vernehmen mitten in unseren Tränen und hinter dem 

Hohngelächter unserer Feinde: Wohl uns, wenn wir wissen, daß die dunklen Täler auch zu 

den Wegstrecken gehören, die Gott seine Kirche führt, und daß Tränen die Aussaat sein müs-

sen, wenn die Erntezeit Freudezeit sein soll! Denn gerade heute, im Gedenken an die Refor-

mation, dürfen wir es einmal sagen, was uns das Herz so schwer macht: Gewiß, wir haben ge-

spürt, daß der Boden, auf dem wir stehen, erbebte, aber der Durchbruch des Wortes ist nicht 

erfolgt. Es glimmt allerorten unter der Decke, aber der Windstoß, der die Glut zum reinigen-

den, verzehrenden Feuer entfachen könnte, ist ausgeblieben. Der Wind Gottes weht, wo er 

will — nicht, wo und wann wir es wünschen. Darum ist unser ganzes Tun so jämmerlich an-

zusehen, ein Stehen, gewiß, aber darum gerade immer in Gefahr zu fallen; ein Bekennen, ge-

wiß, aber darum gerade immer in Gefahr zu verraten; ein Weg der Entscheidung gewiß, aber 

die Lust zu Kompromissen begleitet uns wie unser eigener Schatten. Das, was uns fehlt, kön-

nen wir uns nicht geben; wir können nicht die Stunde bestimmen, da es Zeit ist; wir können 

nicht Weise und Weg bestimmen, wie Gott uns helfen will. Es geht uns nicht anders, als es im 

Propheten Jesaias geschrieben steht: «Wie eine Schwangere, wenn sie schier gebären soll, 

sich ängstet und schreit in ihrem Herzen, so geht’s auch uns, Herr, vor deinem Angesicht.» 

Reformationsfeier? — Wenn doch die heut ein Wort des Trostes vernehmen möchten, die 

schier darüber zerbrechen, daß die Reformation der Kirche, nach der sie Ausschau hielten, uns 

nicht geschenkt worden ist! Oder soll ich sagen, noch nicht? Wer weiß, ob dies Nicht ein 

Nicht-mehr oder ein Noch-nicht bedeutet? Das weiß allein der, dessen Wege nicht unsere 

Wege und dessen Gedanken nicht unsere Gedanken sind. 

Und doch: «Gott sei gedankt, der uns allezeit den Sieg gibt in Christo.» Was für ein anderer 

Klang! Was für eine andere Stimme! Mitten hinein in unsere Niederlagen und Niedergeschla-

genheit diese Gewißheit: Allezeit ist der Sieg unser. Wir würden uns täuschen, wenn wir glau-

ben würden, der Mann, der diese Worte niederschrieb, hätte äußerlich gesehen Grund zu ei-

nem derartigen Ausspruch gehabt. Selten ist die Lage des Apostels Paulus auswegloser, be-

drängter, verzweifelter gewesen als in jenen Tagen, da er seinen letzten Brief an die Ge-

meinde zu Korinth abfaßte. Wir spüren die Kämpfe, die hinter ihm lagen und die ihm bevor-

standen, aus jeder Seite dieses bewegten Schreibens heraus. Da waren dramatische Auseinan-

dersetzungen mit falschen Brüdern, ehrgeizigen Rivalen, die das Ernten liebten, wo sie nicht 

gesät hatten; da waren Spaltungen und Parteiungen, da arbeitete man mit gemeinsten Unter-

stellungen und tat schon damals, was sich ja bis heute als erstaunlich praktisch erwiesen hat, 

man beschuldigte den Apostel alles dessen, was man selbst tat: Ihm sollte es allein auf Ruhm, 

Ausbeutung, Geld, tyrannisches Regiment ankommen, er sollte hinterhältig sein, er sollte die 

Macht der Verführung haben und was dieser Dinge mehr sind. Aber Paulus, obschon fast zer-

brechend unter diesen Anfeindungen und ihren Auswirkungen, setzt alledem eins entgegen: 

Gott ist Sieger! Ihm dankt er, auch hier und auch für alles, was ihm widerfährt. Das ist das al-

lererste in solchen Situationen, daß wir eins nicht vergessen: Gott bleibt der Sieg! Ganz 



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 3 22.07.2024 

gleich, wie unsere äußere Lage sich ansehen mag, jeder Schritt auf diesem Wege muß, mit 

Gottes Augen gesehen, ein Fortschritt sein. Auch die Zeiten der Mißerfolge und Niederlagen 

stehen im Zeichen seines Sieges. In die Enge getrieben, zu Boden geworfen, zum Schauspiel 

geworden für Engel und Menschen, sehen wir, was die Welt — sehr zu ihrem Schaden! — 

nicht sieht: daß über uns hinweg der Sieg Gottes geht. Wir mögen fallen, aber er steht, wir 

verlieren, aber er gewinnt, wir gehen zurück, aber eben damit geben wir ihm das Feld frei zum 

Gegenstoß. Und darum ruft der Apostel allen, die in solcher Bedrängnis verzagen möchten, 

mit letzter Kraft das eine zu: «Diese Siege der Welt über uns Christen sind ja in Wahrheit ihre 

Niederlage; unser Fall ist unser Aufstieg, unser Rückzug unsere Rettung; wenn wir am Ende 

sind, hebt Gott erst an, und wenn wir geschlagen sind, schlägt die Stunde seines Triumphes.» 

Denn Gott allein gebührt die Ehre. Darum muß deutlich werden, wer für wen streitet, damit 

sich niemand überhebe und sage: Meine Hand hat mich erlöst. Wer für wen streitet! Wie ver-

messen, wenn Menschen sich einbilden, sie könnten für Gott den Sieg erringen. Eifer für Gott, 

aber ohne Erkenntnis nennt Paulus eine solche Haltung. Streiten wir denn für das Evangelium 

oder das Evangelium für uns? Singen wir: Wir streiten für den rechten Mann — oder singen 

wir nicht vielmehr: Es streit’ für uns der rechte Mann? Wollen wir nicht auch glauben, was 

wir singen? Und wollen wir nicht auch einmal nach dem handeln, was wir glauben: uns von 

Gott retten lassen?! Wie töricht von der Welt, zu meinen, wenn sie mit uns fertig wird — und 

sie wird eben doch immer wieder mit uns fertig —, dann sei sie auch mit dem Evangelium des 

lebendigen Gottes fertig. Aber um wieviel törichter, wenn wir nicht klüger sind als die Welt in 

ihrem Wahn und nun auch unsererseits meinen, unser Untergang sei der Untergang des Evan-

geliums! Sehen wir denn nicht, was doch heute wahrlich nicht so schwer zu sehen ist, daß in 

unserem Leiden der Sieg des Evangeliums offenbar wird, daß das Leben Jesu Christi nicht of-

fenbar werden kann durch uns, wenn wir das Sterben Jesu nicht an unserem Leibe zu spüren 

bekommen? Darum — wie es auch immer mit unserem Leben bestellt sein mag, ob wir nach 

menschlichem Ermessen schon untergepflügt sind, zu den Toten, den Vergessenen, den Erle-

digten geworfen — es wird in jedem Falle ein Schritt vorwärts sein in dem Triumphzuge, den 

Gott angetreten hat. Es gibt im Leben der Zeugen Gottes keine toten Punkte, wie merkwürdig 

verworren und zerrissen ihr Dasein von außen gesehen auch erscheinen mag; jeder Tag ist 

eingeordnet in den Siegeslauf der Botschaft, der sie dienen — denn Gott gibt ihnen nicht dann 

und wann Erfolge, sondern «allezeit den Sieg». 

Darum könnten wir schon ein wenig trotziger, unbekümmerter, zuversichtlich inmitten all un-

serer Bedrängnisse stehen. 

Was haben wir denn zu fürchten? Wir sollten der Welt und ihren Schleppenträgern unser Sie-

geslied ein wenig lauter in die Ohren singen und uns auf den Adlerflügeln des Dankes ein we-

nig höher über die Enge unserer Lage erheben; wir sollten dafür sorgen, daß alle, die über uns 

frohlocken, das Lied zu hören bekommen, das ihren Mutwillen dämpft, kein Klagelied, son-

dern ein Siegeslied, damit bei uns wahr werde, was gesagt ist: «Man singt mit Freuden vom 

Sieg des Herrn in den Hütten der Gerechten.» 

Und worin besteht unser Sieg? Der Apostel sagt: «Gott offenbart den Geruch seiner Erkennt-

nis durch uns an allen Orten.» Durch diesen Kampf um das Evangelium von Jesus Christus 

geschieht nämlich etwas sehr Seltsames. Es entsteht ein Gerücht um die Dinge Gottes. Es ist 

dann nicht mehr so, wie die Welt das gern hat, daß Gottes Sache einigen Pfarrern und ernsten 

Christen überlassen wird und sie davon unberührt bleibt. Gerade sie selbst muß Handlanger-

dienste leisten, daß dies Gerücht von Gottes Tat in Jesus Christus durch alle Gassen und Häu-

ser läuft, daß es Ohren und Herzen erreicht, die es solange nicht erreichen konnte, daß es dem 

«Raum der Kirche» entspringt und die Welt unsicher macht! Vor Statthalter und hohe Richter 

wird der Apostel geführt, Leute, die es sich nicht hätten träumen lassen, müssen auf einmal 

Entscheidungen fällen in der Sache des Jesus von Nazareth. So dringt der Geruch der Er-



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 4 22.07.2024 

kenntnis Gottes durch alle Türen und Ritzen; man mag sich noch so hermetisch dagegen ab-

dichten, der Auferstandene geht durch verschlossene Türen und der Totgeglaubte wird zur un-

heimlichen Unruhe für die Lebenden. Alle müssen sich an ihm entscheiden: heute, die oben 

sind, und morgen, die unten sind, heute die Frommen und morgen die Gleichgültigen, heute 

die Nachdenklichen und morgen die Spötter. Das mag ärgerlich sein, eine sinnlose Störung in 

den dringenden Angelegenheiten der Politik und der Wirtschaft, eine lästige Plage für den Re-

alisten von heute — was können wir dagegen tun? Wer hat denn diese Sache in Umlauf ge-

bracht? Die Frage «wie dünkt dich um Christus» ist nun einmal aus dem Faß, und es ist fast 

neckisch zu sehen, wie Kirchenmänner und Weltleute sich um die Wette bemühen, sie noch 

einmal einzufangen. Wird es ihnen gelingen? Wird sie nicht schneller laufen, als daß wir sie 

einholen, geheimnisvoller, als daß wir sie unter Aufsicht stellen können? 

Sie läuft nicht eigentlich als Frage, sondern als Anfrage und Behauptung, als Gewißheit und 

Kunde, als Erkenntnis, wie unser Text sagt, als Licht, das durch die Dunkelheit bricht. Denn 

das ist die Botschaft des Evangeliums, daß es nichts ist mit dem, was wir für Gott und für 

göttlich halten, was wir über Gott denken und dichten, raten und vermuten. Gott hat sich von 

ihm selbst her zu erkennen gegeben, er selbst hat dem Geheimnis, das ihn umgibt, ein Ende 

gemacht; er hat seinen Namen kund gemacht und seinen Willen vollbracht. Die Zeit des unbe-

kannten Gottes ist dahin. Das Zwielicht, da Gott und die Götzen ineinander verschwimmen, 

ist gewichen. Ein Name allein gilt und in ihm sollen selig werden alle Völker. Denn das heißt 

Jesus Christus: Gott mitten unter uns! In seinem Wort redet Gott mit uns, in seinem Leben ist 

er bei uns, in seinem Tode stirbt er für uns. «Und ist kein anderer Gott.» 

Darum wollen wir nicht müde werden. Es sind nicht die Menschen, die uns bedrücken und be-

drängen, umhertreiben und uns keine Ruhe lassen, bald vor die Gewaltigen führen, bald wie-

der ins Dunkel abschieben möchten; es ist Gott selbst, der in seiner List die Welt gebraucht, 

daß sie die Kunde von ihm in Umlauf setzen muß; der in dem allen und hinter dem allen steht 

und dahin wirkt, daß seine Erkenntnis ausgebreitet werde und die, die nichts vernommen ha-

ben, die Kunde von dem Heil in Christo vernehmen müssen. Unsere Drangsal — das ist seine 

Mission. Volksmission, wenn wir so wollen, nur ganz anders, als wir sie betreiben und darum 

zum ersten Mal segensreich, unabsichtlich, verheißungsvoll. Hier wird das Samenkorn in die 

Erde gesenkt, und das bringt Frucht. Was machts, wenn wir darüber aufgerieben werden, 

wenn Gott über uns hinweg den Weg zu unseren Brüdern findet und sie zu ihm? 

Freilich, wenn Gott die Ausbreitung seines Evangeliums selbst in die Hand nimmt, dann geht 

es anders, als wenn wir Menschen das nach unseren Plänen, Ideen und Missionierungsabsich-

ten inszenieren. Bekehrungsversuche macht Gott nicht. Gott macht eine Frage groß, die sonst 

nur klein geschrieben wird; Gott macht eine Frage dringend, die sonst Zeit hat; Gott stellt den 

Menschen an den einen Punkt, um den dieser sonst herumgeht. Wenn Gott ihm in den Weg 

tritt, dann muß er gerade da anhalten. Heil oder Verlorensein nennt der Apostel diese Frage, 

Leben oder Tod heißt die Entscheidung. Gerade die Frage, die wir aus unserem Dasein gestri-

chen haben, weil wir so klug — oder weil wir so sicher sind, gerade den Punkt, den wir für 

erledigt hielten, an dem wir, die aufgeklärten, allwissenden Menschen von heute, unvorberei-

tet und so ratlos sind — gerade ihn greift Gott auf. Warum haben wir eigentlich diese Frage 

gestrichen? Haben wir das getan, weil uns andere Fragen wichtiger erschienen? Oder erschei-

nen uns nun zur Strafe die anderen Lebensfragen so wichtig, weil wir die wichtigste hintange-

setzt haben? Sind vielleicht darum die kleinen Sorgen zu großen, gespenstisch großen Sorgen 

geworden, weil die eine Sorge, die Sorge um das Heil der Seele dem Leichtsinn zur Beant-

wortung überlassen wurde? Was sind wir für erbärmliche Kreaturen darüber geworden! Mer-

ken wir nicht, daß bald eine Frage alle anderen verdrängen wird, die Magenfrage? Die Frage, 

die wir mit dem Tier gemein haben! Merken das vielleicht auch schon die unter uns, die sich 

geistige Menschen nennen? Begreifen sie die erschreckende Perversion, die in dieser 



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 5 22.07.2024 

Entwicklung liegt? 

Aber vielleicht haben wir diese Frage nach dem Heil, nach dem wahren Leben, nach dem 

Frieden darum ausgeschieden, weil wir an ihr verzweifelten, weil ein unausgesprochenes Ein-

verständnis darüber herrscht, daß unser Leben doch nichts anderes ist als ein lichter Augen-

blick in ewiger Nacht! Oder wagen wir darum nicht mehr, dieser Entscheidung ins Gesicht zu 

sehen, weil sie uns längst entschieden erscheint? Heil oder Verderben — was fragen wir 

noch? Wie kann ein Reiner kommen von den Unreinen? Tod oder Leben — wer hats in der 

Hand? Denn unser Leben ist wie Gras und wie des Grases Blume. Wie dem auch sei, ob es die 

Sorge um das tägliche Brot ist oder die Verzweiflung, mit der wir die Welt und uns selbst 

durchschauen, oder die Skepsis, die uns abhält, mit Fragen erneut anzufangen, an denen sich 

die Jahrtausende müde gedacht haben — wenn Gott uns anhaucht mit seiner Erkenntnis, dann 

ist auf einmal diese Frage da, als einzige, als die Frage, der gegenüber alle anderen in einem 

bangen, ehrfurchtsvollen Schweigen verstummen. Dann ist der Herr in seinem heiligen Tem-

pel und stille vor ihm ist alle Welt. 

Wenn Gott die Frage von Heil oder Verderben an uns stellt, dann ist das etwas anderes, als 

wenn wir sie uns selbst oder anderen stellen. Dann bleibt es nicht bei der Frage, sondern dann 

entscheidet sich, wohin wir gehören. Denn diese Botschaft von Gott, das Wort von seiner 

Gnade in Jesus Christus, ist den «einen ein Geruch des Todes zum Tode, den anderen aber ein 

Geruch des Lebens zum Leben». Es ist nicht nur so, daß mit dem Wort vom Kreuz in unserem 

eigenen Leben eine Entscheidung fällt, sondern es tritt auch eine Scheidung unter den Men-

schen ein. Die Menschen reagieren verschieden darauf. Es gibt Leute, die riechen hier das Le-

ben. Es wird nicht gesagt, was das für Leute sind, davon redet die Schrift an anderer Stelle ge-

nug. Hier sagt sie nur das eine: Es sind Leute, die sozusagen für diese Botschaft prädestiniert 

sind, es sind die Adressaten, die Gott mit seiner Botschaft im Auge hatte — sie wissen, wo-

rum es sich handelt und wissen, daß sie gemeint sind. Es ist ein unbegreifliches Wunder, daß 

es in der Welt immer wieder Menschen gibt, die in dem Wort vom Kreuz den Lebensgeruch 

wittern, der sie anzieht und nicht mehr losläßt. Sie glauben dem Wort, noch ehe sie’s verste-

hen, und umfangen den Mann am Kreuz, als gäbe es nichts anderes auf der Welt, nichts ande-

res im Himmel und auf Erden, das ihm gleich käme. Solche Menschen nennt die Schrift «Hei-

lige», obschon sie vor sich und anderen oft sehr unheilig sind, und wir haben uns daran ge-

wöhnt, solche Menschen Christen zu nennen. Wohl uns, wenn wir dazu gehören! Denn es gibt 

hier nur ein Entweder-Oder: entweder diese Botschaft von Christus ist uns Leben und Selig-

keit oder sie ist uns lediglich die Kunde von einem Toten, vielleicht von einem der großen 

Unsterblichen, wie man heute sagt, aber dieser Euphemismus ist ja nur der gebildete Aus-

druck dafür, daß Jesus vielleicht noch unter die Großen der Vergangenheit, jedenfalls aber un-

ter die Toten gehört. Diese Leute nennen die Botschaft vom Kreuzestod die Negation des Le-

bens; ohne es zu wissen, sprechen sie sich selbst ihr Todesurteil. Das ist das Geheimnis dieser 

Frage Gottes an uns, daß wir, ohne es zu wissen, uns selbst das Urteil sprechen. Wir meinen, 

wir fällten ein Urteil über Jesus Christus; wir sagen vielleicht, daß wir bestimmte Gedanken 

seiner Lehre sogar positiv werten — heutzutage scheint man das ja schon als einen Erfolg für 

das Christentum zu buchen — aber die Axt, die wir werfen, kommt zurück und trifft den, der 

sie schleudert. «Ein Geruch des Todes zum Tode». Wer nicht anbetet, der muß urteilen, und 

wer urteilt, der muß sich selbst damit das Urteil sprechen — ein Drittes gibt es nicht, so wenig 

wie es ein Drittes gibt zwischen Leben und Tod. 

Hier sollten einmal diejenigen unter den Theologen und Predigern ihre Kunst versuchen, die 

aus dem Christentum eine allgemeine Wahrheit, eine allumfassende, menschheitsbeglückende 

Religiosität machen möchten; die Leute, die nicht wahr haben wollen, daß dasselbe Wort den 

einen zum Leben und den anderen zum Tode gereicht, weil sie sich das nicht denken können! 

Wenn wir die Christusbotschaft dahin reformieren wollten, daß sie auch diesen Köpfen 



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 6 22.07.2024 

eingeht, dann wird es gar bald unserer Kirche gehen wie jenem Toren, der schließlich nichts 

anderes tun konnte, als sich einen Mühlstein um den Hals zu legen und sich in den Brunnen 

zu stürzen. Denn haben wir erst das Ärgernis preisgegeben, dann werden wir auch alles an-

dere preisgeben oder preisgeben müssen, was uns Gott in seiner Offenbarung geschenkt hat; 

und beginnen wir erst, Gottes Wahrheit nach den hohlen Köpfen zurechtzuschneiden, die dar-

über räsonnieren, dann wird mit Recht von uns gelten, was Jesus über seine Zeitgenossen ge-

sagt hat: «Die Weisheit muß sich rechtfertigen lassen von ihren Kindern.» 

Das Ärgernis ist ja in sich selbst viel süßer und gnadenreicher als alles, was jene Heilsprophe-

ten sagen und bieten können. Man muß nur die bittere Schale zerbrechen und den süßen Kern 

herauslösen. Denn mit dieser Entscheidung an Jesus Christus dem Gekreuzigten wird alles 

aufgehoben und annulliert, was bisher in unserem Leben entschieden schien. Es ist, als ob 

Gott einen neuen Tag der Schöpfung ansetzte und jeder Mensch, wer er auch sei, noch einmal 

die Möglichkeit hätte, von vorn anzufangen: Heil und Unheil, Leben und Tod sind nun nicht 

mehr Schicksal und Schuld, Gesetzlichkeiten und Tatsächlichkeiten, sondern es ist, als ob 

Gott sagen wollte: «Wie es auch um euch steht, an diesem meinen Sohn allein soll sich ent-

scheiden, was euch zukommt, es ist niemand so verloren, der nicht in ihm das Heil empfangen 

könnte, es ist aber auch niemand so gerecht und fromm und gut, daß er nicht in ihm gerichtet 

würde.» Es ist, als ob die Ewigkeit mitten in der Zeit aufbräche, und alles, was ist, darüber ins 

Wanken geriete, und das, was nicht ist, hervorbräche in einer neuen, unverlierbaren Weise. 

Denn so heißt es: «Wer in Christus ist, ist ein neues Wesen.» Niemand ist so jung, daß ihm 

diese Erneuerung nicht not täte, niemand so alt, daß sie ihm nicht widerfahren könnte, nie-

mand so weise, daß er das begriffe, niemand so einfältig, daß darüber sein Herz nicht froh 

würde, niemand so gut, daß ihm diese Umkehrung erspart bleiben, niemand so verloren, daß 

sie an ihm nicht kräftig werden könnte. Alle Maßstäbe, mit denen wir messen, sind zerbro-

chen; nur eins soll gelten vor Gottes Thron und in Gottes Gericht: «Wieviele ihn aber aufnah-

men, denen gab er die Macht, Gottes Kinder zu werden, die an seinen Namen glauben.» 

Das gilt es zu verkündigen, und das gilt es so zu verkündigen, so, daß eine ewige Entschei-

dung kund gemacht wird, mehr, daß sie Ereignis wird. «Und wer ist hierzu tüchtig? Denn wir 

sind nicht wie die vielen, die das Wort Gottes verfälschen, sondern als aus Lauterkeit und als 

aus Gott reden wir vor Gott in Christo.» Es mag uns ein Trost sein, vielleicht auch eine Mah-

nung, die unserem Verurteilen Zurückhaltung auferlegt, wenn wir hören, daß die Erscheinung 

solcher Prediger, die aus dem Worte Gottes ein Geschäft machen, älter ist, als wir glauben. 

Das stammt nicht erst von heute. Wir brauchen allerdings auch nicht weitläufig zu erklären, 

wen der Apostel hier im Auge hat. Das illustriert uns unsere Zeit zur Genüge. Die Leute, die 

Paulus meint, sind solche, bei denen das Wort Gottes seinen Preis hat, vielleicht einen sehr 

hohen, aber immerhin doch einen Preis. Gottes Wahrheit wird in einen Wert umgemünzt, 

dann kann man sie feilbieten. Ob je schon einer mit Gottes Wort betraut wurde, den diese 

Versuchung nicht umlagerte? Hat doch der Satan Jesus selbst nicht verschont und ihm ein be-

zauberndes Angebot gemacht. 

Da hilft nur, daß man da stehen bleibt, wo man hingestellt wird, wenn man in Christo redet. 

Aus Gott, Gott gegenüber. Das heißt: Gott im Rücken und Gott im Angesicht, so daß es keine 

Flucht gibt, keinen Rückzug und kein Überlaufen zum Gegner. Gott selbst ist unser Auftrag-

geber, und Gott selbst ist unser Hörer. Wer sein Wort reden muß, der gerät in den Lichtkegel 

seiner Wahrheit und wird durchleuchtet bis in die verborgensten Fasern seines Herzens. Könnt 

ihr verstehen, wie furchtbar die Lage ist, in die ein Mensch hineingezwungen wird, jedesmal, 

wenn er Gottes Wort kund machen soll? Wie ein Gefangener Gottes muß man dann reden, 

was Gott geredet, gebieten, was Gott geboten, wehren, was Gott verwehrt hat. Stehen wir so? 

Stehen wir zu denen, die so stehen? Steht unsre Kirche so, redet sie so, aus diesem Zwang 

heraus? Es hat einmal einer so reden müssen und aus seinem Zeugnis wurde unsere Kirche, 



Iwand - Predigt über 2. Korinther 2,14-17 (1935) 7 22.07.2024 

die lutherische Kirche geboren, der, dessen wir am Anfang gedacht haben — er konnte nicht 

anders. 

Wenn wir das werden von uns sagen können, von unserem Zeugnis, wenn unsere Kirche so 

wird reden müssen, und wo immer sie jetzt schon so redet, da hat das Wort Gottes keinen 

Preis mehr, sondern da darf es heißen und da wird es heißen: «Wer dürstet, der komme, und 

wer da will, der nehme das Wasser des Lebens umsonst.» 

Gehalten am 31. Oktober 1935 (Reformationstag) in Bloestau. Ursprünglich erschienen in: 

Bekenntnispredigten, hrsg. v. Julius Sammetreuther, Heft 8, Müchen: Chr. Kaiser, 1935, S. 

12-23. 

Quelle: Hans Joachim Iwand, Nachgelassene Werke, Bd. 3: Ausgewählte Predigten, hrsg. v. 

Hans Helmut Eßer und Helmut Gollwitzer, München: Chr. Kaiser Verlag 1963, Seiten 45-56. 


