Die Proklamation der Offenbarung gegentber der Religion. Zu Karl Barths
Kirchlicher Dogmatik

Von Hans Joachim Iwand

Das Thema, das in gewissem Sinne das Thema geworden ist, welches eine so grundlegende
Anderung in allen unseren wissenschaftlichen und kirchlichen Fragen hervorgerufen hat, ist
beschlossen in der Frage: Was ist Theologie? Die Theologie hat anders, als das im neunzehn-
ten Jahrhundert der Fall war, eine zentrale Bedeutung erhalten. Wenn man Schleiermacher als
einen der typischen Vertreter dieses Jahrhunderts ins Auge faf3t, dann wird man sagen diirfen:
ihm ist die Theologie ein unentbehrliches Moment im Rahmen der gesamten Kultur der
Menschheit. Auch der Herdersche Satz, wonach Humanitat ohne Religion nicht denkbar sei,
gehort hierher. Und darum, weil der Mensch, die Gesellschaft, und zwar gerade die auf Hu-
manitét ausgerichtete Gesellschaft, im Zentrum des philosophischen und spekulativen Interes-
ses steht, ist das Phanomen der Religion in allen seinen seelischen und geschichtlichen Aus-
wirkungen das zentrale Problem, welches dieses Jahrhundert beschaftigt. Nur insofern und in-
soweit als sie Religionswissenschaft ist, treibt man Theologie. Theologie ist nicht prima scien-
tia, denn das Primére ist das Leben, insonderheit das fromme Leben. Hier zeigen sich die ech-
ten Phanomene; die Theologie ist demgegenuber, wie alle Wissenschaft dem Leben gegen-
uber, sekundér, ist Reflexion, ist Ordnung, Systematik dieser Lebensvorgange. Das Leben
selbst, hier also das Gotterleben, ist letztlich etwas Irrationales, etwas, worauf wir nur hindeu-
ten konnen, ein ineffabile, ein mysterium tremendum, dem gegentber wir nur ehrfurchtsvoll
den Finger auf den Mund legen kénnen ...

Was ist Religion im Lichte der reformatorischen Theologie? — Religion ist nomos, der religi-
0se Mensch ist der Mensch unter dem Gesetz, und der areligiose Mensch ist der Mensch
,.ferne vom Gesetz*, Religion ist natirrliche Theologie — und nach der Meinung der Reforma-
toren ist die tiefe und bewegende Kluft zwischen Gesetz und Evangelium eben das, was wir
Religion und Offenbarung nennen. Denn Offenbarung ist das Jenseits aller Religion, ist Got-
tes Wort und Gottes Gegenwart, ist die Prasenz des neuen Aons mitten in der alten, vergehen-
den Welt.

Lex, religio, peccatum, ira Dei — das steht alles auf einem Nenner, auf der anderen Seite aber
steht gratia, verbum Dei, promissio, fides. Das ist der groRe Erfolg von Karl Barths Romer-
brief, dal? er die paulinische Theologie nun auf einmal mit den Augen der Reformatoren liest,
dall Romer 7 der Schrei des unerldsten, des religiosen Menschen ist, dal} das Beste aller natiir-
lichen Religion die Frage ist, dal uns, wenn wir ehrlich sind, nichts anderes ubrig bleibt, als
dem ,,unbekannten Gott*“ einen Sockel zu errichten — als mitten unter diesem Synkretismus
modern-heidnischen Gotzendienstes die erschiitternde Erkenntnis einzusetzen, dal} wir nichts
wissen, daB alles, was man da Gott nennt, ein Menschengott ist, dal3 hier Feuerbach gesiegt
hat oder noch siegen wird, weil es hier — im Zuge der Religionswissenschaft — nicht um
Theologie, sondern um Anthropologie geht.

Aber so erschreckend diese Bestandsaufnahme ist, so grof3 ist doch die unter diesem Erschre-
cken verborgene Freude, die geheime Hoffnung, die diese Erkenntnis in sich birgt. Denn

Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenuber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik
1 15.07.2024



wenn es so ist, wenn die Offenbarung jenseits dieses Gebietes liegt, das mit dem Namen Reli-
gion umschrieben ist, dann bedeutet ja der Einbruch des Gegners in dieses Feld, dann bedeu-
ten die moderne Sékularisation und die Skepsis, dann bedeutet all das, was man Nihilismus
nennt, gar nichts. Dann ist der Sieg, den die moderne Wissenschaft mit dem Sturz dieser Got-
ter errungen zu haben glaubt, nur ein Scheinsieg, dann ist in Wahrheit die Schlacht noch gar
nicht in das Zentrum, in die Schlusselstellung der eigentlichen Position des Glaubens vorge-
drungen, dann hat Gott nun doch noch Seine Position verborgen gehalten und, wer weil3, was
geschehen wird, was geschehen kdnnte, wenn Er von dort aus gegen die allzu sicheren, allzu
ubermlditig ihren Sieg feiernden Menschen seinen Gegenangriff startet. Das Evangelium ist
frei, es hat seine eigene Strategie behalten. Mag sich der moderne Mensch darin, daf er der
moderne Mensch sei, noch so sehr verfestigen, mag er noch so sicher darin sein, daR er die
Welt entzaubert habe und damit nun auch den Mythos der Offenbarung des Christengottes
aufgedeckt, zunichte gemacht habe — er hat seine ganze Sicherheit auf der These aufgebaut,
dal’ Religion das Ganze sei, dal} der Mensch, nicht Gott, das A und O ist, dal3 der fromme, der
religidse Mensch nun durch den gottlosen, den aufgeklarten Menschen abgel6st sei, der be-
griffen hat, dall Gott tot ist -, diese These des modernen Menschen ist seine tiefste, ureigenste
Blindheit. Evangelium heif3t, dal} es eine Botschaft gibt, die in ,,keines Menschen Herz ge-
kommen ist*, dal® auch all dies besorgte, geschéaftige und ziellose Bemiihen der Theologen
und Kirchenménner, sich apologetisch mit diesem ,,modernen Menschen* auseinanderzuset-
zen, verlorene Miihe ist. Man sollte dieses grofRe Heer von fragwiirdigen Soldaten nach Hause
schicken: denn wenn Gott seine Schlachten schldgt, dann macht er das mit seinem Gideon und
jener kleinen Schar, die mit Gottes Macht und seinem Feldruf ins Lager der Feinde einbricht.
Freude bedeutet darum diese Erkenntnis, weil sie uns den Blick auf die Mdglichkeiten Gottes
— die totaliter aliter sind als das, was in diesem Aon und von diesem von Tod und Blindheit
und Suinde her gezeichneten Menschen als Mdglichkeit einsichtig ist.

An die Stelle des religidsen Erlebens tritt ein anderes ,,Ereignis®, dem nun die theologische
Existenz zugeordnet wird — die Verkiindigung. Verkindigung in jenem biblischen Sinne, dal
Gott redet und geredet hat und nun Zeugen dieser seiner Botschaft auftreten. Die Theologie
hat es also mit einem solchen Einbruch mitten in unsere menschliche Existenz, mit dem Ein-
bruch des Gegners mitten in unsere Reihen zu tun. Ganz im Sinne des Satzes: Verbum Dei,
quoties venit, venit adversarius hominis (Luther), ist Offenbarung hier als Angriff verstanden
und Glaube ware dann nichts anderes als der Sieg des Angreifers.

,,Wenn ich sterbe — ich sterbe aber nicht mehr — und es findet jemand meinen Schadel, so
predige es ihm jener Schadel noch: ich habe keine Augen, dennoch schaue ich Thn; ich habe
kein Gehirn noch Verstand, dennoch umfasse ich Ihn; ich habe keine Lippen, dennoch kiisse
ich Ihn; ich habe keine Zunge, dennoch lobsinge ich Ihm mit euch allen, die ihr seinen Namen
anruft. Ich bin ein harter Schédel, dennoch bin ich ganz erweicht und zerschmolzen in seiner
Liebe; ich liege drauflen im Gottesacker, dennoch bin ich drinnen im Paradies. Alles Leiden
ist vergessen. Das hat seine groRe Liebe getan, da er fiir uns sein Kreuz trug und hinausging
nach Golgatha“ (Kohlbriigge, in Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, Bd. 1, 1927, S.
110). Was ist das fur ein Ton? Pal3t der noch hinein in jenes bewul3tseinsimmanente Schema
des in Lust oder Leid um sich selbst schwingenden Menschen? Hier ist offenbar der 'gebrech-
liche Nachen der Existenz verlassen, in dem wir Uber das aufgeregte Wasser treiben, und der
Sprung, der Sprung auf die Felsplatte des Glaubens gelungen — hier heif3t es Dennoch! Was
hier gesagt wird, ist keine einfache Rede, kein Schluf von hier nach driiben oder von driiben
nach hier, es heif3t nicht: da ich ihn schauen werde, muf} etwas Gottliches in mir sein, oder da
nichts Gottliches in mir ist, werde ich ihn nicht schauen, es sei denn, es werde in mir geboren;

weder auf die Geburt noch auf die Wiedergeburt wird hier der Glaube gegriindet, sondern der

Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenuber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik
2 15.07.2024



Glaube sagt, neu und souveran, was beide sind, wie beide im Dennoch Zusammenhéngen, der
Glaube sagt und wagt das extra nos zu denken und reif8t gerade damit das Denken selbst her-
aus, los von dem Kreisen um das ,,Ich bin‘, um das homo sum, entdeckt ein Geheimnis, ein
Ratsel, groRer als alle bisher bekannten, im Bewul3tsein oder im UnterbewuRtsein entdeckten
und vermuteten Geheimnisse, ein Ratsel, das groRer ist als alle Vernunft: ,,Ich habe kein Ge-
hirn noch Verstand, dennoch umfasse ich 1hn*. Jawohl, ich Thn — wenn man den Nerv des
Ansatzes finden will, der Barth wieder Dogmatik mdglich macht, kdnnte man ihn gerade in
diesem Kohlbriigge-Zitat finden. ,,Nicht nur Gott, sondern Gott und der Mensch zusammen
bilden den Inhalt des in der Schrift bezeugten Wortes Gottes, nur dal’ das Verhéltnis zwischen
beiden eben kein gleichmaRiges, kein umkehrbares ist, kein solches, in welchem der Mensch
nun eben doch , so etwas wie der Partner und Werkgenosse Gottes ware, kein solches, das es
uns erlaubte, an Stelle des biblischen Menschen uns selbst einzuschalten, mit unserem Nach-
denken und Befinden Uber uns selbst; mit den Grundsatzen und Gesichtspunkten, nach denen
wir selbst zu entscheiden pflegen. Sondern Gott und der biblische Mensch stehen sich gegen-
uber als der Herr dem Knecht, als der Schopfer dem Geschopf, als der Verséhner dem begna-
digten Siinder, als der Erléser dem auf seine Erlésung immer noch Wartenden, wie der Hei-
lige Geist der Jungfrau Maria. Dieser Mensch bildet mit Gott (mit diesem Gott) zusammen
den Inhalt des von der Schrift bezeugten Wortes Gottes ... wir dirfen also nicht erwarten, ber
die Wirklichkeit des Offenbarwerdens Gottes an und unter den Menschen etwas in Erfahrung
zu bringen aus einer von der Heiligen Schrift verschiedenen Erkenntnisquelle; wir haben viel-
mehr die Suffizienz der Heiligen Schrift als Erkenntnisquelle auch in dieser Hinsicht einzuse-
hen; wir sind von ihr auch nach dieser, nach der subjektiven Seite, tatsachlich keineswegs al-
lein und unserer eigenen Problematik und damit den Entdeckungen einer religiésen Anthropo-
logie Uberlassen, auch nicht denen einer christlichen Anthropologie, die etwas anderes sagen
wollte, als was ihr tatsachlich vorgesagt ist* (Kirchliche Dogmatik I, 2, 227).

Das nennt Barth die Lehre vom Heiligen Geist als der ,,subjektiven Wirklichkeit der Offenba-
rung“. Die ,,0bjektive Wirklichkeit der Offenbarung ist das fleischgewordene Wort, ist Jesus
Christus. Hier kann man sagen: Kommet und sehet! Hier ist das Eine und Einmalige mitten in
der Zeit, mitten im Flieenden das Stehende. Darauf kann man hinzeigen und sagen: ,,Sehet
Gottes Lamm*! Aber beim Menschen kann man nicht sagen: ,,Sehet®. Er ist nicht etwas Greif-
bares, etwas, woran wir ,,ankniipfen konnten. Er ist nicht der Ubergang, um aus dem, was
wir sehen, wissen und flhlen, also aus dem ,,Gewissen®, den Aufstieg ins ,,Ungewisse* zu un-
ternehmen. Die Lehre vom Geist Gottes schlie3t die Tire zu, die hier die Aufklarung in ihrer
achristlichen wie in ihrer christlichen, in ihrer rationalistisch-deistischen wie in ihrer pietis-
tisch-romantischen Gestalt meinte gefunden zu haben. Ich glaube an den Heiligen Geist —
auch das muf3, so meint Barth, nun ganz ernst genommen werden, wenn wir Offenbarung und
Erldsung, wenn wir das, was die Reformation gefunden hat, nicht gerade umgekehrt verlieren
wollen — wenn wir den Menschen immer schon und immer noch in der Kirche sehen wollen.
,,In welcher Christenheit er mir samt allen Glaubigen téglich und reichlich alle meine Stinden
vergibt ..., dies Wort Luthers zitiert Barth ausdrucklich. Wir kommen nicht erst ,,in die Kir-
che hinein*, wir haben also nicht den Ubergang zu untersuchen, wie der homo naturalis mit
seinem Selbstverstandnis, seiner Weltangst und vielleicht auch Weltlust, seinem Sein unter
dem Nomos oder seinem Fernsein vom Nomos in die ,,Kirche®, beziehungsweise in den
Bannkreis der Offenbarung tritt, sondern dies ist Gottes Geheimnis, das eben weder fir die
wissenschaftliche noch fur die praktische Theologie ein fal3bares, ein in seiner ganzen Tiefe
und Hohe anfalRbares Thema ist. Wie komme ich zu Jesus Christus? — Antwort: der Heilige
Geist hat mich berufen! Es ist Gottes eigenes Werk und Geheimnis. Niemand kann diese
Mitte erfassen, in der ich erfal3t bin, ich kenne nur das Woher und Wohin, ich kann nur wie
der ,,Reiter Uber den Bodensee* davon reden und mit Schaudern feststellen, tber welche Tie-
fen mich das Tier, auf dem ich reite, getragen hat, und werde es erst einmal ganz und vollig

feststellen konnen, wenn wirklich das feste Land unter meinen Fif3en sein wird. Jetzt aber bin

Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenuber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik
3 15.07.2024



ich eben noch in Bewegung, der ,,Heilige Geist* heil3t eben Bewegung, und diese Bewegung,
in der ich mich da befinde, die Kraft, die mein Gesicht nach vorn richtet, so daf3 ich vergesse,
was da hinten ist, und mich strecke nach dem, was (immer noch) vor mir ist, die nennt sich
eben jenes ,,unaussprechliche Seufzen®, in dem ich bekenne, dal? die Rechtfertigung noch
nicht die Erlosung ist, dal das Fleisch nicht vergeistigt wird, sondern daR das eine sterben
muB, damit das andere ganz Wirklichkeit werde.

Weil eben der Mensch in Bewegung ist, darum kann er nicht ,,Anknipfung* oder ,,feststehen-
der Punkt sein, darum ist alles, was heute an ihm so ist, morgen anders, darum ist auch das
scheinbar Festeste an seiner Existenz doch nur ein Aggregatzustand, der sich iber Nacht in
einen flieRenden, wandelbaren auflésen kann, und sei es Tod oder Suinde oder auch das
Nichts. Der Tod kann seine Schrecken verlieren und die Siinde kann aufhéren, uns von Gott
wegzutreiben und das Nichts kann geradezu das Wort werden, das wir brauchen, um Gott zu
finden! Das ,,Suum nihil* — wie Luther es nannte! Indem ich den Menschen und also mich so
in Bewegung sehe, sehe ich ihn als Glied jenes Volkes, des alttestamentlichen wie des neutes-
tamentlichen Bundesvolkes, das ,,herausgerufen und ,,auf-dem-Wege* ist. Der Mensch in
dieser seiner Besonderheit des Noch-Nicht und des Schon, des Herausgerufenseins aus seinem
,,Vaterlande und des in Marsch-Gesetztseins auf das Land der VerheiBung hin ist der erwahl-
te, der in Jesus Christus erwéhlte und so der Kirche eingegliederte Mensch. Das ist das Grolie
an Karl Barths Dogmatik, daR sie die Tire erst im dritten Artikel zumacht, die die alte Kirche
im ersten, die Reformation im zweiten bereits geschlossen hatte; da nun auch im dritten Arti-
kel Gott die Ehre gegeben wird. Oder sagen wir genauer: Gott innerhalb der Theologie, in der
Lehre, die Ehre gegeben wird. Die Aufklarung hatte hier ein Loch gegraben, um Gott sozusa-
gen von hinten her nun eben doch natirlich zu erkennen. Um eine Stelle zu finden, wo es
nicht mehr hei3t: Hore, Israel, Dein Gott redet, sondern wo es heil3t: Hore, Mensch, in dich
selbst, da ist die offene Tir! VVor dieses Paradies, das eben ein verlorenes Paradies ist, stellt
Barth den Engel mit dem gezogenen Schwert. Hier sagt er jenes absolute Nein, das er dann
Brunner so bedingungslos entgegenschleuderte. Hier setzt er jene Erwahlung in Jesus Chris-
tus, die allen Menschen gilt, wenn anders wir sie im Glauben sehen.

Darum nennt Barth seine Dogmatik kirchliche Dogmatik, er ist der Meinung, daf er den Arti-
kel von der Kirche (in seiner Sprache vom Gnadenbund Gottes in Jesus Christus) als Ergén-
zung und Erfiillung durchzufiihren berufen ist. ,,Es gibt Jesus Christus gegenuber nicht zuerst
Glaubige und dann, aus diesen gebildet, die Kirche, sondern: zuerst gibt es die Kirche und
dann, durch sie und in ihr, die Glaubigen. Ist Gott gewil} an die Kirche sowenig gebunden wie
an die Synagoge, so sind es doch die Empfanger seiner Offenbarung: sie sind, was sie sind,
indem Kirche ist, und indem sie in der Kirche sind, nicht ohne die Kirche und nicht auer der
Kirche. Wobei unter Kirche nicht nur zu verstehen ist die innere und unsichtbare Zusammen-
gehorigkeit derer, die Gott in Christus die Seinigen nennt, sondern auch die duRere und sicht-
bare Zusammengehorigkeit derer, die, da sie in Jesus Christus sind, in der Zeit gehoért, haben
und sich zu diesem Horen bekannt haben. Das Empfangen der Offenbarung geschieht inner-
halb, nicht auRerhalb dieser doppelten Zusammengehorigkeit (Kirchliche Dogmatik I, 2,
231).

An diesem Punkt, an der Lehre vom Heiligen Geist als der subjektiven Mdglichkeit der Of-
fenbarung und der von da gegebenen Lehre von der Kirche als dem ,,auserwahlten* und inso-
fern eben ,,erwéhlten“ Volk, liegt das inhaltlich Entscheidende in Barths dogmatischem An-
satz. Gott und Mensch sind auch bei ihm — natirlich — zwei, aber sie sind zwei innerhalb
des einen Wortes Gottes, ihr Gegeniber ist geradezu durch das verbum konstituiert, so, wie in
Gott durch das Wort das Gegeniiber von Vater und Sohn konstituiert ist. Die Dogmatik hat es
also nicht zu tun mit einem vorausgesetzten Sein des Menschen zu Gott oder zu sich oder

Gottes zu ihm, sondern dem im Wort der Offenbarung gesetzten Sein des Menschen zu Gott

Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenuber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik
4 15.07.2024



und Gottes zu ihm. Abgesehen vom Wort — und zwar bis hin zu dem in der Verkindigung
der empirischen (evangelischen, katholischen, freikirchlichen, jedenfalls irgendwie noch bib-
lisch redenden) Kirche — gibt es dieses Sein des Menschen zu Gott oder Gottes zu uns zwar
(wie sollte Gott in seiner Freiheit nicht auch das in der Hand haben?), aber es gibt dies nicht
fur uns! Es ist potentia absoluta, nicht potentia ordinata. Die Kirche ist das besondere, das
heilvolle, das den Menschen in ein besonderes Werden, Neuwerden, Sich-selbst-Loswerden
(hineinziehende), ihn freimachende Sein des Menschen coram Deo! ,,Gott ist heiliger, das
heilt abgesonderter und abgesondert bleibender Geist, der actus purus des Geistes. Er ist auch
in seinem unbegreiflich unmittelbaren Nahesein als der Geist des Sohnes der unbegreiflich
ferne Geist des Vaters; gerade en pneumati, in wirklicher Gemeinschaft mit Gott kann man zu
Gott nur beten. Beten heif3t aber: bei Gott alles suchen mussen, darum und darauf 'hin, dafd
man von Gott ganzlich gefunden ist. Beten kann man nur makroten hestos (von ferne stehend)
wie der ZolIner im Tempel. Gerade en pneumati bekennt man sich zu seiner volligen Armut,
zu seinem gebrochenen Gewissen, zu seiner Weltlichkeit, zu seinem geangsteten und zer-
schlagenen Herzen ... (Die christliche Dogmatik im Entwurf, Bd. 1, 1927, S. 208).

So unternimmt nun Barth die gewaltige Leistung eines Neubaus der Kirchlichen Dogmatik,
von dem nun schon sieben Bande vorliegen. Mitten in einer Zeit, die von den furchtbarsten
Erschitterungen bewegt wird, vollzieht sich hier in einer einzigartigen Konzentration, in einer
bewunderungswirdigen Verbindung von Genie und Arbeit in zwanzig Jahren ein Geschehen,
das an innerer Bedeutung dem, was wir heute um uns her erleben, gleichkommen durfte.: Ver-
gessen wir nicht: alles, was geschieht, ist irgendwie geistig bedingt. Das ist die tiefe Wahrheit
der ldeologien, die die Menschen gebrauchen, um Geschichte zu machen. Menschen sind nun
einmal geistige, sie sind auch unvermeidlich religiose Wesen. Sie kénnen nicht anders. lhr
Dasein und folglich auch ihre Geschichte ist immer Geistes-, ist immer Religionsgeschichte.
Auch ihr Turmbau zu Babel, auch das Weib auf dem Tier und das Tier aus dem Abgrund mit
seinem falschen Propheten ist Religionsgeschichte. Die Aufklarung hat geirrt, wenn sie
meinte, zwischen Religion und Alltag, zwischen religitser und verniinftiger Wirklichkeit un-
terscheiden zu mussen. Darum verstehen die Menschen auch nicht mehr, was um sie und mit
ihnen geschieht, dal? alles Geschehen eben doch in der Religion — im Glauben — seine Wur-
zel hat, das offenbare wie das gottabgewandte. Barths Dogmatik ist ein unermudliches Gegen-
diesen-Strom-Schwimmen, ist die Proklamation der Offenbarung gegentiber der Religion.

Quelle: Kirchen in der Zeit. Evangelische Kirchenzeitung, 21. Jg., Nr. 5, Dusseldorf 1966, S.
206-208.

Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenuber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik
5 15.07.2024



