
Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik

 1 15.07.2024 

Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths 

Kirchlicher Dogmatik 

Von Hans Joachim Iwand † 

 

I. 

Das Thema, das in gewissem Sinne das Thema geworden ist, welches eine so grundlegende 

Änderung in allen unseren wissenschaftlichen und kirchlichen Fragen hervorgerufen hat, ist 

beschlossen in der Frage: Was ist Theologie? Die Theologie hat anders, als das im neunzehn-

ten Jahrhundert der Fall war, eine zentrale Bedeutung erhalten. Wenn man Schleiermacher als 

einen der typischen Vertreter dieses Jahrhunderts ins Auge faßt, dann wird man sagen dürfen: 

ihm ist die Theologie ein unentbehrliches Moment im Rahmen der gesamten Kultur der 

Menschheit. Auch der Herdersche Satz, wonach Humanität ohne Religion nicht denkbar sei, 

gehört hierher. Und darum, weil der Mensch, die Gesellschaft, und zwar gerade die auf Hu-

manität ausgerichtete Gesellschaft, im Zentrum des philosophischen und spekulativen Interes-

ses steht, ist das Phänomen der Religion in allen seinen seelischen und geschichtlichen Aus-

wirkungen das zentrale Problem, welches dieses Jahrhundert beschäftigt. Nur insofern und in-

soweit als sie Religionswissenschaft ist, treibt man Theologie. Theologie ist nicht prima scien-

tia, denn das Primäre ist das Leben, insonderheit das fromme Leben. Hier zeigen sich die ech-

ten Phänomene; die Theologie ist demgegenüber, wie alle Wissenschaft dem Leben gegen-

über, sekundär, ist Reflexion, ist Ordnung, Systematik dieser Lebensvorgänge. Das Leben 

selbst, hier also das Gotterleben, ist letztlich etwas Irrationales, etwas, worauf wir nur hindeu-

ten können, ein ineffabile, ein mysterium tremendum, dem gegenüber wir nur ehrfurchtsvoll 

den Finger auf den Mund legen können ... 

II. 

Was ist Religion im Lichte der reformatorischen Theologie? — Religion ist nomos, der religi-

öse Mensch ist der Mensch unter dem Gesetz, und der areligiöse Mensch ist der Mensch 

„ferne vom Gesetz“, Religion ist natürliche Theologie — und nach der Meinung der Reforma-

toren ist die tiefe und bewegende Kluft zwischen Gesetz und Evangelium eben das, was wir 

Religion und Offenbarung nennen. Denn Offenbarung ist das Jenseits aller Religion, ist Got-

tes Wort und Gottes Gegenwart, ist die Präsenz des neuen Äons mitten in der alten, vergehen-

den Welt. 

Lex, religio, peccatum, ira Dei — das steht alles auf einem Nenner, auf der anderen Seite aber 

steht gratia, verbum Dei, promissio, fides. Das ist der große Erfolg von Karl Barths Römer-

brief, daß er die paulinische Theologie nun auf einmal mit den Augen der Reformatoren liest, 

daß Römer 7 der Schrei des unerlösten, des religiösen Menschen ist, daß das Beste aller natür-

lichen Religion die Frage ist, daß uns, wenn wir ehrlich sind, nichts anderes übrig bleibt, als 

dem „unbekannten Gott“ einen Sockel zu errichten — als mitten unter diesem Synkretismus 

modern-heidnischen Götzendienstes die erschütternde Erkenntnis einzusetzen, daß wir nichts 

wissen, daß alles, was man da Gott nennt, ein Menschengott ist, daß hier Feuerbach gesiegt 

hat oder noch siegen wird, weil es hier — im Zuge der Religionswissenschaft — nicht um 

Theologie, sondern um Anthropologie geht. 

Aber so erschreckend diese Bestandsaufnahme ist, so groß ist doch die unter diesem Erschre-

cken verborgene Freude, die geheime Hoffnung, die diese Erkenntnis in sich birgt. Denn 



Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik

 2 15.07.2024 

wenn es so ist, wenn die Offenbarung jenseits dieses Gebietes liegt, das mit dem Namen Reli-

gion umschrieben ist, dann bedeutet ja der Einbruch des Gegners in dieses Feld, dann bedeu-

ten die moderne Säkularisation und die Skepsis, dann bedeutet all das, was man Nihilismus 

nennt, gar nichts. Dann ist der Sieg, den die moderne Wissenschaft mit dem Sturz dieser Göt-

ter errungen zu haben glaubt, nur ein Scheinsieg, dann ist in Wahrheit die Schlacht noch gar 

nicht in das Zentrum, in die Schlüsselstellung der eigentlichen Position des Glaubens vorge-

drungen, dann hat Gott nun doch noch Seine Position verborgen gehalten und, wer weiß, was 

geschehen wird, was geschehen könnte, wenn Er von dort aus gegen die allzu sicheren, allzu 

übermütig ihren Sieg feiernden Menschen seinen Gegenangriff startet. Das Evangelium ist 

frei, es hat seine eigene Strategie behalten. Mag sich der moderne Mensch darin, daß er der 

moderne Mensch sei, noch so sehr verfestigen, mag er noch so sicher darin sein, daß er die 

Welt entzaubert habe und damit nun auch den Mythos der Offenbarung des Christengottes 

aufgedeckt, zunichte gemacht habe — er hat seine ganze Sicherheit auf der These aufgebaut, 

daß Religion das Ganze sei, daß der Mensch, nicht Gott, das A und O ist, daß der fromme, der 

religiöse Mensch nun durch den gottlosen, den aufgeklärten Menschen abgelöst sei, der be-

griffen hat, daß Gott tot ist -, diese These des modernen Menschen ist seine tiefste, ureigenste 

Blindheit. Evangelium heißt, daß es eine Botschaft gibt, die in „keines Menschen Herz ge-

kommen ist“, daß auch all dies besorgte, geschäftige und ziellose Bemühen der Theologen 

und Kirchenmänner, sich apologetisch mit diesem „modernen Menschen“ auseinanderzuset-

zen, verlorene Mühe ist. Man sollte dieses große Heer von fragwürdigen Soldaten nach Hause 

schicken: denn wenn Gott seine Schlachten schlägt, dann macht er das mit seinem Gideon und 

jener kleinen Schar, die mit Gottes Macht und seinem Feldruf ins Lager der Feinde einbricht. 

Freude bedeutet darum diese Erkenntnis, weil sie uns den Blick auf die Möglichkeiten Gottes 

— die totaliter aliter sind als das, was in diesem Äon und von diesem von Tod und Blindheit 

und Sünde her gezeichneten Menschen als Möglichkeit einsichtig ist. 

An die Stelle des religiösen Erlebens tritt ein anderes „Ereignis“, dem nun die theologische 

Existenz zugeordnet wird — die Verkündigung. Verkündigung in jenem biblischen Sinne, daß 

Gott redet und geredet hat und nun Zeugen dieser seiner Botschaft auftreten. Die Theologie 

hat es also mit einem solchen Einbruch mitten in unsere menschliche Existenz, mit dem Ein-

bruch des Gegners mitten in unsere Reihen zu tun. Ganz im Sinne des Satzes: Verbum Dei, 

quoties venit, venit adversarius hominis (Luther), ist Offenbarung hier als Angriff verstanden 

und Glaube wäre dann nichts anderes als der Sieg des Angreifers. 

III. 

„Wenn ich sterbe — ich sterbe aber nicht mehr — und es findet jemand meinen Schädel, so 

predige es ihm jener Schädel noch: ich habe keine Augen, dennoch schaue ich Ihn; ich habe 

kein Gehirn noch Verstand, dennoch umfasse ich Ihn; ich habe keine Lippen, dennoch küsse 

ich Ihn; ich habe keine Zunge, dennoch lobsinge ich Ihm mit euch allen, die ihr seinen Namen 

anruft. Ich bin ein harter Schädel, dennoch bin ich ganz erweicht und zerschmolzen in seiner 

Liebe; ich liege draußen im Gottesacker, dennoch bin ich drinnen im Paradies. Alles Leiden 

ist vergessen. Das hat seine große Liebe getan, da er für uns sein Kreuz trug und hinausging 

nach Golgatha“ (Kohlbrügge, in Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf, Bd. 1, 1927, S. 

110). Was ist das für ein Ton? Paßt der noch hinein in jenes bewußtseinsimmanente Schema 

des in Lust oder Leid um sich selbst schwingenden Menschen? Hier ist offenbar der 'gebrech-

liche Nachen der Existenz verlassen, in dem wir über das aufgeregte Wasser treiben, und der 

Sprung, der Sprung auf die Felsplatte des Glaubens gelungen — hier heißt es Dennoch! Was 

hier gesagt wird, ist keine einfache Rede, kein Schluß von hier nach drüben oder von drüben 

nach hier, es heißt nicht: da ich ihn schauen werde, muß etwas Göttliches in mir sein, oder da 

nichts Göttliches in mir ist, werde ich ihn nicht schauen, es sei denn, es werde in mir geboren; 

weder auf die Geburt noch auf die Wiedergeburt wird hier der Glaube gegründet, sondern der 



Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik

 3 15.07.2024 

Glaube sagt, neu und souverän, was beide sind, wie beide im Dennoch Zusammenhängen, der 

Glaube sagt und wagt das extra nos zu denken und reißt gerade damit das Denken selbst her-

aus, los von dem Kreisen um das „Ich bin“, um das homo sum, entdeckt ein Geheimnis, ein 

Rätsel, größer als alle bisher bekannten, im Bewußtsein oder im Unterbewußtsein entdeckten 

und vermuteten Geheimnisse, ein Rätsel, das größer ist als alle Vernunft: „Ich habe kein Ge-

hirn noch Verstand, dennoch umfasse ich Ihn“. Jawohl, ich Ihn — wenn man den Nerv des 

Ansatzes finden will, der Barth wieder Dogmatik möglich macht, könnte man ihn gerade in 

diesem Kohlbrügge-Zitat finden. „Nicht nur Gott, sondern Gott und der Mensch zusammen 

bilden den Inhalt des in der Schrift bezeugten Wortes Gottes, nur daß das Verhältnis zwischen 

beiden eben kein gleichmäßiges, kein umkehrbares ist, kein solches, in welchem der Mensch 

nun eben doch , so etwas wie der Partner und Werkgenosse Gottes wäre, kein solches, das es 

uns erlaubte, an Stelle des biblischen Menschen uns selbst einzuschalten, mit unserem Nach-

denken und Befinden über uns selbst; mit den Grundsätzen und Gesichtspunkten, nach denen 

wir selbst zu entscheiden pflegen. Sondern Gott und der biblische Mensch stehen sich gegen-

über als der Herr dem Knecht, als der Schöpfer dem Geschöpf, als der Versöhner dem begna-

digten Sünder, als der Erlöser dem auf seine Erlösung immer noch Wartenden, wie der Hei-

lige Geist der Jungfrau Maria. Dieser Mensch bildet mit Gott (mit diesem Gott) zusammen 

den Inhalt des von der Schrift bezeugten Wortes Gottes ... wir dürfen also nicht erwarten, über 

die Wirklichkeit des Offenbarwerdens Gottes an und unter den Menschen etwas in Erfahrung 

zu bringen aus einer von der Heiligen Schrift verschiedenen Erkenntnisquelle; wir haben viel-

mehr die Suffizienz der Heiligen Schrift als Erkenntnisquelle auch in dieser Hinsicht einzuse-

hen; wir sind von ihr auch nach dieser, nach der subjektiven Seite, tatsächlich keineswegs al-

lein und unserer eigenen Problematik und damit den Entdeckungen einer religiösen Anthropo-

logie überlassen, auch nicht denen einer christlichen Anthropologie, die etwas anderes sagen 

wollte, als was ihr tatsächlich vorgesagt ist“ (Kirchliche Dogmatik I, 2, 227). 

Das nennt Barth die Lehre vom Heiligen Geist als der „subjektiven Wirklichkeit der Offenba-

rung“. Die „objektive Wirklichkeit der Offenbarung“ ist das fleischgewordene Wort, ist Jesus 

Christus. Hier kann man sagen: Kommet und sehet! Hier ist das Eine und Einmalige mitten in 

der Zeit, mitten im Fließenden das Stehende. Darauf kann man hinzeigen und sagen: „Sehet 

Gottes Lamm“! Aber beim Menschen kann man nicht sagen: „Sehet“. Er ist nicht etwas Greif-

bares, etwas, woran wir „anknüpfen“ könnten. Er ist nicht der Übergang, um aus dem, was 

wir sehen, wissen und fühlen, also aus dem „Gewissen“, den Aufstieg ins „Ungewisse“ zu un-

ternehmen. Die Lehre vom Geist Gottes schließt die Türe zu, die hier die Aufklärung in ihrer 

achristlichen wie in ihrer christlichen, in ihrer rationalistisch-deistischen wie in ihrer pietis-

tisch-romantischen Gestalt meinte gefunden zu haben. Ich glaube an den Heiligen Geist — 

auch das muß, so meint Barth, nun ganz ernst genommen werden, wenn wir Offenbarung und 

Erlösung, wenn wir das, was die Reformation gefunden hat, nicht gerade umgekehrt verlieren 

wollen — wenn wir den Menschen immer schon und immer noch in der Kirche sehen wollen. 

„In welcher Christenheit er mir samt allen Gläubigen täglich und reichlich alle meine Sünden 

vergibt ...“, dies Wort Luthers zitiert Barth ausdrücklich. Wir kommen nicht erst „in die Kir-

che hinein“, wir haben also nicht den Übergang zu untersuchen, wie der homo naturalis mit 

seinem Selbstverständnis, seiner Weltangst und vielleicht auch Weltlust, seinem Sein unter 

dem Nomos oder seinem Fernsein vom Nomos in die „Kirche“, beziehungsweise in den 

Bannkreis der Offenbarung tritt, sondern dies ist Gottes Geheimnis, das eben weder für die 

wissenschaftliche noch für die praktische Theologie ein faßbares, ein in seiner ganzen Tiefe 

und Höhe anfaßbares Thema ist. Wie komme ich zu Jesus Christus? — Antwort: der Heilige 

Geist hat mich berufen! Es ist Gottes eigenes Werk und Geheimnis. Niemand kann diese 

Mitte erfassen, in der ich erfaßt bin, ich kenne nur das Woher und Wohin, ich kann nur wie 

der „Reiter über den Bodensee“ davon reden und mit Schaudern feststellen, über welche Tie-

fen mich das Tier, auf dem ich reite, getragen hat, und werde es erst einmal ganz und völlig 

feststellen können, wenn wirklich das feste Land unter meinen Füßen sein wird. Jetzt aber bin 



Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik

 4 15.07.2024 

ich eben noch in Bewegung, der „Heilige Geist“ heißt eben Bewegung, und diese Bewegung, 

in der ich mich da befinde, die Kraft, die mein Gesicht nach vorn richtet, so daß ich vergesse, 

was da hinten ist, und mich strecke nach dem, was (immer noch) vor mir ist, die nennt sich 

eben jenes „unaussprechliche Seufzen“, in dem ich bekenne, daß die Rechtfertigung noch 

nicht die Erlösung ist, daß das Fleisch nicht vergeistigt wird, sondern daß das eine sterben 

muß, damit das andere ganz Wirklichkeit werde. 

Weil eben der Mensch in Bewegung ist, darum kann er nicht „Anknüpfung“ oder „feststehen-

der Punkt“ sein, darum ist alles, was heute an ihm so ist, morgen anders, darum ist auch das 

scheinbar Festeste an seiner Existenz doch nur ein Aggregatzustand, der sich über Nacht in 

einen fließenden, wandelbaren auflösen kann, und sei es Tod oder Sünde oder auch das 

Nichts. Der Tod kann seine Schrecken verlieren und die Sünde kann aufhören, uns von Gott 

wegzutreiben und das Nichts kann geradezu das Wort werden, das wir brauchen, um Gott zu 

finden! Das „Suum nihil“ — wie Luther es nannte! Indem ich den Menschen und also mich so 

in Bewegung sehe, sehe ich ihn als Glied jenes Volkes, des alttestamentlichen wie des neutes-

tamentlichen Bundesvolkes, das „herausgerufen“ und „auf-dem-Wege“ ist. Der Mensch in 

dieser seiner Besonderheit des Noch-Nicht und des Schon, des Herausgerufenseins aus seinem 

„Vaterlande“ und des in Marsch-Gesetztseins auf das Land der Verheißung hin ist der erwähl-

te, der in Jesus Christus erwählte und so der Kirche eingegliederte Mensch. Das ist das Große 

an Karl Barths Dogmatik, daß sie die Türe erst im dritten Artikel zumacht, die die alte Kirche 

im ersten, die Reformation im zweiten bereits geschlossen hatte; daß nun auch im dritten Arti-

kel Gott die Ehre gegeben wird. Oder sagen wir genauer: Gott innerhalb der Theologie, in der 

Lehre, die Ehre gegeben wird. Die Aufklärung hatte hier ein Loch gegraben, um Gott sozusa-

gen von hinten her nun eben doch natürlich zu erkennen. Um eine Stelle zu finden, wo es 

nicht mehr heißt: Höre, Israel, Dein Gott redet, sondern wo es heißt: Höre, Mensch, in dich 

selbst, da ist die offene Tür! Vor dieses Paradies, das eben ein verlorenes Paradies ist, stellt 

Barth den Engel mit dem gezogenen Schwert. Hier sagt er jenes absolute Nein, das er dann 

Brunner so bedingungslos entgegenschleuderte. Hier setzt er jene Erwählung in Jesus Chris-

tus, die allen Menschen gilt, wenn anders wir sie im Glauben sehen. 

Darum nennt Barth seine Dogmatik kirchliche Dogmatik, er ist der Meinung, daß er den Arti-

kel von der Kirche (in seiner Sprache vom Gnadenbund Gottes in Jesus Christus) als Ergän-

zung und Erfüllung durchzuführen berufen ist. „Es gibt Jesus Christus gegenüber nicht zuerst 

Gläubige und dann, aus diesen gebildet, die Kirche, sondern: zuerst gibt es die Kirche und 

dann, durch sie und in ihr, die Gläubigen. Ist Gott gewiß an die Kirche sowenig gebunden wie 

an die Synagoge, so sind es doch die Empfänger seiner Offenbarung: sie sind, was sie sind, 

indem Kirche ist, und indem sie in der Kirche sind, nicht ohne die Kirche und nicht außer der 

Kirche. Wobei unter Kirche nicht nur zu verstehen ist die innere und unsichtbare Zusammen-

gehörigkeit derer, die Gott in Christus die Seinigen nennt, sondern auch die äußere und sicht-

bare Zusammengehörigkeit derer, die, daß sie in Jesus Christus sind, in der Zeit gehört, haben 

und sich zu diesem Hören bekannt haben. Das Empfangen der Offenbarung geschieht inner-

halb, nicht außerhalb dieser doppelten Zusammengehörigkeit“ (Kirchliche Dogmatik I, 2, 

231). 

An diesem Punkt, an der Lehre vom Heiligen Geist als der subjektiven Möglichkeit der Of-

fenbarung und der von da gegebenen Lehre von der Kirche als dem „auserwählten“ und inso-

fern eben „erwählten“ Volk, liegt das inhaltlich Entscheidende in Barths dogmatischem An-

satz. Gott und Mensch sind auch bei ihm — natürlich — zwei, aber sie sind zwei innerhalb 

des einen Wortes Gottes, ihr Gegenüber ist geradezu durch das verbum konstituiert, so, wie in 

Gott durch das Wort das Gegenüber von Vater und Sohn konstituiert ist. Die Dogmatik hat es 

also nicht zu tun mit einem vorausgesetzten Sein des Menschen zu Gott oder zu sich oder 

Gottes zu ihm, sondern dem im Wort der Offenbarung gesetzten Sein des Menschen zu Gott 



Iwand - Die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. Zu Karl Barths Kirchlicher Dogmatik

 5 15.07.2024 

und Gottes zu ihm. Abgesehen vom Wort — und zwar bis hin zu dem in der Verkündigung 

der empirischen (evangelischen, katholischen, freikirchlichen, jedenfalls irgendwie noch bib-

lisch redenden) Kirche — gibt es dieses Sein des Menschen zu Gott oder Gottes zu uns zwar 

(wie sollte Gott in seiner Freiheit nicht auch das in der Hand haben?), aber es gibt dies nicht 

für uns! Es ist potentia absoluta, nicht potentia ordinata. Die Kirche ist das besondere, das 

heilvolle, das den Menschen in ein besonderes Werden, Neuwerden, Sich-selbst-Loswerden 

(hineinziehende), ihn freimachende Sein des Menschen coram Deo! „Gott ist heiliger, das 

heißt abgesonderter und abgesondert bleibender Geist, der actus purus des Geistes. Er ist auch 

in seinem unbegreiflich unmittelbaren Nahesein als der Geist des Sohnes der unbegreiflich 

ferne Geist des Vaters; gerade en pneumati, in wirklicher Gemeinschaft mit Gott kann man zu 

Gott nur beten. Beten heißt aber: bei Gott alles suchen müssen, darum und darauf 'hin, daß 

man von Gott gänzlich gefunden ist. Beten kann man nur makroten hestos (von ferne stehend) 

wie der Zöllner im Tempel. Gerade en pneumati bekennt man sich zu seiner völligen Armut, 

zu seinem gebrochenen Gewissen, zu seiner Weltlichkeit, zu seinem geängsteten und zer-

schlagenen Herzen ...“ (Die christliche Dogmatik im Entwurf, Bd. 1, 1927, S. 208). 

So unternimmt nun Barth die gewaltige Leistung eines Neubaus der Kirchlichen Dogmatik, 

von dem nun schon sieben Bände vorliegen. Mitten in einer Zeit, die von den furchtbarsten 

Erschütterungen bewegt wird, vollzieht sich hier in einer einzigartigen Konzentration, in einer 

bewunderungswürdigen Verbindung von Genie und Arbeit in zwanzig Jahren ein Geschehen, 

das an innerer Bedeutung dem, was wir heute um uns her erleben, gleichkommen dürfte.: Ver-

gessen wir nicht: alles, was geschieht, ist irgendwie geistig bedingt. Das ist die tiefe Wahrheit 

der Ideologien, die die Menschen gebrauchen, um Geschichte zu machen. Menschen sind nun 

einmal geistige, sie sind auch unvermeidlich religiöse Wesen. Sie können nicht anders. Ihr 

Dasein und folglich auch ihre Geschichte ist immer Geistes-, ist immer Religionsgeschichte. 

Auch ihr Turmbau zu Babel, auch das Weib auf dem Tier und das Tier aus dem Abgrund mit 

seinem falschen Propheten ist Religionsgeschichte. Die Aufklärung hat geirrt, wenn sie 

meinte, zwischen Religion und Alltag, zwischen religiöser und vernünftiger Wirklichkeit un-

terscheiden zu müssen. Darum verstehen die Menschen auch nicht mehr, was um sie und mit 

ihnen geschieht, daß alles Geschehen eben doch in der Religion — im Glauben — seine Wur-

zel hat, das offenbare wie das gottabgewandte. Barths Dogmatik ist ein unermüdliches Gegen-

diesen-Strom-Schwimmen, ist die Proklamation der Offenbarung gegenüber der Religion. 

Quelle: Kirchen in der Zeit. Evangelische Kirchenzeitung, 21. Jg., Nr. 5, Düsseldorf 1966, S. 

206-208. 


