
Daß ihr bestehen könnt

Uh j- / j

Abschiedspredigt gehalten in der Notkapelle von St. Marien 



Gott wird ab wischen alle Tränen von ihren 
Augen, und der Tod wird nicht mehr sein, 
noch Leid, noch Geschrei, noch Schmerz 
wird mehr sein.
Wer überwindet, der wird es alles erben, 
und ich werde sein Gott sein und er wird 
mein Sohn sein. Offenbarung Johannes 21, 4 und 7.

Im Gedenken an alle, 
die überwunden haben.

H. J. Iw and, Pfarrer an St. Marien.

55^

Doitmund, den 21. Oktober 1945



Zuletzt, meine Brüder, seid stark in dem Herm und in der 
Macht seiner Stärke. Ziehet an den Hamisch Gottes, daß 
ihr bestehen könnet gegen die listigen Anläufe des Teufels. 
Denn wir haben nicht mit Fleisch und Blut zu kämpfen, 
sondern mit Fürsten und Gewaltigen, nämlich mit den 
Herren der Welt, die in der Finsternis dieser Welt 
herrschen, mit den bösen Geistern unter dem Himmel. Um 
deswillen ergreifet den Hamisch Gottes, auf daß ihr an 
dem bösen Tage Widerstand tun und alles wohl aus­
richten und das Feld behalten möget. So stehet nun, um­
gürtet an euren Lenden mit Wahrheit und angezogen mit 
dem Panzer der Gerechtigkeit und an den Beinen ge­
stiefelt, als fertig, zu treiben das Evangelium des Friedens. 
Vor allen Dingen aber ergreifet den Schild des Glaubens, 
mit welchem ihr auslöschen könnt alle feurigen Pfeile 
des Bösewichts; und nehmet den Helm des Heils und das 
Schwert des Geistes, welches ist das Wort Gottes.

Epheser 6, 10—17.

Wenn ich heute, liebe Freunde, Abschied nehme von dem mir aufge­
tragenen Dienst an dieser Gemeinde und von Ihnen allen, die wir uns 
immer wieder in guten und bösen Stunden um Gottes Wort versammeln 
konnten, und oft waren die bösen Stunden doch wieder durch das Licht 
von oben, das über sie fiel, unsere besten und unvergeßlichsten, dann ist 
mein Herz bewegt von dem Gedenken an all das, was wir erfahren haben 
und was hinter uns liegt, und mein Gewissen ist erfüllt von der Frage, 
ob und wie weit wir den Kampf bestanden haben, der uns verordnet war. 
Denn Kampf war das Zeichen, unter dem ich hier diesen Dienst übernahm, 
ein schwerer, fast unmöglich scheinender Kampf, in dem wir oft mehr 
dem Besiegten als dem Sieger glichen, in dem alles darauf ankam, der 
Wirklichkeit nicht zu glauben, die wir sahen, sondern dem zu glauben, 
der uns mit seinem Wort führte und tröstete. Und Kampf ist auch wieder 
das Zeichen, in dem ich jetzt von Ihnen scheide. Eine neue Phase des 
Kampfes für die Christenheit ist angebrochen, aber wieder gilt dasselbe, 
es gilt zu stehen und nicht zu fallen. Es gilt nun das Wort des Propheten: 
Durch Stillesein und Hoffen würdet ihr stark sein (Jes. 30, 15). Aber 
in diesem Kampf werden wir nun verschiedene Wege geführt werden, 
Ihr werdet hier aufbauen dürfen, Ihr werdet das Fundament legen dürfen 
für einen Aufbau, der besser sein soll, als der war, der nun nicht ohne 
Gottes Willen in Schutt und Asche gelegt worden ist, während ich 
zurückkehren darf in jenen Dienst, von dem ich damals herkam, in den 
Dienst an den jungen Theologen und an der Lehre der Kirche, der ebenso 
notwendig ist für den Aufbau des Ganzen wie das, was hier in den 
einzelnen Gemeinden geschieht.
Das darf ich darum sagen, damit Sie nicht meinen, ich verließe Sie jetzt 
in diesen Zeiten schwerster innerer und äußerer Not und achtete der 
vielfältigen Bande des Vertrauens und der Liebe nicht, die sich zwischen 
uns, gerade in den letzten Jahren des Leidens und Sterbens, des Stand­
haltens und Bewährens geknüpft haben. Wenn eins mir den Abschied 
leicht macht, so ist es die Tatsache, daß gerade jetzt, nach mehr als 
7jähriger Trennung, der Mann wieder heimgekehrt ist, für den ich immer 
geglaubt habe, hier mitstehen, verkündigen und wachen zu dürfen, mein 
lieber Freund und Bruder, in dessen Hände ich nun die Fürsorge dieser 
schwergeprüften Gemeinde wieder legen darf. Als ich damals kam, mußte 



er von uns gehen. Nun, da der langersehnte Augenblick gekommen ist, 
daß er wieder hier wirken darf, muß ich scheiden. So darf ich meinen 
Dienst als ein Stellvertreten ansehen, den ich, wie so viele andere, in 
der Zeit der Not und des Kampfes unserer Kirche ausüben durfte. Freilich, 
wir dachten uns das Ende dieses Kampfes anders. Was ich übergeben 
darf, ist wenig genug: Unsere Kirche ist zerstört, unsere Gemeinde ist 
verkleinert, unsere Angesichter sind gezeichnet von Todesnähe, Not und 
Entbehrung. Und doch ist in alledem etwas Neues geworden, doch stehen 
wir heute, wie ich wohl sagen darf, gegründeter da, geschlossener, einiger, 
als wir es je zu hoffen wagten. Wir haben etwas davon erkannt, daß 
Gottes Wort Schutz und Trost ist in aller Not, wir haben etwas davon er­
kannt, daß sein Wort unsere Speise ist, ohne die wir nicht leben können. 
Milten im äußeren Zerfall unserer Kirchen sind Gemeinden gewachsen, die es 
nicht lassen können, sich zu sammeln, zu loben und anzubeten, zu danken 
und zu bekennen. Sie stehen mitten in dieser wüsten Welt wie ein 
Wunder Gottes, ein lebendiger Tempel des Herrn, den die Pforten der 
Hölle nicht überwältigen können. Es ist wohl nicht zuviel gesagt, wenn 
wir uns in dieser Stunde das eine bezeugen dürfen, daß wir etwas ge­
schmeckt haben von dem Frieden, der von oben ist, daß wir etwas be­
griffen haben von der Wahrheit jenes Satzes, daß uns nichts scheiden 
kann von der Liebe Gottes, keine Trübsal, keine Angst, keine Verfolgung, 
auch nicht der Hunger, auch nicht die Blöße, nicht die Gefahr und nicht 
das Schwert. Und eben darum sind wir bereit, weiter zu marschieren; 
wir wollen nicht zurückschauen, sondern wir wollen dem Tag entgegen­
gehen, dem einen und einzigen Tag, in dem unser Leben sein Ziel findet, 
sein Ziel und seinen gerechten Richter. Freilich, daß das geworden ist, 
ist uns selbst sehr wenig einsichtig, wir haben darum gerungen und es 
kam nicht, wir haben daiauf gewartet und sind müde geworden, und 
dann ist es doch gekommen, durch manches Mißverstehen, durch manche 
Irrungen und Verfehlungen, als ein großes Geschenk der Gnade Gottes, 
in den Stunden, in denen er uns alles andere nahm, ist so gekommen, 
daß wir nur danken können dem, der selber seine Herde sammelt, der 
der eine, treue, uns alle bewahrende Hirte ist.
Soll ich noch davon reden, wie das geschah? Soll ich Euch erinnern an 
all die Anfechtungen und Verfolgungen, in denen die Spreu vom Weizen 
gesondert wurde, soll ich reden von den Nächten des Grauens, in denen 
wir uns trösteten mit der Gewißheit der Auferstehung, soll ich davon 
reden, wie wir einander neu begegneten, als wir erkannten, daß dieses 
Lebens Güter nichts sind, soll ich davon reden, welch eine Befreiung 
es für uns war, als uns offenbar wurde, daß das Vergängliche eben ver­
gänglich ist, daß Volk und Vaterland nicht die letzten Werte und nicht 
die letzten Größen sind, als wir erkannten, daß Gott recht hat und seine 
Gerichte wahr sind, als wir uns ihm wieder beugen lernten und gerade 
darin zu neuer Hoffnung geboren wurden, soll ich davon reden, wie die 
Scheidung unter den Menschen unserer Tage offenbar wurde, wie die 
einen all das, was sie erlebten, in den Satz zusammenfaßten: „Es gibt 
keinen G^t", während wir es wagten, auch über die Trümmer und durch 
die zerstörten Fenster unserer Kirche sein Lob neu zu singen und um 
das Kommen seines Geistes neu zu bitten. Gott hat uns viel genommen, 



aber indem er uns vieles nahm, gab er uns mehr, Gott hat den Weg 
zu ihm ganz freigelegt. Nun bleibt nichts anderes mehr, als ER, der 
treue, barmherzige Gott, und wir, ganz auf ihn gewiesen, in uns ratlos 
und verlassen, an den Rand der Verzweiflung gedrängt, immer in der 
Entscheidung, entweder ihn anzuerkennen, von seinem Wort zu leben, 
in seinem Dienst zu handeln, oder im Nichts zu zerschellen. Das ist 
unser Reichtum, der neue Ansatzpunkt unseres Lebens. So dürfen wir 
auch von uns sagen, wie es die ersten Christen taten: Wir, die wir nichts 
haben und die doch viele reich machen (2. Kor. 6, 10). Eben von diesem 
Reichtum Gottes, der nun griffbereit vor uns liegt, soll heute in dieser 
Abschiedsstunde die Rede sein.

Zuletzt, meine Brüder, so beginnt unser Text. Es ist ein letztes 
Wort, das hier der Apostel sagt, und wir dürfen ihm entnehmen, daß 
solch ein letztes Wort immer ein starkes, ermutigendes, auf den Endsieg 
ausgerichtetes Wort sein muß. So sollen und so wollen auch wir von 
einander scheiden, es soll alles auf den einen Ton eingestellt sein: Seid 
stark, stehet, bestehet bis ans Ende. Es ist der Marschbefehl Jesu Christi, 
den sein Apostel weitergibt, es ist die Erinnerung daran, daß der Sieg 
da ist, daß das Evangelium als Siegesbotschaft verkündet sein will und 
daß es schmachvoll wäre, zu meinen, es könnte noch irgend etwas diesen 
Sieg uns streitig machen. Eben darum muß das letzte Wort unter uns 
Christen immer solch ein starkes, mutiges und klares Wort sein, denn so 
wichtig es ist, die Macht des Gegners nicht zu unterschätzen, so ist es 
doch noch viel wichtiger, die Macht dessen zu erkennen, der größer ist 
als er, und sich ihr zu unterstellen. Denn das ist allerdings die Vor­
bedingung des Sieges, daß wir nicht auf eigene Faust diesen Kampf 
unternehmen, sondern daß wir in den Kampf gehen, nachdem wir uns der 
Macht Gottes unterstellt haben. Er ist der Herr und wir sind die Knechte, 
er ist der Sieger und wir sind nur die Zeugen seiner Überlegenheit. 
Aber wenn wir erst einmal damit anfangen zu rechnen, daß Gott Gott ist, 
wenn wir nicht auf uns allein sehen, auf uns und unsere matten, ver­
zagenden Kräfte, dann können wir ja nicht mehr glauben, daß der Tod 
und das Böse, daß die Sünde und die Schuld, daß Leid und Not und 
Drangsal letzte Wirklichkeiten sind. Dieselbe Macht Gottes, die in Jesus 
Christus auf dem Plan erschienen ist, dieselbe Macht, die Ostern trium­
phiert hat, soll auch in unserm Leben wirksam werden. Das, nicht mehr 
und nicht weniger, ist das letzte und wohl auch das erste, was der Apostel 
zu sagen hat, und eben das soll auch das letzte sein, was wir uns zu 
sagen haben. Erst wenn wir mit dieser Macht so rechnen, daß wir auch 
uns und unser Leben ihr ganz unterstellen, werden wir etwas wagen, 
erst dann werden wir dem Gegner nicht mehr ausweichen, erst dann 
werden wir uns nicht mehr fürchten, erst dann werden wir bestehen. 
Denn man muß schon getragen sein von der Gewißheit, daß wir es 
schaffen, wenn man im rechten Sinne antreten will zu dem Kampf, der 
uns verordnet ist.
Wir sollen nämlich antreten zu dem Kampf gegen den Satan selbst, 
gegen das Satanische und seine Macht in der Welt. Wir, Menschen 
mit all ihrer Schwachheit, Menschen, die preisgegeben sind <. .ƒ die Tod- 
verfallenheit dieses Lebens, wir sollen der Wall sein, an dem sich diese 
satanische Macht und Gewalt bricht. Gott sucht Menschen, die dazu 



bereit sind, und Gott fragt uns, ob wir ihm das zutrauen, daß er uns dazu 
ausriisten kann. Es könnte ja leicht sein, daß wir Zuschauer spielen 
möchten in diesem Kampf, daß wir abwarten möchten, bis das Gute 
von selber siegt, und es ist weithin unsere Schuld gewesen, daß 
wir träge und untätig, im Grunde unseres Herzens ungläubig ab­
seits gestanden haben, während das Böse in der Welt wuchs und 
wuchs. Wir haben Richter gespielt und haben scheinbar sehr kluge 
Reden gehalten über die Ohnmacht Gottes dem Bösen gegenüber und 
haben offenbar gar nicht gemerkt, wen wir damit richteten. Wir haben 
gar nicht gemerkt, daß wir uns selbst damit richteten. Wie kann Gott 
Sieger sein, wenn wir in diesem Kampf der Entscheidung ausweichen, 
wenn wir die Waffen nicht ergreifen, die er uns anbietet, wenn wir nicht 
eintieten in seinen Heerbann und so seinem Rufe nicht folgen. Nein, der 
Kampf zwischen Gott und Satan, der Kampf zwischen Gut und Böse, 
wie man auch sagen könnte, wird durch Menschen ausgetragen, hier wird 
keiner neutral sein können, „wer nicht für mich ist, der ist wider mich." 
Aber auch das andere muß gesagt werden, daß wir es eben in diesem 
Kampf nun doch wieder nicht nur mit Menschen zu tun haben, daß wir 
irren, wenn wir meinen, es handele sich bei dem Bösen und seiner Macht 
nur um die Summe menschlicher Pläne und menschlicher Überlegungen, 
denen wir unsere Pläne und unsere Überlegungen entgegensetzen 
könnten, eben darum heißt es ja hier: Wir haben nicht mit 
Fleisch und Blut zu kämpfen. Wenn die Ereignisse der hinter 
uns liegenden Jahre und ebenso die Ereignisse der vor uns liegenden 
Entscheidungen sich auf diesen Nenner bringen ließen, dann kämen wir 
vielleicht aus mit dem Aufruf zu Moral, Vernunft und Anständigkeit. 
Aber gerade davor werden wir hier gewarnt. Wir werden davor gewarnt, 
die großen und letzten Entscheidungen zwischen Gut und Böse auf dieser 
nur menschlichen Ebene zu sehen. Menschen sind in diesem Kampf immer 
nur die erste Linie, dahinter stehen ganz andere Gewalten, dahinter 
stehen die Herren der Welt, die in der Finsternis dieser 
Welt herrschen. Es gibt nicht nur gute Geister, auch die bösen 
Geister unter dem Himmel sind eine Realität. Und was sie für 
eine Realität sind, das haben wir ja zur Genüge erlebt. Wollen wir 
siegen, dann müssen wir die ganze Front des Gegners aufrollen, dann 
müssen wir seine Kommandostelle erkennen und sie zum Ziel unseres 
Angriffs machen. Das ist eben eine der großen Blindheiten unserer 
Zeit, daß wir uns immer noch nicht dazu verstehen können, dies Dahinter 
zu sehen. Darum bleibt uns an den Menschen von Fleisch und Blut so 
vieles unerklärlich, rätselhaft und unbegreiflich, darum werden wir das 
Geheimnis unserer Zeit nie ergründen können, wenn wir es nur politisch 
oder ethisch oder wirtschaftlich sehen, wenn wir nicht wahrhaben wollen, 
daß die Menschen selber gegängelt sind von einer Macht, die über ihnen 
steht, von der sie selbst befreit werden müßten, wenn es besser werden 
sollte. Darum bleibt auch das ganze Gerede von Moral und Vernunft 
und Anständigkeit weithin nur Gerede, nur Phrase, weil in diesem Gegen­
über von Gott und Satan Moral und Vernunft ohne letzte Kraft sind, 
weil dann, wenn es zwischen der Macht des Herrn und der Herrschaft 
der Finsternis zur Entscheidung kommt, sich niemand mehr stützen kann 
auf das, was an Moral und Recht und Menschlichkeit uns angeboren ist. 
Das sind nicht die scharfgeschliffenen Waffen, die den Sieg verbürgen.

1
I



Weil wir weithin nur allein mit diesen Waffen gekämpft haben, haben 
wir den Kampf gegen das Satanische verloren, sind wir selbst der 
Strategie des Bösen erlegen. Der böse Tag, von dem hier die Rede ist, 
hat eben weithin solche Christen vorgefunden, die nicht widerstehen 
konnten, nicht, weil sie nicht wollten, sondern weil die Ausrüstung, mit 
der sie in den Kampf gezogen waren, nichts taugte. Man sollte meinen, 
es könnte die Zeit nicht mehr ferne sein, da alle Christen in der Welt 
das einsehen und daraus die Konsequenzen ziehen müßten. In dem 
Kampf jedenfalls, den die Kirche Jesu Christi in Deutschland hinter sich 
hat, haben wir das begriffen, und darum glauben wir nicht, daß irgend 
jemand anderes mit diesen menschlichen Waffen weiterkommen wird, 
als wir mit ihnen gekommen sind.
Nein, nein, es geht hier nicht um einen Kampf von Fleisch und Blut, 
sondern es geht um die Herren der Welt, um die bösen Geister unter 
dem Himmel, es geht um die Macht der Finsternis, die mit Hunger und 
Gewalt, mit Schändung von Menschenehre, mit Furcht und Todesschrecken 
über die ganze Welt sich auszubreiten droht. Hier wird uns der Sieg 
verheißen, hier sollen wir stehen, hier sollen wir kämpfen, und hier sollen 
wir Sieger bleiben. Alles, was wir treiben, wenn wir uns sammeln zum 
Gottesdienst, wenn wir das Wort hören und ihm nachdenken, wenn wir 
die Jugend rufen, wenn wir das Alter mahnen, wenn wir singen und 
beten, ist darauf ausgerichtet, daß wir uns rüsten lassen für diese 
Schlacht, die ringsherum um uns bereits im Gange ist. Wir sollen, wir 
dürfen die Welt nicht dem Feinde überlassen, wir dürfen uns nicht 
trösten mit dem Wort, daß die Welt im Aigen liegt, wir dürfen uns 
nicht zurückziehen in jene Unangefochtenheit, in jenen Seelenfrieden, 
den ein mattes Christentum lange genug und aller Welt zum Schaden 
gepredigt hat, sondern wir sollen antreten, um den Gegner zu schlagen. 
Der böse Tag ist da; wo sind die, die Widerstand tun und alles 
wohl ausrichten und das Feld behalten?
Eins ist jedenfalls klar, sie sind nur da, wo Gott ist. Alles, was von ihnen 
gesagt wird, wird im Grunde von Gott gesagt. So tritt Gott auf den 
Plan: „Denn er zieht Gerechtigkeit an wie einen Panzer und setzt den 
Helm des Heils auf sein Haupt" (Jes. 59, 17). Ihm gilt es den Weg zu 
bereiten, er will erscheinen in denen, die seinen Namen tragen. Wie 
wenn die Sonne aufgeht und ihre Strahlen über die Erde laufen, so soll 
in denen, die seines Namens sind, Gerechtigkeit und Wahrheit die Welt 
durchwirken, damit die Macht der Finsternis gebrochen wird. Nicht mit 
dem, was wir sind, sondern in dem, was Gottes ist, sollen und wollen 
wir erscheinen. Unsere Siege sollen seine Siege sein. Wir bleiben 
unnütze Knechte, er bleibt der König aller Könige. Vielleicht, daß wir 
nun das folgende verstehen, die einzelnen Anweisungen zur Ausrüstung 
für diesen Kampf, vielleicht, daß wir nun davor gefeit sind, die Rüstung 
Gottes zu verwechseln mit dem, was wir an Ausrüstung für diesen 
Kampf mitzubringen meinen, vielleicht, daß wir gewillt sind, unsere 
Rüstung abzulegen, um uns von ihm neu rüsten zu lassen. Da ist zuerst 
die Wahrheit. Das muß ja wohl die Wahrheit sein, für die zu zeugen 
Jesus Christus in die Welt gekommen ist, die Wahrheit, die von oben 
ist, die niemand in sich selber hat und findet und bewahren kann. Es 
muß die Wahrheit sein, die vom Kreuz her aufleuchtet, das Offenbar­
werden dessen, daß wir alle ohne Ausnahme Gottes Feinde sind, daß 



wir erst Ruhe haben in unserem Stolz und unserer Rechthaberei, wenn 
wir Gott totgeschlagen, wenn wir diesen Mund zum Schweigen gebracht 
haben. Wollen wir uns nicht einmal in das Licht dieser Wahrheit stellen? 
Was bleibt hier noch übrig von dem Satz, daß der Mensch gut sei, daß 
man nur an seinen guten Willen appellieren müsse, an seine Kräfte, 
Absichten und Einsichten? Davon wird sehr wenig übrig bleiben. Aber 
etwas anderes bleibt übrig, das bleibt übrig, daß Gott die Welt geliebt 
hat, daß alle Schuld vergeben ist, daß es Versöhnung gibt, Versöhnung 
zwischen Gott und Mensch, und darum auch Versöhnung zwischen 
dir und deinem Bruder. Und das bleibt übrig, daß es Frieden gibt, die 
Wahrheit des echten, großen Gottesfriedens, den nichts und niemand 
mehr stören kann. Im Lichte dieser Wahrheit können wir uns eigentlich 
gar nicht mehr entsetzen über alle Bosheit und Unmenschlichkeit, die 
wir an uns und anderen bemerken, hier hört alles Richten auf, hier ist 
alles Pharisäertum zu Ende, hier gibt es nur noch eins: das lautere, wahre 
Gegenüber von Gott und Mensch und das Geborgensein dieses Menschen 
in Gottes unbegreiflicher Gnade. Und vielleicht mußte diese Wahrheit 
auf unserer Seite erst einmal wieder ganz deutlich werden, vielleicht 
mußte erst wieder einmal dieser falsche Wahn, daß der Mensch gut sei, 
an der furchtbaren Wirklichkeit seines Tuns und Lassens unübersehbar 
deutlich werden, damit wir das andere begreifen, das ganz und gar 
Gnadenvolle, das Unverdiente der Liebe Gottes. Nun gibt es ja niemanden 
und nichts mehr, dem diese Liebe Gottes nicht gilt, alles, auch das 
Schlimmste, alle Bosheit, alle Teufelei ist in dieser Liebe aufgehoben, 
es gibt nichts mehr, was nicht vergeben werden könnte, es gibt keinen 
Glauben an Gott, der nicht mit dieser Vergebung rechnen müßte, es gibt 
nichts Böses, vor dem wir kapitulieren müßten. Das ist die große, tiefe, 
alles umfassende Barmherzigkeit, das ist die Wahrheit Gottes, die in 
Jesus Christus erschienen ist.
Und das zweite ist die Gerechtigkeit. Wir brauchen wohl kaum 
noch zu sagen, daß wir hier nicht an unsere menschliche, sehr faden­
scheinige, höchst problematische Gerechtigkeit zu denken haben, daß 
das nicht jene Gerechtigkeit ist, die daraus folgt, daß die einen ein 
bißchen besser und die anderen ein bißchen schlechter sind, nicht die 
Gerechtigkeit, die die Welt zerteilt in Klassen und Rassen, in vermeint­
lich Gute und vermeintlich Böse, sondern daß es jene andere Gerechtig­
keit ist, nach der wir alle verlangen, weil wir wissen, daß ohne sie kein 
Leben möglich ist. Die Gerechtigkeit, die das Leben der Menschen mit­
einander lebens- und liebenswert macht, die Zuflucht der Verfolgten, der 
Einsamen, der Angefochtenen, die Erquickung der Armen, die hilfreiche, 
reitende, zum Guten hinführende Gerechtigkeit. Als diese Gerechtigkeit 
Gottes offenbar wurde in der Welt, als sie Fleisch und Blut wurde in 
Jesus Christus, da zeigte sich, wie wohltätig Gerechtigkeit ist, da wagten 
sich die Menschen wieder hin zu Gott, die ihm längst den Rücken gekehrt 
hatten, da wurde Umkehr wirklich Freude, da hatten die Menschen auf 
einmal wieder Lust zum Guten, da lernten die Blinden sehen, die Augen 
gingen ihnen auf dafür, wie sie eigentlich von Gott gemeint sind, da 
lernten die Lahmen gehen, sie lernten wieder wandeln in seinen Geboten, 
die Fesseln des Bösen fielen von ihnen ab, sie begriffen ein wenig von 
der Freiheit der Kinder Gottes, das Gute zu tun. Solche Menschen sollten 
wir sein, die mit ihrer Gerechtigkeit nicht die anderen in den Staub 



drücken, die sich nicht zu den 99 halten, um über den einen Sünder zu 
Gericht zu sitzen, sondern die die anderen mit heraufziehen, daß auch 
sie wieder Lust gewinnen zum Guten, zum Tun der Barmherzigkeit, zum 
Dienst der Wahrheit. Es müßte eine Befreiung ausgehen von eurem 
Gei echtsein für alle Gebundenen und Erniedrigten, es müßte etwas auf- 
leuchten von der Gerechtigkeit Gottes, die alles verwandelt, die das 
Krumme wieder schlicht macht und das Höckerige gerade, die uns allen 
wieder dazu verhilft, mit uns und anderen wieder zurecht zu kommen.
Und wenn ihr das einmal begriffen habt, was Wahrheit und Gerechtigkeit 
heißt, wie allo Welt darauf wartet und alle Welt daran zugrunde geht, 
daß ihr Gottes Wahrheit und Gottes Gerechtigkeit fehlt, dann könnt ihr 
ja gar nie ht mehr bei euch selbst, in eurem Kreis, in eurer Gemeinschaft 
bleiben. Das Evangelium des Friedens braucht Boten, es will 
laufen, ihr müßt hinaus, ihr müßt diese Botschaft hinaustragen an die 
Statten des Hasses und des Streites. Gott hat euch dies Licht nicht ange- 
zündet, damit ihr es wieder unter den Scheffel eurer selbstgenügsamen 
Frömmigkeit stellt, sondern er hat es darum angezündet, damit es allen 
leuchtet, die im Hause sind. Wir sind ja alle Kinder des Krieges und 
des Hasses geworden, wir denken nur noch in den Gegensätzen von 
Freund und Feind, der alte Wahn, daß der Krieg der Vater aller Dinge 
sei, ist wieder das A und O unserer Weltanschauung geworden. Das 
daif nicht so bleiben, wenn das Evangelium wirklich Evangelium ist, 
wenn wahr sein soll, was von Gott her geschehen ist, was Weihnachten 
und Ostern bezeugen, daß Gott Friede gemacht hat, Friede im Himmel 
und Friede auf Erden. Ihr müßt hinaus als Gottes Friedensboten! Mitten 
hinein in die Furien des Krieges hätten wir längst sein Friedenswort 
tragen müssen. Es ist jetzt höchste Zeit, es ist Zeit, die Welt vor die 
Entscheidung zu stellen mit dem Evangelium des Friedens, ob sie leben 
oder untergehen will.
Denn das ist freilich wahr, eine Entscheidung muß damit fallen. Um die 
Entscheidung kommt ihr nicht herum, und diese Entscheidung könnt ihr 
niemand ersparen. Aber die Entscheidung heißt: Glauben. Darum 
fährt der Apostel fort: Vor allen Dingen ergreifet den 
Schild des Glaubens. Ihr müßt schon mit einer Welt rechnen, 
mit einer Wirklichkeit, die man nicht sehen kann, die ganz und gar 
Verheißung ist. Was ihr seht, sind die Mächte, was ihr seht, ist Gewalt, 
Finsternis, Bosheit, Unmenschlichkeit. Das sind alles Dinge, an die man 
nicht glauben kann. Macht sieht man und fühlt man. Man fühlt sie im 
Rausch der Herrschaft genau so wie im Leiden der Unterdrückung. Das 
sind alles Dinge, die nie und nimmer mehr den Namen Glauben ver­
dienen. Macht und Reichtum, auch Bosheit und Schlechtigkeit, auch Tod 
und Lebensangst sorgen schon von sich aus dafür, die Menschen in ihren 
Bann zu zwingen und sie sich untertan zu machen. Wir sind ja alle, 
mehi oder weniger, von daher bestimmt und geformt. Die Welt des 
Glaubens ist die unsichtbare Welt, in der der Mensch mit Gott rechnet, 
mit dem, was Gott tut, was Gott will, was Gott verheißt. Die Größen 
dieser Welt heißen Vergebung, Erlösung, Freiheit, Auferstehung und 
Verwandlung aller Dinge. Der Glaube ist immer ausgerichtet auf das 
Zukünftige, das Nochnicht, das Kommende. Mit der Entscheidung des 
Glaubens werdet ihr Kinder dieser zukünftigen Wirklichkeit, geht ihr 
dem kommenden Tag entgegen. Das, was die anderen Wirklichkeit 



nennen, ist für euch schon dahin, es ist vergangen, in Jesus Christus ist 
das Neue Wirklichkeit geworden, auf das hin ihr lebt. Das ist die 
Entscheidung, die ihr im Glauben vollzogen habt, wodurch ihr dem 
Bösen so unendlich überlegen seid, daß es ganz umsonst seine brennenden 
Pfeile auf euch abschießt. Vertraut darauf, sie werden euch nichts mehr 
anhaben. Es wird sich alles umkehren, das Wirkliche wird sehr unwirk­
lich werden und das Unwirkliche wirklich. Ihr werdet mit hineingezogen 
in die große Bewegung Gottes, in die Umgestaltung der Welt, die bereits 
im Gange ist, und das Böse, weil es eben das Böse ist, und der Böse, 
weil er eben als der Böse sich nicht wandeln kann, wird daran zugrunde 
gehen.
Auch ihr selbst sollt nicht verloren sein. Ihr dürft nicht verloren sein. 
Ihr lebt in einer gefährlichen Welt, ihr seid selbst Menschen, verwundbar, 
verführbar, allen Anfechtungen preisgegeben, in euch selbst lebt der 
Verräter, der nur allzu gern und allzu leicht mit dem Feinde, der die 
Festung berennt, paktiert, der nur allzu leicht Gleiches mit Gleichem ver­
gilt und für den und für dessen Praxis die Parole „Auge um Auge, Zahn 
um Zahn" nur zu verständlich ist. Hütet euch. Nehmt den Helm 
des Heils. Laßt euch beschirmen von der Heilsbotschaft, die über 
euch erklungen ist. Ihr seid gerettet, ihr dürft darauf vertrauen, daß 
jene Tat, am Kreuz geschehen, für euch da ist, daß dieses Heil von 
Christus erwirkt, auch euch umschließt. Nur so, nur wenn ihr als die 
durch Gottes Gnade Geretteten in diesem Kampfe steht, werdet ihr be­
hütet sein, ihr werdet merken, daß die Liebe, die euch von da umschließt, 
stärkere Arme hat als die Mächte, die euch in den Abgrund reißen 
möchten. Heil in Jesus Christus, das ist der Schutz, unter dem ihr steht, 
Rettung von oben her, das ist die Gewißheit, die ihr mitnehmen dürft.
So nehmt das Schwert. Ja, genau mit diesen Worten wird nun hier 
zum Schluß vom Geist geredet. Es muß schon etwas aufblitzen und 
zuschlagen, wo ihr steht und handelt und redet, es muß treffen, wo der 
Geist mit euch im Bunde ist. Der Feind muß ins Herz getroffen sein und 
muß das Feld räumen, sonst könnt ihr nicht von Sieg reden. Geist ist 
das letzte, und Geist ist das igrößte in dieser Mahnung des Apostels. Die 
Kirche ist nur so viel wert, als das Schwert des Geistes in ihr aufblitzt; 
darum bekennt ihr ja auch zuerst den Glauben an den Heiligen Geist 
und dann den an die Kirche. Wehe, wenn es umgekehrt wäre. Wehe, 
wo der Geist nicht mehr Schöpfer ist, wo das Reich Gottes nur noch in 
Worten besteht, in frommen Phrasen, in leerer Rechtgläubigkeit. Denn 
Geist ist nichts anderes als die Begegnung mit dem Worte Gottes, so, 
daß es heute und jetzt uns trifft, uns richtet, uns zu neuem Leben 
weckt, uns erlöst und uns der Gegenwart Gottes gewiß macht. Ja, wirk­
lich, heute und jetzt muß das Wort Gottes geschehen, wenn das Böse 
die Schlacht verlieren soll. Hier, mitten in diesen zerstörten Städten, 
mitten unter dem von den Furien des Krieges und den Abgründen der 
Bosheit zerquälten Menschen, mitten in unserem sich in Todeswehen 
windenden Kontinent. Setzt auf den Geist, dann wird das Wort nicht 
tot bleiben, und es wird sündige, böse, todgeweihte Menschen neu zum 
Leben rufen.
Ein Baseler Theologe, der früher in Deutschland war und dem wir, 
menschlich gesehen, mehr verdanken als den meisten anderen Lehrern 



unserer Zeit, hat vor kurzem eine Schrift geschrieben: „Die Deutschen 
und wir”. In ihr ist die Rede von unserer Not und von unserer Schuld. 
Er weiß um den Weg des Grauens, den wir heute machen müssen und 
den wir. die Christen, mit unserm Volke gemeinsam gehen. Aber er ruft 
uns auch eine Mahnung zu, wie wir auf diesem Weg bestehen können, 
eben das Wort aus dem Epheserbrief, um dessen Auslegung wir uns be­
müht haben, und erinnert uns an ein Bild, das wir alle kennen, in dem 
Albrecht Dürer seine Auslegung unseres Textwortes so einprägsam und 
großartig gezeichnet hat, das Bild von dem Ritter, der zwischen Tod und 
Teufel seinen Weg macht, das Auge fest nach vorn gerichtet, nur von 
dem einen Willen beseelt, den Kampf zu bestehen, das Ziel zu erreichen. 
Auf dieses Ziel wollen wir unsern Blick richten, nun, da wir von einander 
scheiden und wollen es neu verstehen, nicht als ein Zeichen mensch­
licher Kraft, sondern so, wie es gemeint ist: Zuletzt, meine Brü­
der, seid stark in dem Herrn und in der Macht seiner 
Stärke.


