Antwort. Ein Brief an J. L. Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni
1959

Von Hans Joachim lwand
Lieber Freund und Bruder!

Zunéchst eins: ich danke Dir, dal} ich so an Dich schreiben darf und das aus der tiefen Ver-
bundenheit des Glaubens und der Aufgabe, die uns in den letzten Jahren so oft zueinander ge-
fiihrt und miteinander verbunden hat. Es begann mit Deinem Besuch in Bonn, Deinem ersten
Besuch in Deutschland nachdem die Herrschaft des Nazismus zerbrochen und der furchtbare
Krieg zu Ende gegangen war. Ich werde diese Begegnung nie vergessen. So geht es auch den
anderen, die dabei waren. Heute sind ja solche Begegnungen zwischen »Ost und West« fast
schon alltaglich geworden, aber damals war das noch nicht so. Damals fragten wir uns noch,
wie es wohl gehen wiirde. Ob wir voreinander und miteinander bestehen kdnnten. Du warst
uns ja nicht nur bekannt durch den beriihmten und umstrittenen Brief Karl Barths in der da-
maligen Krise Eures Landes und Eurer Regierung in den Tagen von Minchen, sondern wir
wuldten auch, dal? Du mit den Deinen hattest fliehen miissen und erst nach vielen Jahren in
Deine Heimat und das geliebte Prag zurtickkehren konntest. Wir konnten uns freilich in der
wieder normal gewordenen Sphére birgerlicher Anstandigkeit begegnen. Man gibt dann ei-
nige Fehler und Méangel zu, man gibt zu, dal auf beiden Seiten gefehlt wurde, man ist bereit,
daraus zu lernen und glaubt, man sei ber die Vergangenheit hinweg. Das war die Frage, die
mich bewegte, als wir Dich vom Flugplatz abholten, um im Rahmen unserer ganzen Fakultét,
zu der damals noch Helmut Gollwitzer gehtrte, miteinander zu sprechen. Wirde es so ein all-
gemeines, ein letzten Endes unverbindliches Gespréch werden? Und dann sprachen wir. Und
an jenem Abend wurden wir Bruder. Wir wurden Bruder Uber dem, was hinter uns lag und
was zwischen uns stand. Was war geschehen? Es waren nicht nur die Hitlerjahre, die mah-
nend und fragend hinter uns standen, es war viel, viel mehr. Es war die Frage, ob wir bereit
waéren, bestimmten Dingen, Wertungen, Vorstellungen ein Ende zu setzen und einen neuen
Anfang zu machen. Eben jene Frage hat uns damals bewegt, die aus Deinem Briefe an Karl
Barth herausklingt, der ja nebenbei ein Brief an die Bekennende Kirche und da wieder an die
geheimen politischen Residuen der Deutschen unter ihnen ist. Es war mehr als eine der tbli-
chen Begegnungen, die wir hier miteinander hatten. Damals schon sal’en wir um diese Fragen
herum, und wir waren alle vor ihnen offen. Wir waren gewif3, dal nichts und niemand das re-
parieren konnte, was geschehen ist. Hier ist etwas geschehen, was als solches stehen bleiben
muR und stehen bleiben wird. Hier ist mehr als ein Jahrhundert abgelaufen. Hier kann nur eins
gesagt werden: Nostra maxima | 127 | culpa. Es geht bei der Schuld nicht in erster Linie da-
rum, wer schuldig ist. Manche Menschen kommen hinter den geschichtlichen Ereignissen her
wie der Staatsanwalt, um festzustellen, wer Schuld hat und wer nicht. Bei der Schuld im ge-
schichtlichen, also im irreparablen Sinne geht es um etwas anderes, da geht es darum, wer sie
ubernimmt. Sie ist die enge Pforte, durch die der Weg nach vorn fiihrt. Sie ist an und fiir sich
etwas, das wie ein Stein am Wege liegt. Niemand will ihn aufnehmen. Niemand will ihn tra-
gen. Jeder, der nicht auf frischer Tat ergriffen wird, distanziert sich. So entlaufen wir unserer
eigenen Geschichte, entziehen uns den Heimsuchungen Gottes und seiner Verheilung. Was
an Deinem Brief so bedeutsam und so wohltuend ist — das muR ich Dir einmal sagen — war ge-
nau dasselbe, das auch an jenem Abend mitten unter uns lebendig war. Es fielen keine Ankla-
gen in dem Ublichen Sinne, gegen die oder jene Gruppe, gegen die Militaristen oder gegen die
Nationalisten, gegen die Rechte oder gegen die Linke, das Ungluck war viel zu groR3, die Auf-
gabe seiner Bewaéltigung viel zu drdngend, die Minuten zu kostbar, die Gelegenheit zu einzig-
artig, als daf® wir uns mit solchen Klischees héatten befassen kdnnen. Hier war etwas gesche-
hen, was nach menschlicher Bewéltigung verlangte, wenn die Geschichte, die européische

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
1 25.07.2024



Geschichte weitergehen und nicht in einem 6den Marasmus ersticken sollte, um von dem

Schlimmeren, einem neuen Kriege, ganz zu schweigen. Das stand bei unserem ersten Ge-
spréch in der Mitte, die Schuld und ihre Bewaltigung und unsere Bruderschaft, die sich an
diesem Abend wie ein Geschenk anbot, das langst reif war, ehe wir noch einander kannten
und jene Begegnung hatten.

Das hat nun seitdem gehalten und darum darf ich mit unter denen sein, die Dir dafir ihren
Dank sagen. Aber noch ein Wort zu diesem seltsamen, heute freilich wieder etwas abgeklun-
genen Phanomen der Bruderschaft. Wir haben sie gelernt, oder wenigstens die ersten An-
fangsstufen dessen gelernt, was sie bedeutet in der Formierung und im Kampf der Bekennen-
den Kirche. Ihr habt die Bruderschaft ja sogar im Namen Eurer altehrwirdigen, durch viel
Kampf und Leiden erprobten »Briderkirche«. Auch bei uns ist dieser Name und seine An-
wendung heute verbreiteter als friher, wir haben etwas miterlebt in unserem Jahrhundert, das
war wie eine Neufassung und Wiederentdeckung derselben. Vor 30 Jahren ware das undenk-
bar gewesen. Da war »Bruder« eine pastorale Redeform, eine Standeseigentimlichkeit. Heute
ist dieses Wort wieder in Gefahr, das von neuem zu werden. Viele, die sich Briider nennen,
wissen gleichwohl nicht mehr, was es damit auf sich hat. Sie haben es nie erfahren, wie man
von der Bruderschaft getragen sein und auch, wie tief man sich gegen sie versiindigen kann.
Das haben wir gelernt. Bruderschaft beinhaltete damals eine Gabe und eine Verpflichtung zu-
gleich, sie besagte, dal? man bereit war, Ehre und Schmach miteinander zu tragen oder ge-
nauer gesagt, da man nicht bereit war, den Bruder der 6ffentlichen Verurteilung und Herab-
setzung preiszugeben. Mit der Bruderschaft als solcher war eine Realitét gesetzt, die von et-
was anderem lebte als den Werten der bestehenden Gesellschaft, ihren Tugend- und Lasterka-
talogen. Wir waren in der Bindung dieser Bruderschaft die wahrhaft Freien. Auch die »auBRen«
begriffen etwas davon. In einer Zeit, die uns alle priifte, wie es denn mit uns stiinde angesichts
des Entweder-Oder der Wahrheit Gottes und des nackten Lebens — erst wenn die Frage an die-
sen Punkt kommt, merkt man, wie wenig wir durch unser Wissen und unseren Verstand auf
dieses examen vitae vorbereitet sind — damals ahnten wir etwas von der biblischen Wahrheit,
dal’ | 128 | das Wort Bruder etwas zu tun hat mit dem von den Toten Auferstandenen, dal? es
ein Osterwort ist, daB es uns alle heraushebt und aussondert aus dieser Todeswelt und der
Erstgeborene unter allen Brudern eigentlich unseren Zusammenhalt ausmacht unter uns hier
auf der Erde und mitten in den Aufgaben und Anfechtungen, die es zu bestehen gilt. Viele, die
unserer Bruderschaft und ihrer Zielsetzung spotteten, die nichts anderes als unsere Ohnmacht
und unsere Niederlage sahen, haben damals nicht geahnt, dal? sie selbst — ohne es zu wissen,
aber darum eigentlich um so schlimmer und tragischer, denn sie konnten es wissen! — mit al-
lem, was sie taten, in der gleichen Zeit das Reich des Todes aufbauen halfen, daf sie die
Biihne aufstellten, auf der der schrecklichste und furchtbarste Totentanz gespielt werden
sollte, den die christlich-abendlandische Zivilisation je sah und der in gewisser Hinsicht — da
hast Du einfach recht — ihr Ende geworden ist. Es mag kein Zufall gewesen sein, daf die Bau-
meister dieses grandiosen Totenreiches, in dem der »First dieser Welt« seine Herrschaftsfor-
men entfaltete — am Ende selbst den Tod wéhlten. Er war immer schon das Vis-a-vis ihres Da-
seins und ihrer Entscheidungen. Die Todeskapsel war ihre letzte Medizin. Wo der Tod regiert,
da gibt es keine Gemeinschaft. Der Tod lebt vom Eigennutz. In diesem unheimlichen Reich
lebte unsere Bruderschaft, hier lernten wir, Bruder zu sein und — an das Leben zu glauben,
nicht nur an das ewige, sondern auch fur das irdische uns einzusetzen.

Eben um diesen Einsatz fir das Leben geht es nun heute, auch hier wird eine verschworene
Bruderschaft notig sein, in anderer Zusammensetzung und in anderem Rang, um dem immer
noch drohenden Tod das Leben abzuringen. Denen, die Ost und West unversdéhnlich gegenei-
nander setzen, wird diese Bruderschaft entgegen stehen als eine reale, lebendige Kraft. Sie
wird wissen und wissen mussen, dall wir das Leben nur im Miteinander von Ost und West

wieder gesunden lassen kdnnen. Bei dieser Bruderschaft wird vor allem eins gedchtet sein

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
2 25.07.2024



mussen: der Kalte Krieg. Er wird dort keinen Raum finden, wie eine Téuschung, eine Lige,
etwas wirklich Boses dort fehl am Platze ist, wo das Leben und der Frieden einziehen sollen.
Im Kalten Krieg kann es das nicht geben, was es in unserer Gemeinschaft von morgen geben
wird und was schon hier und da am Wachsen ist: die wirkliche Begegnung von Mensch zu
Mensch und das Sehen der Realitaten. Der Kalte Krieg hat die entgegengesetzte Wirkung. Er
mutet einen heute an wie eine Zerteilung des ganzen Leibes der einen Menschheit. Fur Europa
ist er todlich. Aber kdnnen wir als Christen die Menschheit zerteilen lassen? Kénnen wir da
mitmachen, kénnen wir das geschehen lassen? Das ware fur die Kirche ebenso verderblich
wie wenn wir uns im Dritten Reich von der Wurzel Israel hatten absprengen lassen. Damals
ging es um den Gnadenbund, jetzt geht es um den Schopfungsbund. Bei uns hier wundern
sich die Leute, oftmals auch gut orientierte und im Kirchenkampf bewéhrte, dal} Karl Barth,
Niemoller und wir alle nicht auf die Formeln des »Kalten Krieges« zu bringen sind. Die Ge-
danken- und Sprachgleichschaltung gelingt wieder einmal nicht! Aber sie haben keinen Grund
sich zu wundern. Es geht um dieselbe Frage wie damals. Hier wie dort wird eine kiinstliche
Spaltung vollzogen, hier wie dort das Zusammengehorige zerrissen, hier wie dort ein Teil als
Ganzes gesetzt. Doch wie der Frieden in der Kirche der Frieden ist zwischen Israel und den
Heiden, so wird der Frieden auf Erden darin seine reale Wurzel haben, daB wir die Spaltung
der Menschheit wegen ihrer Systeme und Ideen nicht zulassen. Es kann frei- | 129 | lieh ein
Entweder-Oder geben, das den Frieden zu einer verkehrten Sache macht, aber so wie die
Dinge in Europa liegen, wie sie vor allem von Deutschland her gesehen liegen, ist der »Kalte
Krieg« eine Erbschaft, etwas, das aus jenem flrchterlichen Gestern stammt, als Hitler den An-
tikommunismus zur Grundlage der deutschen Innen- und Auf3enpolitik erhob. Darum — weg
damit. Der Kalte Krieg kommt nicht aus dem Glauben, er ist gegen die frohe Botschaft von
Jesus Christus.

Wo Freunde hilben und driiben bereit sind, das Untier »Kalter Krieg« von beiden Seiten zu
packen und dorthin zu werfen, wohin es gehort, dann muf? Raum werden fiir das andere — oder
bin ich da ein Utopist — das, was wir seit mehr als einem Menschenalter in seiner wahren Ge-
stalt nicht mehr kennen: den Frieden. Wirklich Frieden auf Erden, — nicht nur innerlich, nein,
auch auRerlich. Nicht ein ewiger Friede, aber doch Frieden nach all dem Entsetzlichen, was
unsere Zeit gesehen und was nicht ohne unsere Schuld in ihr Ereignis wurde. Es geht heute
alles um den Frieden. An ihm hangt Leben und Recht, Wohlfahrt und Kultur. Wer weil3, daf3
der jetzige Zustand kein Friede ist, daf? dieser in erster Linie ein geistiger Prozef ist und dann
auch ein politischer, der wird im Kalten Krieg sein verfuhrerisches Gegenbild erkennen. Wir
haben zu wéhlen zwischen dem Frieden und der Fortdauer des Kalten Krieges. Ein Drittes
gibt es nicht. Wird die Bekennende Kirche hierin einen neuen Faktor bilden kdnnen, wird sie
diesmal Bruder von der anderen Seite zur Hilfe haben, wird sie umfassend und groR sein, oder
wird sie wieder scheitern an der Unaufmerksamkeit und Harte der Menschen, an ihrem Dokt-
rinarismus, an ihrem Wohlleben, an dem Haften an nichtssagenden Erfolgen, an der ganzen
Immoralitat, in der wir immer noch drin stecken. Diese Frage geht durch Deinen ganzen Brief.
Lall mich jetzt dazu kommen und zu drei Punkten Stellung nehmen, die Du dort hervorhebst.

Zundchst: Du sagst sehr Giberzeugend »Der Kampf der Bekennenden Kirche hat mit einem
Sieg geendet«. Lal uns diesen Satz ein wenig néher ansehen. Du hast in gewisser Hinsicht
recht. Aber dann schrénkst Du den Satz ja selbst gehorig ein. Freilich, es war schon ein Sieg
da mitten in unseren Niederlagen. Es ware undankbar gegen Gott, wollten wir vergessen, was
er uns geschenkt, wollten wir nicht sehen, dal? er uns in der Stunde héchster Gefahr mutige
und klarsehende Ménner gab, die uns sagten, wo der Weg der Kirche ging. Es war eine groRRe
bewegende Zeit und man kann sie nicht aus dem Sinn bekommen, auch wenn man sich heute
wieder an den Alltag der Kirche zu gewohnen hat. Und doch, es gibt einige gewichtige Fakto-
ren, die es uns schwer machen, vom Sieg zu reden. Theologisch — vielleicht war es da wirk-

lich ein Sieg, aber praktisch? aber ethisch? Es ist kein Zufall, daB die Fragen der Theologen,

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
3 25.07.2024



die aus der Bekennenden Kirche kommen, nach diesem Krieg in erster Linie auf dem Felde
der Nachfolge, des Ethos, der praktischen Bewahrung liegen. Da ist unter den bedenklichen
Punkten zuerst einmal die Judenfrage zu nennen, die uns innerlich bis heute zu schaffen
macht. Wir haben nicht klar genug gesehen, was erst langsam in uns allen — mit wenigen Aus-
nahmen, die es vorher wul3ten — geddmmert hat, dal der Angriff auf die Juden Ihm galt, Jesus
Christus selbst. Wir haben theologisch zwar an der Menschheit Jesu Christi festgehalten, aber
dal? dieser Mensch ein Jude war, das haben wir dogmatisch oder im Sinne eines allgemeinen
Humanismus ethisierend flr irrelevant erachtet. Wir haben den inneren Zusammenhang zwi-
schen dem alten und dem neuen Bund weniger klar und scharf gesichtet als es der Gegner tat,
der die schwachste Stelle in unserem modernen Christen- | 130 | tum erspaht hatte. In diesem
Falle lag die Decke eher vor den Augen der Kirche als tiber der Synagoge. Wir haben nicht
gesehen, dal wir mit der Entwurzelung aus Israel unsere Okumenizitit als Kirche verlieren
sollten und verloren hatten. Und die Leiden, tiber denen uns hernach die Augen aufgegangen
sind, sind zum geringsten Teil unsere Leiden gewesen. Alles das muRte erst aus unserem Ver-
sagen heraus erkannt und uns ergffnet werden und wenige waren so klar wie Karl Barth, der
damals den Satz pragte, dall Antisemitismus heute die Stinde gegen den Heiligen Geist sei.
Sie war es auch. Wer damals seine judischen Freunde nicht preisgab, den behlitete dieses Be-
kenntnis an seiner Seele. Es war ein erstaunliches Geheimnis, dem wir damit auf die Spur ge-
kommen sind. Aber der Preis! Ist er nicht allzu hoch? Wer wird diese Schuld einmal von uns
und unseren Vétern — denn dort begann es — nehmen? Hier liegt der Grund, warum viele Men-
schen bei uns heute abgedrangt werden und sich abdrangen lassen in den blofRen GenuR, in
das Geld, in die Arbeit, in die Leistung, kurzum in allerlei Dinge des Verges- sens. Die Opfer
der anderen sind unsere unbewaltigte Vergangenheit und es ist ein Weniges, was die Beken-
nende Kirche theoretisch erkannt und praktisch geleistet hat, um diese Menschen zu retten, die
dem Tode und der Qual zugefiihrt wurden. Was muR geschehen, damit wir das hinter uns be-
kommen? Wie kann ein Volk rein werden, das den — freilich vergeblichen — Aufstand gegen
Israel und seinen Gott hinter sich hat? Verstehst Du, dal’ diese Frage immer wieder aufbricht,
sobald wir etwas tiefer zu graben beginnen?

Das zweite, was uns im Augenblick der Entscheidung gefehlt hat, war unsere mangelnde Soli-
daritat mit den Sozialisten. Ich meine das nicht im weltanschaulichen Sinne, das ist eine Frage
fur sich, aber im Praktischen, im Handeln. Hitler sah uns als Einheit an wie Nietzsche, Chris-
ten und Sozialisten sind das Tschandalahgesindel, das verschwinden muf3, wenn der héhere
Mensch, der Ubermensch geboren werden soll. Beide, so meinte er als Prophet der Herrenmo-
ral — die dann auch danach aussah! — seien Tréger des Ressentiments, der Moral der Schlecht-
weggekommenen und der Kleinen. Es war wie eine Gigantomachie zwischen Nietzsche und
Marx, was wir damals erlebt haben. In dieser Sache waren wir nicht hei3 oder kalt, sondern
sind lau geblieben. Das héngt uns bis heute nach. Wir haben zwar versucht, im Sinne der bir-
gerlichen Humanitét und im einzelnen zu helfen, was oftmals bedeutsam und nicht immer un-
gefahrlich war, und seine Frucht getragen hat, aber es genligte nicht. Hier ist schon 1933 et-
was falsch gelaufen. Wir muf3ten, als die ersten Konzentrationslager eroffnet und deutsche
Menschen, ungeachtet ihrer burgerlichen Ehre und ihrer Unschuld, dort hineingeworfen wur-
den, um gebrochen und vernichtet zu werden, nur weil sie Marxisten waren, ein lautes, klares
Nein sagen als Kirche im Ganzen, ganz gleich, wie diese Menschen und ihre Bewegung zur
Kirche stand. Hier ging es um das Recht der rechtlos Gewordenen. Hier nahm eine »Klasse«
Rache an der anderen. Hier hatten wir nach Martin Luthers Wort eigenes Ansehen und eigene
Gerechtigkeit stellvertretend wirksam sein lassen mussen, gerade als Glieder der birgerlichen
Schicht gegen diese grausame Perversion. Bis heute schwelt diese Schuld weiter und steht im-
mer noch zwischen den Deutschen hier und den Deutschen driiben, zwischen den sogenannten
»Kirchlichen« Kreisen und den Sozialisten. Ich sage das nicht erst heute und nicht post festum.
Angesichts des aufkommenden Nationalsozialismus und seiner ersten Taten habe ich zu zwei-

feln begonnen an der Redlichkeit meines Standes und | 131 | an der sittlichen Tragfahigkeit

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
4 25.07.2024



der politischen Parteien, die rechts stehen. Was niitzte es, dal man der Kirche soviel ver-
sprach, dal? man Schulgebete und Gottesdienste staatlicherseits einfiihrte — auch der Tag von
Potsdam wurde im Zeichen dieser neu geschaffenen Lage begangen! — es stellte sich bald fur
die Kirche heraus, dal} sie betrogen war. Was hatte es bedeutet und was hatte es unter Um-
stdnden verhindert, wenn die Kirchen, und zwar die katholische wie die evangelische, hier
nicht an ihre Existenz gedacht hétten, sondern an die Gerechtigkeit Gottes und das Recht,
auch und gerade in dieser Situation, wo es nicht die burgerlichen Stdnde anging und wo die
Kirche zeigen konnte, dal? sie glaubt, was sie verkiindigt, daR Gott das Schreien der Elenden
hort. Er hat’s gehort. Das ist der zweite verpalite Augenblick, der schwer auf uns lastet.

Das dritte Moment unserer Verfehlungen ist der Krieg. Als der Krieg ausbrach, wul3te ich, dal}
ein wesentliches Anliegen der Bekennenden Kirche verloren war. Nun wurde mit Blut diese
entsetzliche Weltanschauung ins Buch der Geschichte eingetragen. Es war zwar eine groRRe
Sache, dall 1938 eine Gebetsliturgie herauskam, die alle Schrecken des kiinftigen Krieges
beim Namen nannte. Aber sie wirkte nicht mehr. Ihre Verfasser wurden der Freiheit beraubt.
Die Bischofe der intakten Kirchen und die kirchlichen Behorden riickten mit Entsetzen von
dieser Liturgie ab und sagten das 6ffentlich. Die Bruderrate standen allein, verfemt, galten als
Feinde der Nation. Niemoller war verhaftet, die Organisation der Bekennenden Kirche zer-
schlagen und auf die Provinzen abgedréangt. Der Krieg stand vor der Tur, die Bekennende Kir-
che war starker der Verfolgung freigegeben als je vorher. Aber gleichwohl: es lieRe sich doch
der Fall denken, dal? wir dem Krieg eine ganz andere Barriere in den Weg gelegt hatten, als es
so geschehen ist. Denn man kann etwas gegen den Krieg tun. Viele Menschen denken auch
heute noch, daB Kriege Naturereignisse sind und tbersehen, dal sie von Menschen gemacht
und auch von Menschen verhindert werden konnen. Martin Niemdéller hat einmal gesagt,
wenn 4 000 oder 5 000 Pfarrer damals »gesessen« hatten, dann wére vielleicht Chamberlain
nicht nach Miinchen gekommen. Wie man auch Uber so etwas denken mag, es zeigt nur, dal}
wir in der Bekennenden Kirche gegentiber dem letzten Krieg kein gutes Gewissen haben kon-
nen. Wir haben nicht rechtzeitig genug und nicht klar genug dagegen Stellung bezogen. Die
Hoffnung auf die Haltung der Reichswehr gegeniber der Partei war von vornherein falsch.
Das eben war die Schwache des 20. Juli. Die Bekennende Kirche war die eigentliche Hoff-
nung gegen den Sieg des Nazismus in Deutschland, das haben damals nur wenige gesehen. In
den groRen geschichtlichen Katastrophen sind die Menschen blind. Wahrscheinlich hat sich
der nazistische Staat den Weg nach vorn schon vorher freigekampft, indem es ihm gelang, die
Einheit der Bekennenden Kirche zu zerbrechen. Nach der Synode von Oeynhausen waren wir
nicht mehr in der Lage, wirklich einen geschlossenen Widerstand gegen den Aufmarsch des
Staates zum Krieg und zum Uberfall der Nachbarstaaten zu leisten.

Wir stehen heute wieder vor einer &hnlichen Lage. Kann die Kirche etwas dazu beitragen, daf}
Kriege verhindert werden? Gehort das zu ihren Befugnissen? Man wird kein allgemeines Ge-
setz dartber aufstellen kdnnen, aber in concreto, und wenn ich riickblickend sehe, wie man
die Bekennende Kirche zermiirbte, um sich den Weg zu dem freizukampfen, was man dann
Krieg nannte und was schlimmer war als ein normaler Krieg, dann ist mir | 132 | klar, daRB die
Kirche sich nicht soweit privatisieren lassen darf, da3 die grof3en Fragen sozialer Gerechtig-
keit, Krieg und Frieden, Volkerrecht und Vélkergemeinschaft sie nicht mehr tangieren. So ist
das Evangelium nie gemeint gewesen. An diesem Punkte sind wir bis heute geteilt in unserer
evangelischen Kirche Deutschlands. Hier sind ganz unverstandliche Rickfalle in ein Denken
eingetreten, das wir vor 20 Jahren fiir vollig unmoglich gehalten hatten. Das kommt daher,
daB wir das Versagen der Christenheit angesichts des letzten Krieges noch l&ngst nicht in sei-
ner Tiefe begriffen haben. Hat also die Bekennende Kirche gesiegt? Wir werden Ja und Nein
sagen miussen und das Wort vom Platzregen, der bald wieder von der Sonne aufgeleckt wird,
bekommt erneut sein Recht. Nur indem wir unser VVersagen von damals ernst nehmen, werden

wir den Weg, den wir gefiihrt wurden, wieder finden. Die machtige Tatsache, dal} wir

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
5 25.07.2024



»weiterleben« ist noch kein Beweis, dalt die Weise, wie wir weiterleben, die rechte ist und in
ein verheilRungsvolles Morgen fiihrt.

Das fiihrt mich zu dem zweiten Punkt, den ich aus Deinem Brief als so wesentlich entnehme
und der zudem im Augenblick durch die Bemihungen der gro3en Mdachte um den Frieden mit
Deutschland eine Dir vielleicht damals noch kaum bewul3te Aktualitét erlangt hat. Du
schreibst: »Es ist alles anders gegangen als man in Deutschland seit einigen Jahrzehnten, viel-
leicht seit einem Jahrhundert erhofft hatte. Der Drang nach Osten ist in einer fast unvorstellba-
ren geschichtlichen Katastrophe zusammengebrochen. Dieser Zusammenbruch ... hat wie ein
Erdbeben gewirkt... aber auf den Ruinen der so nahen Vergangenheit, wo Millionen, ja Zehn-
millionen Menschen grausam vergingen, wo menschliche Schuld zum Himmel schreit, muf3
man sich, so denke ich, mit der nationalpolitischen und sozialkulturellen Lage anders ausei-
nandersetzen, als wenn es sich blol3 um geldufiges Recht und Unrecht in normalen Zeiten han-
delte. Der osteuropéische Mensch steht an der Elbe. Er wurde — kann man fast sagen — wider
seinen Willen hingefiihrt.« Es sind in diesen paar Sétzen einige Wahrheiten gesagt und Prob-
leme angeruhrt, die in die letzte Tiefe fuhren und die auch in unserer Bruderschaft eines Tages
sich zu Worte melden werden, ob wir hier Rat und Hilfe wissen. Ich selbst weil mich durch
diese Satze ebenfalls personlich betroffen. Denn ich stamme ja nicht nur aus dem deutschen
Osten, sondern ich habe dort begriffen und erlebt, was Heimat bedeutet und werde das gewil}
nie vergessen kdnnen wie unzahlige andere, die einstmals als Bauern, Gelehrte, Pastoren,
Kaufleute und was weil3 ich in diesem deutschen Osten zu Hause waren. Heimat ist eine grof3e
Sache und die sie noch haben, kdnnen an uns lernen, wie man sie verspielen kann, obschon
einen niemand bedroht. Ich mu einmal etwas sehr Personliches hinzufugen. Ist es nicht selt-
sam, dal} wir in den schdnen und fruchtbaren Jahren nach dem ersten Kriege — die Weimarer
Republik hat ja wirklich etwas aufgebaut und die geistige Leistung jener Epoche steht in kei-
nem Verhéltnis zu dem, was wir heute haben, — nichts ahnten von der Wetterwolke, die sich
uber uns zusammenzog? Dal} eine ganze Epoche, eine ganze Generation so ahnungslos sein
kann, nicht zu begreifen, daR da an der Wand die Geisterschrift des Untergangs sichtbar wird.
Ob es nicht heute dhnlich ist, wenn wir nicht bald eine ganz entscheidende Wendung vollzie-
hen?

Aber Du hast recht: es gab sofort nach dem ersten Weltkrieg bei uns diesen Drang nach Osten.
Englische Historiker, die einige kluge Bucher tiber das Dritte Reich geschrieben haben, diirf-
ten richtig sehen, wenn sie sagen, daf§ der | 133 | Drang nach Osten das eigentliche und auch
von den Nicht-Nazis bejahte Ziel in der deutschen Politik gewesen sei. In diesem »Drang nach
dem Osten« lebte Gutes und Boses hart nebeneinander. Es lebte da im guten Sinne eine Art
Neugier, ein Interesse und eine Offenheit fur das, was im Osten geschehen war und noch ge-
schah. Gerade der Sozialismus — und die dialektische Theologie! — hatten beide einen neuen
Sinn fiir den Osten in unserem Volk erschlossen. Man sehe sich nur einmal an, was an Uber-
setzungen besonders von russischer Literatur aus dem 19. Jahrhundert, aber auch von Revolu-
tionsliteratur damals erschienen ist. Daneben aber stand schon damals der Antikommunismus
und Militarismus. Das sehen wir von riickwarts deutlicher. Was flr ein klares Licht liegt heute
uber den Fehlern, die wir nach 1918 gerade dem Osten gegentiber gemacht haben. Was gibt es
hier zu tun und aufzuklaren. Auch hier ist Umkehr und BuR3e der einzige Weg, um wirklich
Geschichte zu verstehen, um uns in unserer Geschichte zu verstehen. Aus den abstrakten Be-
griffen — da hast Du ganz recht — wie Heimat, Menschenrecht, geschichtliches Erbe und was
dieser Dinge mehr sind, ist nichts zu gewinnen. Wer durch dieses Glas die Lage ansieht, und
so tun es ja vielfach unsere Historiker und Juristen, der wird nur neue Verkehrtheiten zu den
alten haufen. Das ist Gesetz und nicht Evangelium. Denn man muB in der Tat bedenken, was
der heutigen Situation voranging. Gesét, geistig vorbereitet, wurde das alles durch den ersten
Weltkrieg und den Nationalismus, der bei uns tbrig blieb. Uns blieb aus der Bismarckisch-

Wilhelminischen Epoche ein Nationalismus ohne Realitét. Er versuchte sich am Osten

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
6 25.07.2024



schadlos zu halten, nachdem ihm im Westen Grenzen gesetzt waren. Das ist heute noch un-
sere Not. Hier hat noch nicht die rettende Wendung eingesetzt. Wir leben geistig immer noch
in einem Geflige, das nach aullen keine Realitét besitzt. Die Bilder, die uns von innen her be-
stimmen, auch unsere Politik festlegen und in den Reden unserer Parlamentarier aufblitzen,
stimmen mit wenigen Ausnahmen nicht mehr mit der Wirklichkeit tiberein. Sie sind Traume
und Dogmen. Es ist ungeheuer schwer fiir einen Deutschen, zu sehen, was mit ihm passiert
ist. Es geht uns wie einem Manne, dem ein Bein amputiert wurde, der aber nicht weil3, dal
dem so ist und den seine Nerven tduschen, so daB er glaubt, er werde eines Tages wieder rich-
tig laufen kdnnen. Das werden wir im Sinne unserer bisherigen Geschichte nie wieder vermo-
gen, trotz allem, was uns freundliche Leute aus Ost und West dazu ins Ohr sagen. Das eben ist
die Schwierigkeit. Einmal, wer sagt uns so vollmé&chtig, daR es wahr und doch nicht ohne
Liebe, ohne wirklich echte Liebe zu Deutschland und dem deutschen Volk ist, was wirklich
mit uns geschehen ist? Wer fuhrt uns briderlich, menschlich verstehend an die Realitét heran,
die unsere Realitat geworden ist? Die Wahrheit allein, die nackte, kalte Wahrheit tut es nicht.
Das weil3 jeder Leidende und — jeder gute Arzt. Wer zerbricht das illusiondre Gebdude, in das
wir uns nach der ungeheuren Katastrophe gefliichtet haben? Heute betriigen wir uns durch al-
lerhand Nebensédchlichkeiten und Erfolgschancen. Wir driicken uns vor der Geschichte bezw.
wir versuchen das, aber es wird nicht gelingen.

Dabei schiene mir dreierlei wirklich hilfreich zu sein. Einmal die Erkenntnis, was die Natio-
nen und was die Menschen im Osten unter uns gelitten haben. Wir wissen viel zu wenig da-
rum. Ich habe immer wieder in Erfahrung gebracht, daR, wenn ich einiges davon unseren
Menschen aus dem Osten berichtete, ein tiefes Verstehen durch die Reihen ging. Das Leid,
das Millionen | 134 | von Menschen unseres Volkes hernach traf, hat den Boden eines echten
Verstehens bereitet, wenn sich nur rechte »Seelsorger« finden, die aus solcher Tiefe heraus
die Wunden zu heilen beginnen, die der Krieg und sein Ausgang geschlagen hat. VVor allem,
wir missen mehr wissen und wir mussen tiefer, verstehender, besser davon reden. Es ist vor
kurzem das Buch eines amerikanischen Historikers erschienen: Alexander Dallin »German
Rule in Russia 1941-1945. A study of occupation policies«. Das ist nur den Akten deutscher
Befehlsstellen bei der Occupation der UdSSR entnommen und zeigt u. a. die Absichten, die
wir mit den Bewohnern Ruf3lands hatten. Es ist furchtbar zu lesen, und wirde so hilfreich
sein, wenn mehr Menschen davon wiiBten, dann hatten wir wirklich ein Bild von dem, was
man »den Drang nach dem Osten« nennt, was sich bei uns Gauleiter und andere Befehlsge-
waltige darunter vorstellten.

Es ist hier auch kirchlich das schwerste Stiick unserer Arbeit noch ausgespart. Das Schuldbe-
kenntnis, das die Manner der Bekennenden Kirche 1945 ablegten, ist fast einseitig als an die
westliche Adresse gerichtet verstanden worden — und hat auch da noch gentigend Wider-
spruch gefunden — aber Schuldbekenntnisse miissen total sein, sie dirfen nicht einen, und
zwar den am meisten betroffenen Teil ausnehmen, sie dirfen nicht taktisch verstanden wer-
den, sie mussen wirklich die faktische, die reale, die himmelschreiende Schuld selbst meinen,
die am Tage liegt. Sie mussen die Zunge l6sen und die Ddmonie des Stummseins heilen. So
war das Stuttgarter Bekenntnis auch urspringlich gemeint. Aber es war, solange wir so wenig
Kontakte mit dem Osten und den Kirchen des Ostens hatten, schwer zu konkretisieren. Erst
seitdem wir uns begegnen, ist das aktuell geworden. Es war aktuell bei allen Besuchen, die
von uns bei der russischen Kirche stattfanden, allen voran Martin Niemdller, aber auch wir
haben es dann wunderbar und Gberwaltigend erfahren, wie die Christenheit in RuBland uns
unser Wort abnahm und wie sie auch unser Leid verstand. Wir miissen grof3e Geduld haben.
Ein so furchtbares Geschehen wie der Nationalsozialismus und der zweite Krieg heilen nicht
so schnell in der Seele der Menschen. Es wird aber Heilkrafte geben und es wird eine Zukunft
geben, die besser ist als die Vergangenheit, die vor unseren Augen versunken ist. Das zweite,

was mir hilfreich erscheint, ist Dein lapidarer Satz »der osteuropaische Mensch steht an der

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
7 25.07.2024



Elbe«. Es kdnnte das doch — ich meine nicht im Sinne einer Ideologie, sondern der geschicht-
lichen Realitat — die Rettung, auch unsere Rettung sein. Ich weil3, daR man mir das hier bei
uns noch nicht leicht abnimmt, aber diese Dinge &ndern sich. Unser Volk ist keine statische
GrolRe, in der Tiefe unseres Volkes sitzt trotz seines momentanen Strebens nach einem besse-
ren Lebensstandard ein ganz anderes Geflihl und ein echtes Wissen um Leid und eine grof3e
Sehnsucht nach Verstehen mit den Menschen im Osten. Eines Tages bricht das durch, gerade
aufgrund ahnlichen seelischen Erlebens. Was wir heute weltanschaulich hier bei uns im Wes-
ten haben, ist ein Ringen zwischen Echtem und Unechtem. Je ndher wir an das Volk und sein
wirkliches Erleben herankommen — und das ist die kommende Aufgabe der Dichter, des
Schauspiels, der Gelehrten, der Pfarrer — desto mehr wird sich zeigen, daR die Begegnung mit
dem »osteuropéischen Menschen« unumganglich geworden ist, und zu den grof3en Hoffnun-
gen der Menschen in Europa gehort. Es bereitet sich hier Wesentliches vor, nicht nur in
Deutschland.

Der »osteuropéische Mensch« mul? ja nicht als unser Feind an der Elbe | 135 | stehen, er
konnte auch als der Freund dastehen, der uns hilft, iber die Misere des Zusammenbruchs
wegzukommen und die neue Epoche im Zusammenleben der Nationen Europas zu beginnen.
Was wir von 1918 bis 1933 erlebt haben, war in Wahrheit nur ein Waffenstillstand. Das in
den Pariser Vorortsvertrdgen geschaffene Zwischeneuropa war ein eiserner VVorhang, 1000 km
weiter Ostlich, als er heute liegt. Damit, dal’ dieser VVorhang so weit westlich, bis an die Elbe
gerutscht ist, wird er sich selbst auflsen mit der ganzen, wahrscheinlich fehlsamen Nach-
kriegskonstruktion, die Europa 1918 gegen Ruf3land hermetisch abzuschlieRen trachtete. Es
konnte doch sein, daB die Anwesenheit des osteuropaischen Menschen im Herzen Europas fur
Europa eine neue Zeit bedeutet, und zwar die Zeit eines echten, fruchtbaren Zusammenlebens
europdischer Nationen, die immer noch ein grol3es Erbe zu verwalten haben. Warum sollen
wir nicht wirklich am Anfang einer fruchtbaren Epoche stehen, die wir nur verzégern, wenn
wir zurtickblicken wie Lots Weib es tat. Es konnte freilich sein, dal uns ein Rickblick beson-
derer Art nottéte, weil es nicht mehr die Geister des 19. Jahrhundert sein werden, die uns da-
bei helfen, Metternich und die Heilige Allianz und die Bismarcksche Reichsgrindung, son-
dern eher das 18. Jahrhundert mit Lessing und Hamann, Goethe und Herder, mit Kant und He-
gel und dem Freiherrn vom Stein. Es mul} eine Epoche des Schenkens sein, echtes, geistiges
Leben ist immer schenkendes Leben. Ihr werdet uns reich machen und wir werden versuchen,
Euch zu geben, was aus dem Schatz unseres Geistes zu geben ist. Du sagst, wir mi3ten viel-
leicht 100 Jahre zurlickgehen. Es kann sein, dal} die Operation an einzelnen Stellen noch tiefer
einschneiden mul3. Frieden und Neugeburt hiel3e, dal das Gleichgewicht zwischen Ost und
West endlich gewonnen ist und unser Volk in dieser Zwischenlage seine Ruhe findet. Um das
zu verwirklichen, miRten wir als Drittes ein konkretes Ziel ins Auge fassen, gerade weil uns
von der geistigen Ebene her ein Neues aufleuchtet, mul? ihm ein Konkretum entsprechen, da
sonst alles Spiel und freie Phantasie bleiben wiirde. Es mufte so etwas wie das mit dem Rapa-
ckiplan Angestrebte verwirklicht werden, es missen die ndmlichen politischen Bedingungen
geschaffen werden, die das Miteinander der mitteleuropéischen Nationen ermdglichen. Ein
atomwaffenfreier Raum in der Mitte Europas, das ware ein Anfang und eine grofRe Verhei-
Bung. Es ware der erste Stein einer wirklich praktischen Neuordnung im Sinne eines Friedens,
der so weitreichend ist, daf? alle Ordnungsbilder, die wir nach 1918 in- und auf3erhalb
Deutschlands entworfen haben, dagegen verblassen. Das ist jedenfalls meine Meinung. Das
wiurde ein vom gemeinsamen Raum aus gestaltetes Zusammenleben ergeben, es wiirde uns
mit der Freundschaft der Nationen im Osten etwas schenken, was mehr ist als alles, was wir
verloren haben und das gemeinsame Schicksal, das diese Volker miteinander erlitten haben,
bek&me seine geschichtliche Gestalt. Du hast vollig recht. Wir kdnnen uns als Christen von
diesen Fragen nicht dispensieren. Sie sind nicht Glaubensfragen ersten Ranges, sie sind aber
der Lichthof, der um den Glauben herum liegt. Sie sind wirklich ein Lichthof und ich hoffe

nur, dal} die Prager Konferenz so etwas wie ein Leuchter dazu sein kénnte.

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
8 25.07.2024



Nun muB ich noch kurz und nicht so eingehend, wie er es verdiente, den letzten Punkt anriih-
ren und damit das, was mich in dem Ganzen Deines Wirkens und Schreibens und im Funda-
ment unserer Freundschaft so stark beeindruckt. Das ist das Drangen auf den Glaubensrealis-
mus, das Dir zu eigen ist. Nichts ist schlimmer als die Verbindung von Glaube und Illusion.
Und | 136 | wie hdufig ist sie? Sie ist wahrscheinlich die Haufigere und war das Anliegen der
Heilspropheten gegeniiber dem Realismus eines Amos und eines Jeremia. Sie war wohl im
Grunde genommen auch das Motiv im Prozel3 gegen Jesus, wahrend dieser wulite, was zum
Frieden von Jerusalem gedient hatte. Du schreibst: »Mein Anliegen geht dahin, zu zeigen, daf3
gerade die Kirche Jesu Christi und ihre Theologie mutig der Geschichte ins Auge schauen und
die gegenwartige Wirklichkeit in aller Nacktheit und Unerbittlichkeit erfassen musse.«

Realistisch nannte Luther seine Theologie gegenuber der Scholastik. Realistisch ist alle Theo-
logie, die nicht hereinféllt auf und nicht verfuhrt wird zu dem erdachten Gott, dem Gott, der
seine Gestalt gewinnt aus unseren Traumen und Vorstellungen, Bildern und Wiinschen, son-
dern die sich halt an den wirklichen Gott, der sich in Jesus Christus offenbart und der sich in
ihm anders kund getan hat als wir Menschen hofften und erwarteten. Realismus heute bedeu-
tet fir mich Umkehr und denken aus der Umkehr heraus. Es bedeutet, daf} wir bereit sein
missen, auch das zu tberprifen, was uns durch manche lieb gewordene Tradition geheiligt
erscheint. Wir werden nirgends zu echter Erkenntnis und wirklicher Einsicht gelangen, auch
nicht zu der Kraft weltiberwindender Liebe, wir werden nicht sehen, was zu sehen ist, und al-
les wird vor unserem getribten Blick verschwimmen, wenn wir nicht jenes metanoeite horen,
das Schmerz und Freude zugleich ist. Wir werden viel Geduld gebrauchen, denn das, worauf
es bei diesem Realismus ankommt, 140t sich nicht erzwingen. Es muf3 eines Tages dasein wie
die selbstwachsende Saat, als echte Einsicht, als das wirklich Neue unter uns. Vielleicht kon-
nen wir noch ein wenig séen und andere werden ernten. Aber das glaube ich denn doch, da
mit der Bekennenden Kirche in Deutschland und tber Deutschland hinaus ein Same ausge-
streut wurde, der seine Frucht tragen wird. Als Professor von Soden auf der Synode von
Oeynhausen den Vorsitz niederlegen mufite, weil seine Gesundheit ihm die Weiterfiihrung
nicht erlaubte, und wir alle sahen, daf3 unsere Gemeinschaft, in der wir bis dahin immer noch
gestanden hatten, endgultig zerbrach und Hitler eines seiner Ziele erreicht hatte, sagte er von
uns scheidend: »Ich glaube, daR die Bekennende Kirche, das Kind sovieler Trénen, nicht ver-
loren ist«. Vielleicht mul3ten wir darum oft scheitern, damit Gott etwas Neues, etwas von an-
derer GroRRe und Weite aus uns macht als es damals war. Und in der Begegnung mit Dir und
mit Euch allen von der Comeniusfakultét haben wir erfahren, dal? die Bekennende Kirche
nicht tot ist und dal? ihre Friichte nicht verwelken.

Stets Dein
Hans Iwand

Erstverdffentlichung: Communio Viatorum 2, 1959 [Heft 2/3] 126-136. Zum 70. Geburtstag
von Hromadka (8. Juni 1959).

Quelle: Hans Joachim Iwand, Frieden mit dem Osten. Texte 1933-1959, hrsg. v. Gerard C.
den Hertog, Miinchen: Chr. Kaiser, 1988, 91-96.

Iwand - Antwort. Ein Brief an J. L Hromadka zu dessen 70. Geburtstag am 8. Juni 1959
9 25.07.2024



