Eduard Thurneysen

Von Albrecht Grozinger

I. Biographie

Eduard Thurneysen wurde am 10. Juli 1888 in Walenstadt im Kanton St. Gallen in einem
evangelischen Pfarrhaus geboren. Der éltere Zwillingsbruder stirbt nach drei Monaten. Die
Mutter stirbt, als Thurneysen gerade drei Jahre alt ist. Diese doppelte Verlusterfahrung zeich-
net sich tief in Thurneysens emotionale Grundbefindlichkeit ein. Sie pragt ihn als Seelsorger,
obwohl er in seinen Biichern nie von dieser intimen, privaten Erfahrung spricht. Ich denke,
dal3 die Mischung von grofRer Weichheit und oft so bizarrer Harte, vor allem in den sprachli-
chen Formulierungen, ein Nachhall dieser frihen Todeserfahrung ist. Der Schutzlose spurt
seine Weichheit, die ihn verletzlich macht, und er muf sich in dieser Verletzlichkeit oft durch
einen Panzer schiitzen. Bereits lange bevor der erste Satz des Seelsorgers Thurneysen auf dem
Papier steht, ist seine seelsorgerliche Erfahrungswelt entscheidend gepragt. Daraus schopft er
seine Energien, darin findet er seine Grenzen.

Von Asklepios, im antiken Griechenland der Schutzgott der Arzte, wird ein dhnliches Schick-
sal erzéhlt. Sein Vater Apollos laRt aus Eifersucht die Mutter des Asklepios durch Artemis
tten und Ubergibt den Halbwaisen dem weisen Kentauren Chiron zur Erziehung. Dieser lehrt
ihn die Heilkunst. Chiron seinerseits hat durch einen Pfeil des Herakles eine unheilbare Wun-
de zugefligt bekommen. Asklepios ist durch diese doppelte Erfahrung des Verwundet-Seins —
des Verlusts der Mutter und der Verletzung des Lehrers — fiirs Leben gezeichnet auch und
gerade dort, wo seine Heilkunst das den Menschen sonst Mdgliche weit Ubersteigt. Asklepios
der verwundete Heiler; Thurneysen der verwundete Seelsorger.

Der Weg Thurneysens hin zur Seelsorge wird zu einer »Hinreise« (Bohren). Eine Reise
nimmt oft nicht den kiirzesten Weg. Der Umweg erst macht die Fahrt zur Reise. Die gerade
Strecke flihrt in das Theologiestudium in Basel und Marburg, wobei sich die Namen der
universitaren Lehrer (u. a. Bernhard Duhm, Paul Wernle, Adolf Jilicher, Wilhelm Herrmann,
Hermann Cohen) wie eine Adelsliste theologischen und philosophischen Denkens lesen. Der
Umweg, der Thurneysens Reise dann eine Zielrichtung vorgibt, fuhrt Gber Bad Boll. Dort
begegnet er Christoph Blumhardt, dem schwabischen Pfarrer und Rebellen. In einer kleinen
Portrat-Studie hat Thurneysen im Jahre 1926 diesem Christoph Blumhardt und seiner wohl
lebenslangen Reise zu ihm hin ein Denkmal gesetzt. Im Reisegepéck aus Bad Boll bringt
Thurneysen eine doppelte Erfahrung mit in die Schweiz zuriick, zwei weitere Orientierungs-
punkte flr die Theorie und Praxis des Seelsorgers: Das Wissen, daR der Mensch nur dort als
Mensch begriffen ist, wo er im Lichte der Vergebung Gottes gesehen wird. Dieses Wissen ist
das prophetische Element im Denken Thurneysens, das wohl mit der Zeit etwas sparlicher
leuchtet, jedoch nie ganz erlischt. Und als zweites erfahrt Thurneysen bei Blumhardt etwas
von der Kraft des Gespréachs. Noch in der groRen »Lehre von der Seelsorge« aus dem Jahre
1946 heil3t es dazu: »Was mich... fast aufs erste Anhoren hin fir Blumhardt und seine Bot-
schaft gewann, das waren nicht so sehr seine Andachten und Predigten, sondern seine Gespra-
che. Ich denke dabei zun&chst an die seelsorgerliche Unterredung im engern Sinne, die er
einem gewdhrte, und von der eine so merkwirdig heraushelfende, richtende und aufrichtende
Kraft ausging. Man wuf3te wieder, wenn man nach solch einer Unterredung sein Zimmer ver-
lie3, wo man innerlich hingehtrte, man war heimgeholt aus aller VVerlorenheit. Und oft war es,
als ob im Gesprach mit ihm unsichtbare Bande, in denen ein Mensch gefesselt war, wie mit

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 1 13.07.2024



einem scharfen Schwerte durchschnitten wirden. Ich denke aber auch an die weiteren Gespréa-
che, die Blumhardt mit allen seinen Gésten fiihrte, und an denen das Geheimnis seiner Ge-
sprachsfuhrung besonders deutlich werden kann... das Besondere bestand darin, dafl Blum-
hardt die Fragenden und ihre Fragen alle ungemein ernst nahm, das Gesprach dann aber auf
ganz ungesuchte Weise und in groRer Uberlegenheit und Weite sub specie aeternatis [in den
Wahrnehmungshorizont der Ewigkeit, A. G.] und das hieR bei ihm immer sub specie verbi
divini [unter das Wort Gottes, A. G.] stellte.«! Dieses Portrat von Blumhardt als Freund und
Liebhaber der Unterredung, als Connaisseur des Gesprachs also, ist also auch ein Selbst-
portrat, ein idealisierendes Portratvielleicht, aber Seelsorge lebt aus solchen Visionen. Es ist
mir unverstandlich, wie eine Zeit, fir die das Stichwort von der »Seelsorge als Gesprach«
zum Generalthema geworden ist, diese Satze Thurneysens so hat der Vergessenheit anheim-
fallen lassen kdnnen.

Neben der Begegnung mit Blumhardt stehen die Erfahrungen des Pfarramts in Leutwil von
1913-1920 und die Weggenossenschaft mit Karl Barth, der im nachbarlichen Safenwil Pfarrer
ist. Aus dieser Konstellation riihrt die theologische Revolution her, die mit dem Stichwort der
Dialektischen Theologie wohl nur anndhernd benannt werden kann. Rudolf Bohren hat in
seiner Thurneysen-Biographie diese friihen Jahre morgenrétlich gezeichnet. Wir alle leben aus
solchen morgenrétlichen Augenblicken. Die Erfahrung der Morgenrote bleibt, auch wenn die
Sonne nicht immer das hélt, was sie in ihrer Morgenrdote verspricht. Die Morgenréte des An-
fangs wird dem Seelsorger Thurneysen bleiben, auch wenn er dann sehr bald ins zweite Glied
der neuen theologischen Bewegung ruickt. Es war Erfahrungstheologie durch und durch, die
so morgenrotlich die theologische Landschaft veréandert hat. Der Geschiitzdonner von Verdun,
der Sturm auf den Winterpalast in St. Petersburg, die Erfahrung der alltaglichen Sorgen beim
Gespréch »in Bauernstuben oder unter Stalltliren« (wie Thurneysen in einem Brief an Barth
formuliert), ein neues Lesen der Bibel — dies alles schielit zusammen zu einer neuen Theolo-
gie, zu einem neuen Verstandnis von Seelsorge.

Tief militrauisch geworden gegenuber der idealistischen Sicht des Menschen als eine zur Rei-
fung bestimmte und fahige intakte Personlichkeit, ruft Thurneysen die Seelsorge zum Realis-
mus. Denn es sind Sétze des Realismus, wie sie in dem richtungsweisenden Aufsatz aus dem
Jahre 1928 »Rechtfertigung und Seelsorge« formuliert werden: »Wenn etwas vor uns steht als
das Ziel, als geheime Sehnsucht unseres Lebens, so ist es dieses eine, unzerteilte, lebendige
Dasein. Aber auch wenn wir etwas nicht haben und nicht sind, so ist es dieses. Wenn etwas
unseres Lebens Elend ausmacht, so ist es die immer neue Erfahrung, dal wir wahrhaftig diese
unzerteilten, einheitlichen, diese wirklichen Lebensmenschen und Friedensmenschen nicht
sind. Wir sind wahrhaftig zerteilte, zerrissene, zersplitterte und darum zerfallende und fried-
lose Wesen.«? In diese Satze sind die prophetische Botschaft der Hebraischen Bibel ebenso
eingegangen wie die schaurigen Visionen eines Hieronymus Bosch, die Religionskritik eines
Karl Marx ebenso wie die existentielle Erschitterung eines Soren Kierkegaard, die Russische
Revolution und die sozialen Erschitterungen, die im italienischen und im deutschen Faschis-
mus rumorten und von diesem auf so schreckliche Weise instrumentalisiert worden sind.
Theologie und Seelsorge auf der HOhe ihrer Zeit, erfahrungsbezogen, realitatsgetrankt und
zugleich dieser Erfahrung, dieser Realitét nicht einfach aufsitzend, weil diese Seelsorge aus
der Weite herkommt und in die Weite fuhren will — die Weite Gottes selbst. Deshalb also, und
nur deshalb Seelsorge als Verkiindigung, Seelsorge als »Spezialfall der Predigt«.® Weil man
den Menschen keinen Gefallen tut, wo man sie ausschlie3lich auf ihre Vorfindlichkeit hin

! Lehre von der Seelsorge, 107.
2 Rechtfertigung und Seelsorge, 83.
% Ehbd., 86.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 2 13.07.2024



anspricht und damit fixiert. Nein, die Menschen haben Besseres verdient, gerade von der Seel-
sorge. Sie reif3t die Menschen fort aus ihren Fesseln und versetzt sie an einen anderen, frem-
den Ort. Vom frohlichen Tausch hat Martin Luther gesprochen. Thurneysen hat die Vision
einer neuen Psychologie, die den Menschen anspricht auf das, was er noch lange nicht ist.
Seelsorge als Befreiungstheologie, bevor noch das Wort geboren wurde.

Wir wissen, dall Morgenréten in dieser Welt nicht anhalten. Deshalb glauben wir an eine ganz
andere Morgenrdte, die kein Ende finden wird. Und doch kann uns jede kreattrliche Morgen-
rote zum Vorschein des Morgenglanzes der Ewigkeit werden, auch und gerade dort, wo die
kreatrliche Morgenrote vergeht. Die Morgenrote des Leutwiler und Safenwiler Aufbruchs ist
vergangen. Der eine der Weggefahrten, Karl Barth, ging den Weg hin ins universitére Lehr-
amt und ist dabei zum Klassiker der Theologiegeschichte geworden, der andere, Eduard
Thurneysen, wird Uber das Pfarramt in Briiggen im Kanton St. Gallen (1920-1927) zum in den
Anfangen nicht unumstrittenen, dann mit Lob Uberschitteten ersten Munsterpfarrer in Basel
(1927-1959). Der Weg vom Kirchenrevolutiondr zum Kirchenfursten ist allemal kiirzer, als
wir denken. Barth und Thurneysen teilen dieses Schicksal mit vielen anderen, Franz von
Assisi, Martin Luther, Martin Niemdller, um nur die Prominentesten zu nennen.

Und doch entfaltet sich wéhrend dieser Zeit des Etabliert-Seins seine Seelsorge erst recht.
Wenn man den Erzahlungen der Zeugen glauben darf, so ist es der Seelsorger Thurneysen
weitaus mehr als der Prediger, der nachhaltig wirkt. Vielleicht geht vom Prediger leichter
erkennbarer Glanz aus, ein Glanz jedoch, der ihn auch ins Zwielicht riickt. Eindeutiger sind da
die Zeugnisse seiner Seelsorge. Rudolf Bohren erzahlt, wie auf den Gesichtern der Zeugen,
Frauen und Ménner, die er befragt hat, ein Glanzen einkehren kann, wenn sie von ihrem Seel-
sorger erzdhlen. Ein Glanz, der erst nach Jahren aufstrahlt, ein Glanz also, dem offensichtlich
Dauer verliehen ist. Noch auf dem Sterbebett (Thurneysen stirbt am 21.8.1974 in Basel) gel-
ten seine letzten Worte, schon im Halbdunkel des nahenden Todes, der Serviererin im Café
der Nachbarschaft, der er in einer schwierigen Situation als Seelsorger beistehen konnte. Auch
dies ein Gleichnis von Macht und Ohnmacht unserer Seelsorge.

Wie sieht sie nun aus, diese Seelsorge Thurneysens in Theorie und Praxis? Zwei grof3e
Bucher hat er dartiber geschrieben (Die Lehre von der Seelsorge 1946; Seelsorge im Vollzug
1968) und viele kleinere Aufsatze, von denen hier nur die wichtigsten genannt werden kénnen
(Rechtfertigung und Seelsorge 1928; Psychologie und Seelsorge 1949; Seelsorge und Psycho-
therapie 1950; Seelsorge als Verkiindigung 1962). Versucht man die Leseeindriicke in eine
Synopse zu uberfiihren, so merkt man sehr schnell: Dies geht nicht; da zwéngt und zwickt es;
dies ist nicht auf eine Reihe zu bringen. Da versucht einer das Unmdgliche, namlich die Er-
fahrung einer Bewegung in Begriffe zu giellen. Das Ergebnis muR dann widersprichlich sein,
aporetisch, apodiktisch wohl auch in den nicht aufgehenden Behauptungen. Deshalb 4Rt sich
Thurneysens Lehre von der j Seelsorge auch nicht systematisch darstellen. Man kann im
Grunde nur von Leseeindriicken erzahlen, und wird so dem von Thurneysen Gemeinten am
ehesten gerecht. Thurneysen ist dort am Uberzeugendsten, wo er einfach seine Erfahrungen
erzahlt; er wird dort am dunkelsten, wo er sich daran macht, das von ihm Erfahrene in The-
senreihen zu zwéngen. Nur narrativ &Rt sich Thurneysen Seelsorge vergegenwartigen. Wer
narrativ verfahrt, der muf3 wissen, dal} er immer auch hinzufgt. In eine erzahlte Geschichte
sind stets zwei narrative Linien eingewoben: es ist die Geschichte, von der erzahlt wird, und
die Geschichte dessen, der erzahlt. In diesem Sinne mdchte ich von Thurneysens Seelsorge
erzéhlen.

Den grofiten AnstoR hat immer die steile Bestimmung Thurneysens erregt, Seelsorge sei ein
Spezialfall der Predigt, Ausrichtung des Wortes Gottes also, und ihre Funktion sei die der
Kirchenzucht. Man hat hier nur den autoritdren Ton herausgehdrt. Das alles klang nach

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 3 13.07.2024



Bevormundung im besten Falle, nach seelischer Vergewaltigung im schlimmsten Falle, der
Inquisition ndher als der Gemeinde von Briidern und Schwestern, wie sie seit der Barmer
Theologischen Erklarung als ekklesiologisches Leitbild gilt. Diese Rezeption der theoreti-
schen Bestimmungen steht in einem merkwirdigen Gegensatz zu den Erfahrungen, die Men-
schen mit dem Seelsorger Thurneysen gemacht haben. Dorothee Hoch berichtet darber:
»Ganz behutsam half er, die schwierigsten Dinge auszusprechen und so langsam den Proble-
men auf den Grund zu kommen. VVon »Vorhof< und »Innenhof« des Gesprachs, vom >Bruch im
Gesprach« oder von hohen Worten »senkrecht von oben< habe ich nichts bemerkt. Der Seel-
sorger versuchte einfach, mit mir zusammen herauszufinden, was in diesem konkreten Mo-
ment meines Lebens die Freiheit eines Christenmenschen« bedeuten konnte. Ich bekam keine
Regeln, keine Befehle; ich wurde nicht beurteilt, ich bekam nichts aufgeredet. Sondern es
geschah dort Hilfe zu einem Stiickchen Ordnung, zu ein wenig Mut und zu neuen Schritten.
Wenn er dann am SchluR mit mir betete, dann hatte ich das Geflhl: Jetzt gibt er mich zuriick
in die Hand Gottes. Er will mich nicht an sich binden. Ich bin nicht ihm Rechenschaft schul-
dig Uiber das, was ich jetzt tue. Sondern jetzt stellt er mich auf meine eigenen FuRe vor Gott
hin.«* Das Zeugnis von der Praxis des Seelsorgers Thurneysen korrigiert also eine bestimmte
Lesart des Theoretikers, vielleicht korrigiert diese Praxis den so formulierenden Theoretiker
selbst.

Seelsorge als Verkindigung und Kirchenzucht, das liest sich in der Praxis so: Es geht um
Freiheit von falschen Zwangen, und Ordnung im bedrangenden Chaos, um Selbstdistanzie-
rung und so um — Selbstfindung. Deshalb auch der »Bruch im Gesprach¢, von dem Thurney-
sen spricht: »Es wird zu einem Bruch kommen in unserem Gespréch, indem wir alles daran
setzen, mit ihm [sc. dem Gesprachspartner] aus dem innermenschlich-psychologischen
Bereich herauszutreten in jenen ganz anderen, durch das Wort Gottes erdffneten Bereich
hintiber.«®> Thurneysen hat auf diese Formulierung vom >Bruch« spater immer weniger zuriick-
gegriffen. Vielleicht ist er vor den allfalligen MiRverstandnissen zuriickgeschreckt. Zu Un-
recht, wie ich meine. Thurneysens Rede vom Bruch markiert haarscharf und treffsicher, wo-
rum es in jedem helfenden Gespréch geht: namlich empirische Vorfindlichkeiten zu iberwin-
den und Neues aufscheinen zu lassen. Wo dies nicht geschieht, verkommt das Gespréach zum
tautologischen Geplapper. Wenn von >Bruch« die Rede ist, dann hore ich: Es geht um Neues;
dieses Neue fordert seinen Preis, es ist nicht umsonst zu haben; Veranderung stellt ein Ein-
griff dar. Die poetische Reflexion der Gegenwart scheint dies weitaus genauer zu sehen als die
Pastoralpsychologie unserer Tage. So lese ich bei Botho Straul3: »Seltsam, gerade die klugen,
allzu klugen Gedanken zu den Ereignissen erschienen ihm jetzt unverhaltnisméRig gemutlich,
und so sduberlich nachgefertigt, dal3 ihnen die Herkunft aus dem Schleudergrund der Verge-
wisserung nirgends anzumerken waren. Nun kann ein Gedanke bestenfalls Giberraschen,
niemals ist er ein Wunder. Er liegt im Bereich des Denkbaren, und damit ist er immer mog-
lich, war immer maglich und wird immer mdglich bleiben. Er kann im tiefsten nichts Uner-
wartetes sein. Jedes Kunstwerk dagegen tritt absolut unerwartet in die Welt.«® Der Schrift-
steller Botho Straul? weil3 also sehr wohl um den Bruch, den jedes Kunstwerk darstellt.
MiiRten wir im Kontext einer solchen Asthetik der Offenbarung die Rede vom Bruch nicht
ganz neu durchbuchstabieren? Thurneysen war damit seiner Zeit und wohl auch sich selbst
weit voraus. Er hatte seine Rede vom Bruch nicht zurticknehnmen missen. Wo Gott in unser
Leben eintritt, zerbricht das Alte und Neues tritt an die Stelle des so »Gebrochenen«. Der
Bruch im seelsorgerlichen Gespréch markiert nicht den Ort einer Vergewaltigung, sondern
umschreibt die Stelle einer duRersten Zerbrechlichkeit, das leiseste Nahem einer »Feme, so

4 Dorothee Hoch, Offenbarungstheologie und Tiefenpsychologie, Miinchen 1977, 9 f.
5 Lehre von der Seelsorge, 81.
6 Botho StrauB, Beginnlosigkeit — Reflexionen tiber Fleck und Linie, Minchen 1992, 18.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 4 13.07.2024



nahe sie sein mag« (Walter Benjamin).

Der Bruch markiert eine Erschitterung, ohne die es kein verantwortliches Reden vom Men-
schen, und deshalb auch keine Seelsorge gibt. Thurneysen hat die neu entstehende Psychoana-
lyse als eine solche Erschitterung wahrgenommen. Wir heute, die wir umgeben sind von der
Allgegenwartigkeit der Psychologie (die Psychologie bestimmt die Gesetze der Medienwelt,
der Werbung, der Personlichkeitsstruktur etc.), kdnnen uns wohl kaum mehr vorstellen, wel-
che Fremdheitserfahrung die Menschen angesichts der neuen tiefenpsychologischen Erkennt-
nisse gemacht haben.

Ein Stefan Zweig hat die Erschutterung durch diese Fremdheitserfahrung Ende der 20er Jahre
unseres Jahrhunderts noch elementar gespdirt und benannt: »Hier hat ein Mann [sc. Freud] mit
schopferischem Blick die innere Sphare [sc. des Menschen] umgestaltet, und dal3 es dabeli
tatsdchlich um ein Umstirzen ging, daB sein »Wahrheitssadismus« eine Weltanschauungs-
revolution aller seelischen Fragen hervorgerufen hat -, dieses Geféhrliche seiner Lehre (ndm-
lich ihnen geféahrliche) haben als erste die Vertreter der absterbenden Generation erkannt;
sofort merkten sie alle mit Schrecken, die Illusionisten, die Optimisten, die Idealisten, die An-
waélte der Scham und der guten alten Moral: hier tritt ein Mann ans Werk, der an allen War-
nungstafeln voriibergeht, den kein Tabu schreckt und kein Widerspruch verschiichtert, ein
Mann, dem tatsachlich nichts >heilig« ist. Instinktiv haben sie gefiihlt, dal knapp nach Nietz-
sche, dem Antichrist, mit Freud ein zweiter, grof3er Zerstorer der alten Tafeln gekommen ist,
der Antiillusionist, einer, der alle Vordergriinde mit unbarmherzigem Réntgenblick durch-
leuchtet, der hinter der Libido den Sexus, hinter dem unschuldigen Kinde den Urmenschen,
im trauten Beisammensein der Familie uralte gefahrliche Spannungen zwischen Vater und
Sohn und in den arglosesten Traumen die heilen Wallungen des Blutes entdeckt. Ein solcher
Mensch, der in ihren hdchsten Heiligtimern, Kultur, Zivilisation, Humanitat, Moral und Fort-
schritt nichts anderes sieht als Wunschtrdume, wird er nicht — so quélt sie ein unbequemes
Ahnen vom ersten Augenblick an — mit seiner grausamen Sondierung vielleicht noch weiter
gehen?«’

Sigmund Freud selbst weill davon ein Lied zu singen in seinem Aufsatz Uber die »Wider-
stdnde gegen die Psychoanalyse« aus dem Jahre 1925 (drei Jahre spater verfal3t Thurneysen
»Rechtfertigung und Seelsorge«!). Thurneysen stellt sich dieser Fremdheitserfahrung. Er
nimmt die neuen Erkenntnisse auf, nicht in der Form einer damals géngigen Diffamierung,
sondern in Form eines konkreten Widerspruchs. Ein Widerspruch, der jedoch ein Ja ein-
schlieBt. Er bestimmt die Psychologie als »Hilfswissenschaft« (eine Bestimmung, die uns
heute mit guten Griinden so nicht mehr zufriedenstellt), die der Seelsorge hilfreich an die
Seite treten kann, ihr aber nicht in ihre Grundlegung und ihre Zielbestimmung hineinreden
darf. Dieses enge Tor, das Thurneysen der Psychologie auftut, erweist sich dann im Vollzug
der Seelsorge als sehr weit gedffnet. Vielleicht ist dieses Tor bei Thurneysen de facto weiter
geoffnet als bei manchem Pastoralpsychologen. So kann Thurneysen psychologische Fach-
literatur ganz unbefangen und weit entfernt von allen Beriihrungsangsten gleichberechtigt
neben theologischer Literatur nennen, und zwar auch und gerade im Kontext eines theologi-
schen Reflexionszusammenhanges.® So gesehen ist die Psychologie fiir den Seelsorger, die
Seelsorgerin unverzichtbar: »BloRe Sympathie, der blof3e Eifer des Helfenwollens gentigt
nicht. Es braucht Weisheit, es braucht Kenntnis und das heil3t hier Kenntnis des Menschen. In
der Erarbeitung solcher Kenntnis aber vermag uns die Psychologie wesentliche Dienste zu
tun.«® Auch diese Satze weisen tiber sich hinaus. Sie beinhalten mehr, als Thurneysen in

7 Stefan Zweig, Die Heilung durch den Geist, Frankfurt 1983, 287 f.
8 Vgl. etwa: Seelsorge im Vollzug, 104.
9 Lehre von der Seelsorge, 176.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 5 13.07.2024



seiner eigenen Seelsorgetheorie faktisch eingel6st hat, mehr wohl auch, als er bereit war,
einzuldsen.

In der Seelsorge geht es um den konkreten Menschen. Dies ist der gemeinsame Nenner der
Seelsorge von der Frihzeit des morgenrdétlich beleuchteten Rebellen bis hin zum Kirchen-
flirsten der Spétzeit. Deshalb ist der Mensch im Raum der ihn umgebenden Kultur wahrzu-
nehmen. Das »Sehen« — darauf hat Bohren zu Recht hingewiesen — ist ein ganz zentraler
Topos in Thurneysens Seelsorgetheorie. Den konkreten Menschen wahrnehmen heif3t auch,
auf den Kultur-Raum zu blicken, in dem sich die Menschen bewegen. Deshalb kann Seelsorge
nur dort recht geschehen, wo eine Weite der Wahrnehmung gesichert ist: »Wir denken an die
Konzentration auf das Christuszeugnis, wie sie in der dogmatischen Besinnung gerade der
heutigen Zeit aufs neue vor sich geht. Ebenso an die umfassende Leistung der historisch-kriti-
schen Erforschung und Auswertung der Bibeltexte. Endlich ist zu denken an die Bemiihung
um das Verstandnis des Menschen und seiner ganzen Existenz in der modernen, durch die
Naturwissenschaft und Technik bestimmten Welt, wie sie die heutige Psychologie, Anthropo-
logie und Soziologie, aber auch die Menschendarstellung der modernen Literatur und Kunst
leistet. Der Seelsorger wird um das alles wissen missen, um flr seine Aufgabe gerlstet zu
sein.«* Es ist nichts anderes als eine umfassende Kultur der Aufmerksamkeit, die Thurneysen
hier fur die Seelsorge einklagt. Ob die Kiritiker, die Thurneysen so oft und nicht immer zu
Unrecht seine Engfuhrungen vorhalten, wohl ihrerseits der Weite einer solchen Kultur der
Aufmerksamkeit gerecht werden?

Es ist unverkennbar, da3 auch Thurneysen hinsichtlich der von ihm geforderten Kultur der
Aufmerksamkeit hinter seinen eigenen Zielsetzungen zurtickbleibt, was weniger den Praktiker
ins Unrecht setzt, als vielmehr den Theoretiker ehrt. Thurneysen hatte zweifellos ein ausge-
sprochenes Stilgefuhl. Er war — das lassen die Photographien von ihm bis in seine letzte
Lebenszeit hinein erkennen — auf eine merkwiirdig bescheidene Art und Weise immer elegant
gekleidet. Er weiR, daB die Atmosphare eines pastoralen Amtszimmers etwas mit Asthetik zu
tun hat.** Gerade jedoch an der Entwicklung, die seine AuRerungen zu Fragen der Asthetik
genommen haben, 4Rt sich auch das ablesen, was Bohren als eine zunehmende Klerikalisie-
rung und damit eine Beschneidung der Wahrnehmungskultur beklagt hat. Hatte sich Thurney-
sen im Jahre 1921 mit seinem Essay tber Dostojewski noch in die »Wildnis« gewagt, in die
Né&he von »Jaguar und Puma, Tigern und Krokodil, dem Gewiirm der Schlangen und dem
Geflatter der Steinadler und Kondore, suchte sein Blick damals noch nach »Wildheit, Fremd-
heit, Ratselhaftigkeit«!?, so verbiirgerlicht der Lebensraum des Basler Miinsterpfarrers zu-
nehmend. Die Kultur der Aufmerksamkeit wird abgeldst durch ein Einrichten in Vertrauthei-
ten. Die Fremde und Ferne wird durch Heimeligkeit und Néahe ersetzt. Aus den Bars hort er
nun nur noch Musik erklingen, die die Menschen >aufreizt«<. An der Mode kritisiert er, daf sie
mehr der »Entbl6Bung als der Verhillung der weiblichen Reize« diene. Der Sessel vor dem
Fernsehapparat und das Mensch-argere-Dich-nicht-Spiel werden ihm zur Normalitét einer
partnerschaftlichen Beziehung. Seine Urteile Uber den Existentialismus und den von ihm
ausgeldsten Lebensstil sind haneblichen; etc. Aus dem Pfadfinder in der Wildnis ist einer
geworden, der sich im Wohnzimmer eingerichtet hat, obwohl er die Erinnerung an die Wild-
nis zeitlebens sich bewahrt hat. Vielleicht ist er gerade in dieser Mischung der Seelsorger
geworden, an den sich die Menschen mit einem Strahlen auf dem Gesicht erinnern. »Ich hab
halt die Menschen gern« soll er oft gesagt haben. Dieser Satz hat ein doppeltes Gesicht.
Menschlich sympathisch ist er, vielleicht auch ein wenig resigniert, sich in den kleinen
Verhaltnissen allzu schnell einrichtend. Und zugleich weist dieser Satz tber sich hinaus, als

10 Seelsorge im Vollzug, 93.
1 vgl. dazu: Seelsorge im Vollzug, 97.
2 vgl. dazu Dostojewski, 3.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 6 13.07.2024



Erinnerung an den Gott, der auch die Menschen gern hat, der aber aus einer weiten Ferne
herkommt und in seinem Nahen diese Ferne mit sich bringt und damit — alles verandert. So
gesehen kann es keinen besseren Leitsatz fir einen guten Seelsorger, eine gute Seelsorgerin
geben als den Satz: Ich hab halt die Menschen gern.

Il. Exemplarische Texte
1. Zur Begrundung und Begrenzung der Seelsorge

»Damit ist endlich gegeben, dal? Seelsorge ihrem Inhalte nach nichts anderes sein kann als
ihrerseits eine Ausrichtung des Wortes Gottes in einer besonderen Gestalt. Also wird es auch
in der Seelsorge um nichts anderes gehen kénnen als um Verkindigung der Vergebung und
um Heiligung des Menschen fiir Gott. In charakteristischem Unterschied aber zur katholi-
schen Lehre kann die Seelsorge keinerlei sakramentalen Charakter fur sich in Anspruch
nehmen. Es ist also zu fordern, dal? die Seelsorge auf keine Weise zu einer irgendwie gelbten
Wiedereinfuhrung des katholischen BuRsakramentes wird. Gott allein und nicht der Seel-
sorger vergibt Stinden oder behalt Siinden durch die Kraft seines Wortes. Die Seelsorge dient
diesem Worte, indem sie zum Worte und seiner Ausrichtung durch die Predigt und das
Abendmahl hinleitet.

Seelsorge geschieht somit im Raum der Gemeinde. Sie kommt vom Worte her und fiihrt zum
Worte hin. Sie setzt die Gliedschaft am Leibe Christi voraus, oder sie hat diese Gliedschaft
zur Absicht. Sie kann gelibt werden vom bestellten Tréger des Amtes der Verkindigung, so
gewil sie zu seinen unabdingbaren Pflichten gehdren wird. Sie kann aber auch getibt werden
von Glied zu Glied der Gemeinde, so gewil auch flr den Amtstrager seine eigene Gliedschaft
am Leib der Gemeinde und nicht etwa nur sein spezielles Amt die wesentliche VVoraussetzung
seiner Seelsorge ist. Auch er (bt sie als Bruder am Bruder oder an der Schwester. Ja, es wird
mit zum Zeichen lebendiger Gemeinden gehdren, dal’ solche Seelsorge von allen ihren
Gliedern und ungerufen getan und empfangen wird.

Die letzte Voraussetzung ist auch hier, wie immer wenn es um das Wort Gottes geht, das
Pneuma, der Geist Gottes, der das Wort erst lebendig macht. Das Ziel aber ist die Gewinnung
von Menschen fiir das Reich Christi und seine Gemeinde auf Erden.«

Lehre von der Seelsorge, 43 f.
2. Nahe und Distanz im seelsorgerlichen Gespréach

»Aber wir haben bereits festgestellt, daR dieser natlrliche Sprachraum, diese natirliche Wort-
méchtigkeit des Menschen sehr enge Grenzen aufweist. Wohl begegnen wir einander im Spre-
chen, aber diese Begegnung stiftet noch keineswegs Gemeinschaft zwischen uns, sie fiihrt
zundchst nicht weiter als bis dahin, dal wir uns gegenubertreten. Damit ist jedoch keineswegs
gegeben, dal es zu einem wirklichen Verstehen zwischen uns kommt. Das Miteinanderspre-
chen ist vielmehr nur der Beginn und die Bekréftigung der Entdeckung, dal® wir uns zunéchst
nicht verstehen. Oder ist es nicht so, dal einem gerade im Sprechen und Angesprochenwerden
erst klar wird, wie fremd einem der Andere ist, mit dem man redet, wie anders man selber ist
als er. Kann man tberhaupt den Andern als den von einem selbst unterschiedenen Menschen
anderswo entdecken als im Gespréch, das seine Andersheit aufdeckt? [...]

Aber nun ist das Ereignis einer neuen Anrede vom Worte Gottes her an uns im gewdhnlichen

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 7 13.07.2024



Sprechen so Zertrennte und voneinander Geschiedene geschehen. Indem diese neue Anrede
zu uns kommt, wird — wiederum im Raum der Sprache — die Voraussetzung geschaffen, unter
der endlich ein wirkliches Sichbegegnen, eine wirkliche Gemeinschaft moglich wird unter
solchen, die bisher in ihrem Miteinandersprechen in Trennung und Gegensatz zueinander ge-
trieben worden sind. Sie mdgen noch so sehr auseinanderstreben, sie mdgen sich noch so
fremd, ja feindlich gegeniiberstehen, es spricht jetzt Gottes Wort zu ihnen, sie sind als Feinde,
die sie sind und vielleicht bleiben, miteinander von diesem einen, gleichen Worte angeredet,
und dieses »Miteinander« konnen sie nicht mehr aufheben, das verbindet sie. Die Sprache des
Wortes Gottes — nicht ihre eigene! — wird zum Raum, in dem sie einander begegnen und
verstehen.«

Lehre von der Seelsorge, 101 f.
3. Ein Brief aus der Praxis der Seelsorge

Dieser Brief ist an eine Frau geschrieben, deren Mann, nachdem er versuchte, seine zwei
Kinder zu téten, sich selbst das Leben genommen hat. Dem Brief ging ein erster Brief voraus,
in dem Thurneysen seinen seelsorgerlichen Besuch ankiindigte. Der hier wiedergegebene
zweite Brief hat den erfolgten Besuch zur VVoraussetzung.

»Liebe Frau NN! Ich mdchte gerne, dass sie auf Sonntag ein paar Worte von mir haben. Ich
denke taglich an Sie und an alle unsere Gespréache, an unser ganzes Erleben am letzten Sams-
tag. Heute Morgen kam ein Brieflein Ihrer Mutter, in dem sie mir mitteilte, dal Ihr Maiteli
nun doch wohl endgultig als Ihnen und seinem eigenen Leben zuriickgegeben angesehen
werden darf. Wenn auch das eine Aeuglein wahrscheinlich doch nicht mehr zu retten ist, so ist
doch das Kind selbst gerettet, und es kann mit seinem Leben doch noch alles, alles gut wer-
den. Auch schreibt mir Ihre Mutter, dass die tbrigen Schwierigkeiten sich zum Guten zu
wenden scheinen. Ich kann Ihnen nicht sagen, wie froh ich dartber um Ihretwillen bin. Wir
wollen es doch alles als ein Zeichen nehmen, ein Zeichen, das Gott selber IThnen und uns gibt,
dass er Sie, mitten in den Gerichten, durch die Sie gehen mussten, halt und leitet. Wir durfen
das auch ohne diese Zeichen im Glauben festhalten; aber nun fallt es uns doch leichter. Und
dafiir bin ich so dankbar. Ihr innerer Weg weist Sie nun erst recht darauf hin, dass Sie mit
einer letzten Zuversicht und Entschiedenheit Ihr ganzes weiteres Leben in die machtigen und
barmherzigen Hande des Vaters befohlen wissen dirfen. Ich denke an jenes schlichte Lied:
»So nimm denn meine Hande und fliihre mich.« Im letzten Verse dieses Liedes heisst es:
»Wenn ich auch gar nichts fiihle von deiner Macht, du fiihrst mich doch zum Ziele, auch durch
die Nacht« — da ist Beides nun wahr fiir Sie: die Nacht, aber auch das Gefiihrtsein durch die
Nacht. Es ist mir flir mein eigenes Leben und auch fir mein Tun an andern Menschen von
neuem wichtig geworden durch Sie, dass wir restlos und ganz dieses Gottes Handen uns aus-
liefern diirfen. Und wenn das die Frucht ist fiir Sie und Ihr Kind aus all dem Schweren, dann
ist nichts umsonst gewesen. Ich werde mich freuen, weiter und weiter von lhnen zu héren.
Und Sie kdnnen darauf rechnen, dass ich, so gut es mir gegeben ist, Sie weiter begleiten
werde. Ich bin in Verbundenheit Ihr Eduard Thurneysen.«

Abgedruckt in Rudolf Bohren: Prophetie und Seelsorge, 216 f.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 8 13.07.2024



1. Wirkung
Text 1 zur Begrundung und Begrenzung der Seelsorge

Diese Satze sind ein instruktives Beispiel dafir, wie Thurneysens Texte selbst zu jener Inter-
pretation Anlal? geben, die die fatale Rezeptionsgeschichte seiner Seelsorgetheorie bestim-
men.

Man kann diese Sétze als steile Behauptungen lesen, und man kann in den weiterfiihrenden
Interpretationen noch steilere Konsequenzen formulieren, die dann Thurneysens Verstandnis
der Seelsorge nur noch als Karikatur zu zeichnen vermdgen.

Man kann die Behauptung lesen: Seelsorge ist Ausrichtung des Wortes Gottes — und man
kann dann in der Tat auch die Konsequenz ziehen: Also geht es in der Seelsorge um autoritére
Vermittlung von Inhalten im Gegentiber von einem, der schon immer alles weif3, und einem,
dem alles gesagt werden muR.

Man kann die Behauptung lesen: Seelsorge geschieht im Raum der Gemeinde — und man kann
dann in der Tat auch die Konsequenz ziehen: Seelsorge ist bei Thurneysen Kklerikalisiert. Seel-
sorge will nichts anderes als Integration in die subkulturelle Binnenwelt des Milieus der Insti-
tution Kirche.

Man kann die Behauptung lesen: Seelsorge geschieht allein durch die Leitung des Heiligen
Geistes — und man kann dann in der Tat auch die Konsequenz ziehen: Thurneysen verachtet
die Methodik der Seelsorge und ihre empirische Uberprifbarkeit.

Man kann dies alles tun, und man hat dies alles getan — und man hat damit zugleich den
Glutkern dieses Denkens verfehlt. Und deshalb kann man — muf§ man! so mdéchte ich sagen —
noch einmal lesen und dann ganz anderes lesen:

Thurneysen begriindet die Aufgabe der Seelsorge, indem er sie begrenzt, heilsam begrenzt.
Eine klare Verantwortlichkeit ist gegeben, die Verantwortlichkeit gegeniiber dem Wort Got-
tes. Diese Verantwortlichkeit ist vor allem den Seelsorgern, den Seelsorgerinnen aufgetragen.
Sie sind zwar auch verantwortlich flr ihr Kénnen und den daraus resultierenden Einfluf3-
moglichkeiten, fir ihr Versagen und den dadurch ausgeltsten Enttduschungen und Verwun-
dungen im Leben anderer Menschen, fir ihre Personlichkeit und deren Ausstrahlung. Aber
dies alles sind sekundare, abgeleitete Verantwortlichkeiten, die sich zu der groRen einen Ver-
antwortung hin 6ffnen missen. Thurneysen beschneidet hier die Macht der Seelsorger und
Seelsorgerinnen. Und wer von den Abgriinden dieser Macht weil3, der weil3, wie heilsam eine
solche Beschneidung ist. In erster Linie fir die Menschen, die ihrem Seelsorger, ihrer Seelsor-
gerin immer auch ausgeliefert sind, dann aber auch heilsam fiir diejenigen, die Seelsorge
ausuiben. Macht ist notwendig, um zu wirken; Macht deformiert aber auch immer diejenigen,
die sie ausliben. Deshalb schitzt die Begriindung der Seelsorge, die in der Form einer Be-
grenzung vorgenommen wird. Thurneysens Vorbehalt gegeniiber dem katholischen Verstand-
nis der Seelsorge rihrt vor allem davon her, dal er hier eine solche heilsame Bestimmung und
Begrenzung der Seelsorge vermif3t. Im tbrigen steht Thurneysen hier in einer guten —von ihm
so vielleicht gar nicht wahrgenommenen — Nachbarschaft. Auch Schleiermacher kam es
darauf an, die Macht des Seelsorgers gegentiber denen, die den Seelsorger aufsuchen, zu
begrenzen. Ohne dieses Moment der Freiheit ist evangelische Seelsorge nicht denkbar. Im
Raum dieser Freiheit soll sie dann jedoch kré&ftig geschehen.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 9 13.07.2024



Thurneysen lal3t weder den Seelsorger, die Seelsorgerin, noch die Menschen, die die Seelsor-
ge suchen, in der Einsamkeit. Alle, die Seelsorge ausiiben, haben erfahren, wie sehr diese
Aufgabe auch in die Einsamkeit hineinfiihren kann. Wahrscheinlich ist eine solche Einsamkeit
auch notwendig. Gerade das Persdnliche braucht einen Schutzraum von Intimitét, der nur
durch eine dinne Wand vom Zimmer der Einsamkeit getrennt ist. Diese Einsamkeit erdriickt
nur dort nicht, wo sie ihrerseits begrenzt ist — raumlich und zeitlich. Der Raum der Gemeinde
soll solch ein Raum sein, in der einzelne Menschen aus ihren Rdumen der Intimitat und Indi-
vidualitat heraustreten kénnen (nicht missen!), um sich kommunikativ anderen zuzuwenden.
Es ist kein Zufall, daR Thurneysen ausgerechnet an dieser Stelle nachdriicklich daran erinnert,
dal’ Seelsorge Aufgabe der ganzen Gemeinde ist und nicht exklusiv an den Amtstrager, die
Amtstrdgerin gebunden ist.

Seelsorge verkirchlicht nicht, sondern stellt in einen weiten Raum. Das Ziel der Seelsorge ist
»die Gewinnung von Menschen fiir das Reich Christi und seine Gemeinde auf Erden«. Man
achte hier genau auf die Reihenfolge, auf das A und das B. Das Reich Christi ist der primare
Raum, in dem Seelsorge geschieht und in den hinein Seelsorge fiihren soll. Da ist etwas be-
nannt von der »Wildheit« der morgenrétlichen Leutwiler und Safenwiler Zeit, das ist die Spra-
che des Rebellen und Grenzgangers Blum- hardt in Bad Boll: die Erinnerung an den offenen,
weiten Horizont, den Seelsorge braucht und in den Seelsorge fiihren will — das Gegenbild zu
einem subkulturell verengten und abgeschotteten Klerikalismus.

Text 2 zur Nahe und Distanz im seelsorgerlichen Gesprach

Auch dieser Text kann auf eine doppelte Weise gelesen werden. Er kann gelesen werden als
ein Dokument der Entmachtung menschlichen Sprachvermdégens und einer autoritaren Inb-
eschlagnahme durch das Wort Gottes. Die andere Lesart, die ich hier in VVorschlag bringen
maochte, geht in folgende Richtung:

Thurneysens Verstandnis der Grundsituation des seelsorgerlichen Gespréchs zeichnet einen
Raum der Nicht-Verflgbarkeit von Menschen ubereinander. In jeden menschlichen Kommu-
nikationsakt, auch und gerade in einen sprachlichen Kommunikationsakt, ist eine Ambivalenz
eingezeichnet. Gelingende Kommunikation bedeutet Verstehen, das zweifellos. Die geistes-
wissenschaftlich orientierte Hermeneutik von Schleiermacher Uber Dilthey bis hin zu Gada-
mer und Habermas hat Verstehen — in verschiedener Akzentuierung — immer als Aneignung
verstanden. Im Prozel} einer Aneignung jedoch verschwindet das Fremde, das Andere, es wird
versubjektiviert, d. h. der eigenen Subjektivitdt einverleibt. VVerstehende Subjektivitat hat auf
diese Art und Weise immer einen besitzergreifenden, nivellierenden Charakter.

Einer solchen Hermeneutik der Aneignung hat der franzdsische Philosoph Emmanuel Levinas
entschieden widersprochen. Er erinnert demgegeniiber an das Recht des begegnenden »Ande-
reng, der >Andereq, der er ist, die »Anderes, die sie ist, zu bleiben. Verstandigung muR das
Recht des Anderen auf sein Anders-Sein respektieren, sie muf3 den Anderen gerade auch in
seiner Zerbrechlichkeit und Verletzlichkeit wahren: »Der Andere bleibt unendlich transzen-
dent, unendlich fremd.«'3 Gerade als solch unendlich Fremder kommt er mir nahe. Das ist das
Geheimnis jeden Gespréchs, jeder Begegnung. Wer diesen Geheimnischarakter des Ge-
sprachs, der Begegnung antastet, der tastet die Menschlichkeit des Menschen, seine Humani-
tat, selbst an.

Thurneysen ist mit seinem Verstandnis der seelsorgerlichen Gespréchssituation dem Denken
von Levinas — bei bleibenden, nicht unerheblichen Unterschieden! — sehr viel naher als der

13 Emmanuel Levinas, Totalitat und Unendlichkeit, Freiburg/Miinchen 1987, 278.
Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 10 13.07.2024



geisteswissenschaftlich orientierten Hermeneutik. Ja, er kann noch scharfer als Levinas
akzentuieren. Der Andere« ist bei Thurneysen selbst noch einmal durch ein >Anderes¢, das
Wort Gottes, bestimmt. Eine Subjektivitét, die weil3, daf sie sich nicht aus sich selbst heraus
konstituiert, die das »Andere« an sich kennt, kann auch den begegnenden Anderen in seinem
Anders-Sein respektieren und so erst wahrnehmen. Wahrnehmung geschieht immer aus einer
Differenz-Erfahrung heraus.

Das seelsorgerliche Gespréach darf nicht bestimmt sein durch eine Hermeneutik der Aneig-
nung, sondern allein durch das, was wir mit George Steiner eine Hermeneutik der Bewill-
kommnung nennen koénnten.** Der Schutzraum fiir eine solche Hermeneutik der Bewillkomm-
nung wird nach Thurneysen konstituiert durch das Wort Gottes selbst, d. h. durch dessen
Andersheit und dessen Souverdnitat. Menschliche Subjektivitat ist damit zugleich begrenzt in
ihrem Anspruch auf den Anderen und zugleich freigesetzt zur Begegnung mit dem Anderen.

Text 3 als Brief aus der Praxis der Seelsorge
An diesem Text wird sich meine Interpretation der Texte 1 und 2 bewahren mussen.

Es ist mit Sicherheit kein Zufall, da Thurneysen — wie viele andere grof3e Seelsorger — in
seiner Seelsorge zur Form des Briefes greift. Die duRerlichen Griinde — Zeitersparnis, Uber-
windung raumlicher Entfernung — sind dabei nicht unwichtig, jedoch sekundar. Der Brief ist
eine Form der Annaherung, die zugleich Distanz wahrt. Die Lektire eines Briefes entzieht den
Brief dem Zeitmal und dem Wahrnehmungshorizont des Verfassers und riickt ihn ein in das
ZeitmaR und den Wahrnehmungshorizont des Empféangers, des Lesers. Dennoch bleibt der
Brief ein »fremder« Brief, indem der Wortlaut des Briefes die Autorschaft des Schreibers
markiert. Fremdes und Eigenes verschmelzen im Brief, und zugleich wird deren Differenz
gewahrt.

Der Inhalt des Briefes von Thurneysen entspricht der Form, die die Gattung Brief bereitstellt.
Der gesamte Brief ist gekennzeichnet durch das, was der Literaturwissenschaftler George
Steiner eine »kardinale Diskretion< genannt hat. Die — inhaltliche und formale — Mitte des
Briefes ist der Satz: »Wir wollen es doch alles als ein Zeichen nehmen, ein Zeichen, das Gott
selber Ihnen und uns gibt, dass er Sie, mitten in den Gerichten, durch die Sie gehen mussten,
hélt und leitet.«

Der Satz beginnt mit einem »Wir«. Ein anmutendes und kein vereinnahmendes Wir. Thurney-
sen weil3, dal? die Frau an einem anderen Ort steht als er selbst. Und zugleich stehen sie
gemeinsam vor »Gott selbst. Das Wir mutet nicht der Frau etwas zu, es mutet ihr etwas an. D.
h. Thurneysen ist bereit, dieser Anmutung mit der Frau gemeinsam zu folgen. So wird aus der
Anmutung eine Zu-Sage. Thurneysen sagt sich in diesem Brief selbst zu — mit seiner Erfah-
rung, mit seinen Hoffnungen. Damit wird er flr die Frau erkennbar und deshalb ansprechbar.
Die Form und der Zeitpunkt dieser Ansprache wird in die Freiheit der Frau gestellt. Der Brief
zeigt, daB dort, wo in der Seelsorge eine kardinale Diskretion waltet, eine Nahe mdglich wird,
die die Freiheit und das Anders-Sein des Gegeniiber wahrt.

Literatur
Wichtige Veroffentlichungen von E. Thurneysen:

Die Aufgabe der Predigt (1921).

14 vgl. dazu George Steiner, Von realer Gegenwart, Miinchen 1990.
Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 11 13.07.2024



Dostojewski (1921).

Komm, Schopfer Geist! (Predigt gemeinsam mit Karl Barth, 1924).
Christoph Blumhardt (1926).

Das Wort Gottes und die Kirche (1927).
Rechtfertigung und Seelsorge (1928).

Der Mensch von heute und die Kirche (1936).
Die Bergpredigt (1936).

Die Lehre von der Seelsorge (1946).
Psychologie und Seelsorge (1949).

Seelsorge und Psychotherapie (1950).
Seelsorge als Verkindigung (1962).
Seelsorge im Vollzug (1968).

Eine ausfihrliche Bibliographie der Veroffentlichungen von Eduard Thurneysen findet sich in
Fortsetzung an folgenden Stellen: Gottesdienst — Menschendienst — Eduard Thurneysen zum
70. Geburtstag am 10. Juli 1958, Zollikon 1958; Wort und Gemeinde. Probleme der Prakti-
schen Theologie. Eduard Thurneysen zum 80. Geburtstag, hg. von Rudolf Bohren und Max
Geiger, Zurich 1968; Rudolf Bohren, Prophetie und Seelsorge. Eduard Thurneysen, Neukir-
chen-Viuyn 1982.

In dem Buch von Rudolf Bohren finden sich auch Hinweise auf wichtige Sekundarliteratur zu
Eduard Thurneysen. Darlber hinaus ist zu nennen das Sonderheft 10/1988 der Zeitschrift
»Pastoraltheologie« zum 100. Geburtstag von Eduard Thurneysen mit Beitragen von Albrecht
Grozinger, Klaus Winkler, Georg Vischer, Rudolf Bohren, Dietrich Stollberg und Paul Fredi
de Quervain.

Quelle: Geschichte der Seelsorge in Einzelportraits, Bd. 3, hg. v. Christian Méller, Gottingen
1996, 277-294.

Grozinger - Eduard Thurneysen (GdS) 12 13.07.2024



