Systematische Theologie
Von Karl Barth

Wenn ich mir Rechenschaft dartiber zu geben versuche, wie ich eigentlich gerade auf die sys-
tematische Theologie gekommen bin, so mul} ich bis auf mein 16. Lebensjahr zuriickgreifen,
in welchem ich einen in seiner Art ausgezeichneten Konfirmandenunterricht empfangen habe.
Ich lernte zum Beispiel schon damals, daf es sich in den funf mittelalterlichen Beweisen fr
die Existenz Gottes und in der spatorthodoxen Theorie von der Literalinspiration der Bibel um
sehr zweifelhafte Unternehmungen handle — viel wichtiger aber: daR es eine schone und gute
Sache sein mochte, die grolRen Satze des christlichen Glaubensbekenntnisses nicht nur zu ken-
nen und zu bejahen, sondern von innen heraus zu verstehen. Am Abend meines Konfirmati-
onstages beschlol? ich kiihnlich, Theologe zu werden: nicht etwa im Gedanken an Predigt,
Seelsorge und so weiter, wohl aber in der Hoffnung, auf dem Weg dieses Studiums zur Reali-
sierung eines mir dunkel vorschwebenden sachlichen Verstehens des Glaubensbekenntnisses
zu gelangen. Von Anselm und seinem Programm der fides quaerens intellectum wuf3te ich da-
mals noch nichts und darum auch nichts davon, daf3, was ich mir als ,Theologie‘ im allgemei-
nen vornahm, im besonderen eben die ,systematische‘ Theologie war. Als ich dann zur Uni-
versitat kam, wurden die theoretische und praktische Philosophie Kants samt Schleiermachers
Analyse der Religion und des Glaubens meine Leitsterne. Ich schlo mich leidlich tberzeugt
der um 1910 herrschenden Richtung der jlingeren Nachfolger A. Ritschls an: immerhin nicht
ohne ein gewisses Befremden angesichts des Ausgangs dieser Schule in der Religionsphiloso-
phie von E. Troeltsch, in der ich, ohne vorerst einen besseren Weg vor mir zu sehen, mit dem,
was mich in der Theologie interessierte, nicht eben auf meine Rechnung kam. Es wurde mir,
als ich nun eben doch fiir 12 Jahre Gemeindepfarrer wurde, hilfreich, genétigt zu sein, mich
viel ernstlicher als bisher mit der Bibel als der Wurzel alles christlichen Denkens und Lehrens
einzulassen. Der Apostel Paulus ist mir dabei in besonderer Weise zum Fuhrer in die Wahr-
heit und Klarheit des biblischen Zeugnisses geworden. Wesentlich auf Grund des von daher
empfangenen Anstol3es formte sich in mir von dem, um was es in der fides quaerens intellec-
tum gehen mochte, eine Anschauung, die mich aus der von mir zunéchst bejahten Tradition
des 18. und 19. Jahrhunderts ziemlich weit hinausfiihrte. Sie bewdhrte sich mir aber, als ich
mich, 1921 ins akademische Lehramt berufen, nun erst auf breiter Grundlage mit den &lteren
und neueren Gestalten und Richtungen systematischer Theologie, zentral mit der Theologie
der Reformatoren, auseinanderzusetzen hatte.

Meine damals gewonnene und dann durchgebildete Ansicht von der Forschungsaufgabe der
systematischen Theologie ist, in der hier gebotenen Kiirze umrissen, diese: Sie hat — den bis-
herigen Gang des christlichen Denkens und Lehrens standig vor Augen — der von der biblisch-
exegetischen Theologie im einzelnen zu analysierenden Botschaft des Alten und des Neuen
Testamentes in ihrer Einheit und Ganzheit (insofern ,systematisch‘) nachzugehen. In ihr hat
sie nicht nur ihren Real-, sondern auch ihren Erkenntnisgrund. Sie hat ihr also mit keiner all-
gemeinen, als normativ an sie herangetragenen Metaphysik, Erkenntnistheorie, Ontologie
oder auch Religionsphilosophie zuvorzukommen. Sie hat sie aber auch nicht dem Gesetz ir-
gendeiner kirchlichen Uberlieferung zu unterwerfen. Sie hat sie in keinem Sinn zu beherr-
schen. Sie hat ihr zu dienen. Sie hat ihre Aussage zusammenhangend und folgerichtig (inso-
fern wieder ,systematisch‘) nachzuvollziehen. Sie hat ihr das erste Wort zu geben und das
letzte zu lassen, damit sie im Reflex ihrer Auslegung fir sich selbst sprechen maoge. Sie fragt
(als ,Kirchliche Dogmatik‘) nach dem ,Dogma‘, das hei3t nach der ihr selbst wie der ganzen
Kirche tberlegenen Norm christlichen Denkens und Redens. In dem Mal, als sie die Bot-
schaft, die ihr Gegenstand und ihre Quelle ist, in dieser ihr zukommenden Freiheit respektiert,
ist sie selbst (der christlichen wie der nichtchristlichen Welt gegeniiber) eigentimlich freie
Wissenschaft.

Barth - Systematische Theologie (1960) 1 24.07.2024



Das Lehrziel der systematischen Theologie sehe ich in der dem Theologiestudenten ebenso im
Blick auf seine klnftige Arbeit als Gemeindepfarrer wie im Blick auf eine ihm vielleicht spa-
ter zufallende akademische Tatigkeit unentbehrliche Eintibung in einem an der der Kirche an-
vertrauten Botschaft moglichst streng orientierten Denken. Es geht dabei vor allem darum:
ihm den Umgang mit diesem unerschopflichen Real- und Erkenntnisgrund der systematisch-
theologischen Wissenschaft interessant und lieb zu machen — weiter darum: ihn aus den vor-
kommenden Verkrampfungen, aber auch Verlotterungen religioser Meinungsbildung zu lésen
und, wohlverstanden: ihn auch vor einem blinden Nachreden der besonderen Thesen seines
Lehrers auf die Hut zu setzen — endlich darum, ihn auch zu selbstédndigen, weiterfiihrenden
Bewegungen, aber auch zur Selbstzucht in deren Ausfiihrung anzuleiten. In der Vorlesung be-
kommt der Student bei mir die Gelegenheit, die Entstehung je eines weiteren Teilstticks mei-
ner ,Kirchlichen Dogmatik‘ zundchst rezeptiv zu begleiten. Im Seminar lege ich alles Gewicht
darauf, ihn an Hand geeigneter klassischer und moderner Texte in die Kunst eines ebenso auf-
geschlossenen wie kritischen Lesens einzufiihren, wahrend er in der ,Sozietat* und im engli-
schen, beziehungsweise franzésischen Colloquium eingeladen ist, sich mir selbst gegentiber in
den ihn beschaftigenden Fragen, Bedenken und Einwanden zu ergehen und meine Erlauterun-
gen dazu entgegenzunehmen.

Zum Schluf3 einige Andeutungen uber meine Ansicht vom allgemeinen Sinn der systematisch-
theologischen Arbeit: Ich verstehe sie wie die Theologie iberhaupt als eine lebensnotwendige
Funktion der — kraft ihres Auftrags der Welt zugewendeten — Kirche. Die Kirche lebt von der
sie begriindenden und von ihr zu verkiindigenden Botschaft als von Gottes an alle Menschen
gerichtetem Worte. Ihre Verantwortlichkeit diesem Wort gegenuber ist groB. Sie hat es zu je-
der Zeit nétig, ihre Praxis mit ihm zu konfrontieren, sie seiner Kontrolle, Kritik und Korrektur
zu unterwerfen. Eben dazu bedarf sie in jeder neuen Zeit und Situation neu im besonderen der
Arbeit der systematischen Theologie. Weil Zuspruch und Anspruch, Verheilung und Gebot,
Gabe und Aufgabe im Worte Gottes — weil Glaube und Gehorsam, Erkenntnis und Tat in des-
sen rechter Aufnahme eine untrennbare Einheit bilden — und weil sich die Praxis der Kirche
auch danach zu richten hat, bildet die sogenannte Ethik einen integrierenden Bestandteil der
systematischen Theologie. Das bringt es mit sich, daf® ihr Denken und ihre Sprache immer zu-
gleich indikativischen und adhortativen Charakter haben wird. Auf diese ihre Beziehung zur
Existenz der Kirche gesehen, ist sie kirchliche Wissenschaft, ,kirchliche Dogmatik*. Im Gbri-
gen lebt sie von der Wahrheit der Botschaft, an die sie sich selbst und die Kirche dauernd zu
erinnern hat. Sie kann die Wahrheit des Wortes Gottes weder direkt noch indirekt beweisen
wollen. Sein Sieg und Triumph intra et extra muros ecclesiae kann nicht ihr Werk sein. Sie
hat seine Wahrheit nur eben in ihrer besonderen Weise — indem sie sich selbst daran hélt — zu
bezeugen. Sie hat nur eben auf deren Selbstbeweis zu vertrauen. Dieses Vertrauen ist ihre
(,apologetische) Kraft im Verhaltnis zu den samtlichen christlichen und nichtchristlichen
Denkformen, Ideologien, Mythen, Weltanschauungen und Religionen. In diesem Vertrauen
kann und darf sie ihnen allen, ihrer eigenen Sache gewiss und gerade darum offen, verstand-
nisvoll und geduldig, in grof3er Hoffnung im Blick auf die noch in ihnen befangenen Men-
schen begegnen. In diesem Vertrauen bemuht sie sich, inmitten der Gbrigen Wissenschaften
ihrem eigenen Gesetz getreu, womadglich gleich griindliche und saubere intellektuelle Arbeit
zu tun. In diesem Vertrauen in Angriff genommen ist die systematische Theologie nicht nur
eigentumlich freie, sondern bei aller schweren Verantwortlichkeit und Mihsal ihres Tuns ei-
gentimlich sorgenfreie, ja frohliche Wissenschaft. — So habe ich sie kennengelernt. Und da-
rum reut es mich nicht, einst gerade in ihr meine geistige Heimat gesucht zu haben.

Quelle: Lehre und Forschung an der Universitat Basel zur Zeit der Feier ihres 500jahrigen
Bestehens, Basel: Birkh&user Verlag, 1960, S. 35-38.

Barth - Systematische Theologie (1960) 2 24.07.2024



