
Barth - Systematische Theologie (1960) 1 24.07.2024 

Systematische Theologie 

Von Karl Barth 

Wenn ich mir Rechenschaft darüber zu geben versuche, wie ich eigentlich gerade auf die sys-

tematische Theologie gekommen bin, so muß ich bis auf mein 16. Lebensjahr zurückgreifen, 

in welchem ich einen in seiner Art ausgezeichneten Konfirmandenunterricht empfangen habe. 

Ich lernte zum Beispiel schon damals, daß es sich in den fünf mittelalterlichen Beweisen für 

die Existenz Gottes und in der spätorthodoxen Theorie von der Literalinspiration der Bibel um 

sehr zweifelhafte Unternehmungen handle – viel wichtiger aber: daß es eine schöne und gute 

Sache sein möchte, die großen Sätze des christlichen Glaubensbekenntnisses nicht nur zu ken-

nen und zu bejahen, sondern von innen heraus zu verstehen. Am Abend meines Konfirmati-

onstages beschloß ich kühnlich, Theologe zu werden: nicht etwa im Gedanken an Predigt, 

Seelsorge und so weiter, wohl aber in der Hoffnung, auf dem Weg dieses Studiums zur Reali-

sierung eines mir dunkel vorschwebenden sachlichen Verstehens des Glaubensbekenntnisses 

zu gelangen. Von Anselm und seinem Programm der fides quaerens intellectum wußte ich da-

mals noch nichts und darum auch nichts davon, daß, was ich mir als ‚Theologie‘ im allgemei-

nen vornahm, im besonderen eben die ‚systematische‘ Theologie war. Als ich dann zur Uni-

versität kam, wurden die theoretische und praktische Philosophie Kants samt Schleiermachers 

Analyse der Religion und des Glaubens meine Leitsterne. Ich schloß mich leidlich überzeugt 

der um 1910 herrschenden Richtung der jüngeren Nachfolger A. Ritschls an: immerhin nicht 

ohne ein gewisses Befremden angesichts des Ausgangs dieser Schule in der Religionsphiloso-

phie von E. Troeltsch, in der ich, ohne vorerst einen besseren Weg vor mir zu sehen, mit dem, 

was mich in der Theologie interessierte, nicht eben auf meine Rechnung kam. Es wurde mir, 

als ich nun eben doch für 12 Jahre Gemeindepfarrer wurde, hilfreich, genötigt zu sein, mich 

viel ernstlicher als bisher mit der Bibel als der Wurzel alles christlichen Denkens und Lehrens 

einzulassen. Der Apostel Paulus ist mir dabei in besonderer Weise zum Führer in die Wahr-

heit und Klarheit des biblischen Zeugnisses geworden. Wesentlich auf Grund des von daher 

empfangenen Anstoßes formte sich in mir von dem, um was es in der fides quaerens intellec-

tum gehen möchte, eine Anschauung, die mich aus der von mir zunächst bejahten Tradition 

des 18. und 19. Jahrhunderts ziemlich weit hinausführte. Sie bewährte sich mir aber, als ich 

mich, 1921 ins akademische Lehramt berufen, nun erst auf breiter Grundlage mit den älteren 

und neueren Gestalten und Richtungen systematischer Theologie, zentral mit der Theologie 

der Reformatoren, auseinanderzusetzen hatte. 

Meine damals gewonnene und dann durchgebildete Ansicht von der Forschungsaufgabe der 

systematischen Theologie ist, in der hier gebotenen Kürze umrissen, diese: Sie hat – den bis-

herigen Gang des christlichen Denkens und Lehrens ständig vor Augen – der von der biblisch-

exegetischen Theologie im einzelnen zu analysierenden Botschaft des Alten und des Neuen 

Testamentes in ihrer Einheit und Ganzheit (insofern ‚systematisch‘) nachzugehen. In ihr hat 

sie nicht nur ihren Real-, sondern auch ihren Erkenntnisgrund. Sie hat ihr also mit keiner all-

gemeinen, als normativ an sie herangetragenen Metaphysik, Erkenntnistheorie, Ontologie 

oder auch Religionsphilosophie zuvorzukommen. Sie hat sie aber auch nicht dem Gesetz ir-

gendeiner kirchlichen Überlieferung zu unterwerfen. Sie hat sie in keinem Sinn zu beherr-

schen. Sie hat ihr zu dienen. Sie hat ihre Aussage zusammenhängend und folgerichtig (inso-

fern wieder ‚systematisch‘) nachzuvollziehen. Sie hat ihr das erste Wort zu geben und das 

letzte zu lassen, damit sie im Reflex ihrer Auslegung für sich selbst sprechen möge. Sie fragt 

(als ‚Kirchliche Dogmatik‘) nach dem ‚Dogma‘, das heißt nach der ihr selbst wie der ganzen 

Kirche überlegenen Norm christlichen Denkens und Redens. In dem Maß, als sie die Bot-

schaft, die ihr Gegenstand und ihre Quelle ist, in dieser ihr zukommenden Freiheit respektiert, 

ist sie selbst (der christlichen wie der nichtchristlichen Welt gegenüber) eigentümlich freie 

Wissenschaft. 



Barth - Systematische Theologie (1960) 2 24.07.2024 

Das Lehrziel der systematischen Theologie sehe ich in der dem Theologiestudenten ebenso im 

Blick auf seine künftige Arbeit als Gemeindepfarrer wie im Blick auf eine ihm vielleicht spä-

ter zufallende akademische Tätigkeit unentbehrliche Einübung in einem an der der Kirche an-

vertrauten Botschaft möglichst streng orientierten Denken. Es geht dabei vor allem darum: 

ihm den Umgang mit diesem unerschöpflichen Real- und Erkenntnisgrund der systematisch-

theologischen Wissenschaft interessant und lieb zu machen – weiter darum: ihn aus den vor-

kommenden Verkrampfungen, aber auch Verlotterungen religiöser Meinungsbildung zu lösen 

und, wohlverstanden: ihn auch vor einem blinden Nachreden der besonderen Thesen seines 

Lehrers auf die Hut zu setzen – endlich darum, ihn auch zu selbständigen, weiterführenden 

Bewegungen, aber auch zur Selbstzucht in deren Ausführung anzuleiten. In der Vorlesung be-

kommt der Student bei mir die Gelegenheit, die Entstehung je eines weiteren Teilstücks mei-

ner ‚Kirchlichen Dogmatik‘ zunächst rezeptiv zu begleiten. Im Seminar lege ich alles Gewicht 

darauf, ihn an Hand geeigneter klassischer und moderner Texte in die Kunst eines ebenso auf-

geschlossenen wie kritischen Lesens einzuführen, während er in der ‚Sozietät‘ und im engli-

schen, beziehungsweise französischen Colloquium eingeladen ist, sich mir selbst gegenüber in 

den ihn beschäftigenden Fragen, Bedenken und Einwänden zu ergehen und meine Erläuterun-

gen dazu entgegenzunehmen. 

Zum Schluß einige Andeutungen über meine Ansicht vom allgemeinen Sinn der systematisch-

theologischen Arbeit: Ich verstehe sie wie die Theologie überhaupt als eine lebensnotwendige 

Funktion der – kraft ihres Auftrags der Welt zugewendeten — Kirche. Die Kirche lebt von der 

sie begründenden und von ihr zu verkündigenden Botschaft als von Gottes an alle Menschen 

gerichtetem Worte. Ihre Verantwortlichkeit diesem Wort gegenüber ist groß. Sie hat es zu je-

der Zeit nötig, ihre Praxis mit ihm zu konfrontieren, sie seiner Kontrolle, Kritik und Korrektur 

zu unterwerfen. Eben dazu bedarf sie in jeder neuen Zeit und Situation neu im besonderen der 

Arbeit der systematischen Theologie. Weil Zuspruch und Anspruch, Verheißung und Gebot, 

Gabe und Aufgabe im Worte Gottes – weil Glaube und Gehorsam, Erkenntnis und Tat in des-

sen rechter Aufnahme eine untrennbare Einheit bilden – und weil sich die Praxis der Kirche 

auch danach zu richten hat, bildet die sogenannte Ethik einen integrierenden Bestandteil der 

systematischen Theologie. Das bringt es mit sich, daß ihr Denken und ihre Sprache immer zu-

gleich indikativischen und adhortativen Charakter haben wird. Auf diese ihre Beziehung zur 

Existenz der Kirche gesehen, ist sie kirchliche Wissenschaft, ‚kirchliche Dogmatik‘. Im übri-

gen lebt sie von der Wahrheit der Botschaft, an die sie sich selbst und die Kirche dauernd zu 

erinnern hat. Sie kann die Wahrheit des Wortes Gottes weder direkt noch indirekt beweisen 

wollen. Sein Sieg und Triumph intra et extra muros ecclesiae kann nicht ihr Werk sein. Sie 

hat seine Wahrheit nur eben in ihrer besonderen Weise – indem sie sich selbst daran hält – zu 

bezeugen. Sie hat nur eben auf deren Selbstbeweis zu vertrauen. Dieses Vertrauen ist ihre 

(‚apologetische‘) Kraft im Verhältnis zu den sämtlichen christlichen und nichtchristlichen 

Denkformen, Ideologien, Mythen, Weltanschauungen und Religionen. In diesem Vertrauen 

kann und darf sie ihnen allen, ihrer eigenen Sache gewiss und gerade darum offen, verständ-

nisvoll und geduldig, in großer Hoffnung im Blick auf die noch in ihnen befangenen Men-

schen begegnen. In diesem Vertrauen bemüht sie sich, inmitten der übrigen Wissenschaften 

ihrem eigenen Gesetz getreu, womöglich gleich gründliche und saubere intellektuelle Arbeit 

zu tun. In diesem Vertrauen in Angriff genommen ist die systematische Theologie nicht nur 

eigentümlich freie, sondern bei aller schweren Verantwortlichkeit und Mühsal ihres Tuns ei-

gentümlich sorgenfreie, ja fröhliche Wissenschaft. – So habe ich sie kennengelernt. Und da-

rum reut es mich nicht, einst gerade in ihr meine geistige Heimat gesucht zu haben. 

Quelle: Lehre und Forschung an der Universität Basel zur Zeit der Feier ihres 500jährigen 

Bestehens, Basel: Birkhäuser Verlag, 1960, S. 35-38. 


