Moglichkeiten liberaler Theologie heute
Von Karl Barth

Mir ist von den Herausgebern der «Theologischen Umschaux» ein merkwirdiger Auftrag er-
teilt worden: einer der merkwurdigsten, den ich noch je bekommen habe. Ich soll mich ndm-
lich dazu auRRern, welche Wege liberaler Theologie ich heute fur gangbar halte — wenn nam-
lich unter diesen der Weg «existentialistischer» Philosophie und Theologie (dies soll die Vo-
raussetzung sein) nicht in Frage kommen konne. Etwas erstaunt, aber aufrichtig interessiert
ubernehme ich diesen Auftrag. Nein, ich tue es nicht in der hinterlistigen Absicht, in der einst
jenes holzerne Pferd mit seinem gefahrdrohenden Inhalt in Ilions heilige Mauern eingefiihrt
wurde. Wohl kdnnte ich es an sich verantworten, mich selbst als einen wahrhaft liberalen The-
ologen auszugeben, der als solcher natiirlich auch den Existentialismus gepruft, aber, unter
Behaltung des Besten, flir zu leicht erfunden hat. Aber nein, jeder Versuch in dieser Richtung
wird hier bewuft unterlassen werden. Unter «liberaler Theologie» soll hier ehrlich das ver-
standen werden, was theologiegeschichtlich bis dahin so geheiRen hat: eine auf der Linie von
Descartes entscheidend und primér an der menschlichen, speziell der christlichen Religion im
Rahmen des modernen Weltbildes interessierte, von diesem Zentrum aus uber Gott, sein Werk
und Wort nachdenkende, zur Botschaft der Bibel und zur kirchlichen Uberlieferung kritisch
Stellung nehmende: eine insofern «anthropozentrische» Theologie. In diesem Sinn kann ich,
nachdem ich es in meiner Jugend (literarisch nachweisbar) nicht ohne Schwung gewesen bin
— wieder ehrlich gesagt —, jetzt nicht mehr liberaler Theologe sein. Wohl aber meine ich
mich noch jetzt an den Ort und in die Problematik eines solchen versetzen und also als guter
Freund darlber nachdenken und mich darliber aussprechen zu kdnnen, in welchen Richtungen
ich, ware ich ein solcher, heute weiter suchen, und zwar unter Umgehung des Existentialis-
mus weiter suchen wirde. Der Fall ist schwierig, aber nicht hoffnungslos.

Der Fall ist darum schwierig, weil ich es, ware ich ein liberaler Theologe, bevor ich mich nach
anderweitigen Losungen umséhe, nun doch fur ratsam hielte, auch die hier verabredungsmé-
Rig auszuschaltende, die existentialistische Mdglichkeit jedenfalls noch einen Moment in
Wiedererwagung zu ziehen: sollte sie mir in der von den heutigen Philosophen und Theologen
dieser Richtung vertretenen Gestalt als unannehmbar erscheinen, dann doch an Hand eines er-
neuten genauen Studiums von deren anerkanntem Vater Soren Kierkegaard. Mit so vielen an-
deren sind vielleicht doch auch die Liberalen zu rasch an dem radikal-melancholischen Wort
des Glaubensmonismus dieses Mannes vorlbergeeilt, haben sie vielleicht verkannt, daB es das
letzte Wort einer «anthropozentrischen», einer methodisch an Descartes orientierten Theolo-
gie gewesen sein konnte. Sie dirften sich vielleicht nicht weigern, sich dem grolien, als sol-
chem stummen, nur eben in Form von allerhand «Chiffren» zu umkreisenden Vakuum kon-
frontiert zu finden, das den Existentialismus der Neueren so unheimlich, so tief unsympa-
thisch erscheinen lait. Wie, wenn ich mich als liberaler Theologe ein paar hundert Meter
oberhalb des Rheinfalles ahnungslos in ein Boot gesetzt hatte, auf dem treibend mir, alles
wohl tberlegt, gar nichts anderes (brig bliebe, als dort zu endigen, wo ich — von Furcht, Mit-
leid und Abscheu ergriffen — einige meiner bisherigen Mit-Liberalen heute endigen sehe?
Wie, wenn es mir als einem liberalen Theologen zwar unbenommen bliebe, nicht nur meinen
Albert Schweitzer zu loben, sondern mich hypothetisch auch in dem faltigen Gewand von al-
lerlei biblischer und kirchlicher «Uberlieferung» munter genug zu bewegen — nur daf ich
mich endlich und zuletzt eben doch mutig zur Einsamkeit des Selbstverstandnisses meines
Glaubens als solchen, d. h. aber zur Gegenstandslosigkeit meines ganzen theologischen Unter-
nehmens bekennen miiRte?

Ich fénde es, ware ich liberaler Theologe, schwierig, mich dem Angebot dieser Moglichkeit

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
1 23.07.2024



zu entziehen. Aber nehmen wir an, dal? mir das mit gutem Gewissen und mit guten Griinden
gelénge, ich durfte diese Moglichkeit also in Ehren — wie es nun geschehen soll — hinter mir
lassen, mein Fall wirde mir also nicht zum existentialistischen «Rheinfall» werden, so wiirde
ich folgende drei anderen Mdglichkeiten als nicht hoffnungslos ernstlich in Erwégung ziehen:

Ich wiirde es — erste Alternative — schon als Schweizer allen Ernstes noch einmal mit Alois
Emanuel Biedermann versuchen. Man hat ihn wegen der ihm eigentiimlichen Verbindung von
unbestechlicher Verstandigkeit und unerschitterlichem Gottesglauben vielleicht nicht mit Un-
recht mit Zwingli verglichen. Sollte gerade der schweizerische Liberalismus diesem seinem
Klassiker nicht allzu schnell und leicht untreu geworden sein? Sein Vertrauen auf den
menschlichen, den «endlichen Geist», seine Ehrfurcht insbesondere vor der Wiirde, Kompe-
tenz und Autoritat des menschlichen Denkvermdgens war unbedingt: immerhin in der selbst-
verstandlichen Grenze seiner Bestimmtheit durch den von ihm verschiedenen, ihm schlechthin
Uberlegenen «absoluten Geist». Es war die Spekulation Hegels, in die da die Theologie einge-
baut wurde: als «freie Wissenschaft», doch unter VVoraussetzung des VVorrangs des Absoluten,
dem das Werk des endlichen Geistes nur eben als Spiegel dienen kdnne, eben als sauberer
Spiegel aber wirklich dienen konne, diirfe und solle. Dal3 er das Problem des heute so vielbe-
rufenen «Subjekt- Objekt-Schemas» und seine Relativitat nicht gesehen habe, wird, wer Bie-
dermann gelesen hat, ihm bestimmt nicht nachsagen kdnnen: er hat es sehr wohl — er hat es
aber (und darin dachte er «christlicher» als sein Lehrer Hegel) in dieser Differenzierung gese-
hen. Die Sackgassen der Verabsolutierungen, in denen er mit so vielen anderen seiner Zeitge-
nossen etwa Feuerbach und StraulR verschwinden sah, konnten ihm von daher keine Versu-
chungen sein — und erst recht nicht der Materialismus und nachher der Agnostizismus (igno-
ramus ignorabimus!), der von der Mitte des 19. Jahrhunderts an eine Weile fur weiteste Kreise
der gebildeten und auch der theologischen Welt maligebend wurde. Und wieder von daher
konnte und muf3te ihm von anderen Hervorbringungen des menschlichen Geistes der Vorstel-
lungskreis des christlichen Dogmas in allen seinen Verdastelungen und Variationen wegen sei-
ner manifesten Beziehung zum Absoluten im Charakter echtester Glaub- und Denkwirdigkeit
erscheinen. Eben das christliche Dogma in seiner innerlich notwendigen Entwicklung mit der
Frage nach seinem eigentlichen Sinn zu durchleuchten, es kritisch, aber positiv zu verstehen
und auszulegen, d. h. es aus der Form der Vorstellung in die des reinen Begriffs zu erheben,
war flr ihn die nicht ehrfurchtig und nicht streng genug anzufassende Aufgabe freier theologi-
scher Wissenschaft. Auf seinen Grabstein liel3 er das Wort setzen: In tuo lumine lumen vide-
mus. «In deinem Lichte sehen wir das Licht!» (Am Rande vermerkt: der in seiner Weise auch
grolRe Alexander Schweizer soll, als er Biedermanns Grab besuchte, gefragt haben: wo wohl
dieses Wort urspriinglich gestanden haben mdéchte.) Nun, wenn Psalm 36, 10 Biedermanns
Programm und Vermachtnis war, so war es (auch in dem Sinn, in welchem er das Wort ver-
mutlich verstanden hat) ein gutes Programm, ein verheiBungsvolles Vermachtnis. Und wenn
ich liberaler Theologe wére, wiirde ich mir tberlegen, ob es nicht heilsam sein konnte, es —
um den Preis, dal} ich dabei ein gutes Stlick weit mit Hegel gehen mifite — auf der ganzen
Linie neu aufzunehmen. VVor dem tristen Starren in jenes Vakuum, vor einer Theologie des
unverbindlichen Glasperlenspiels mit den uns vom Philosophen freundlich zugestandenen
«Chiffren», vor aller und jeder Furcht vor einem energischen Denken wiirde ich mich in Bie-
dermanns Schule sicher bewahrt finden. Ich hétte es ja dann immerhin mit «Prinzipien» und
in der Mitte meiner Theologie mit einem so biblisch gesunden wie dem der in der menschli-
chen Person Jesu von Nazareth verkorperten und offenbaren «Gotteskindschaft» zu tun. Etwas
in seiner Art Respektables lieRe sich unter Ruickgang hinter die mit Albrecht Ritschl anhe-
bende Theologie der Mudigkeit und von da aus vorwaérts auf den Spuren Biedermanns be-
stimmt auch heute auf die FiRe stellen. «Wer wagt es, Rittersmann oder Knapp ...?» Wozu
praktisch wohl vor allem eine Neuauflage der «Christlichen Dogmatiks» (unter Berticksichti-
gung der Differenzen zwischen der ersten und der zweiten Auflage) gewagt werden mifite:

was war das fir eine miihsame und fir den Liberalismus doch etwas beschdmende Jagd, die

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
2 23.07.2024



ich, als ich vor einigen Jahren — einsam auf weiter Flur! — ein Biedermann-Seminar zele-
brierte, nach den nétigen Exemplaren veranstalten mufte!

Meine zweite Alternative lautete (und hier wére ich von meiner eigenen geistigen Herkunft
aus mehr dabei): neuer Einsatz bei Schleiermacher. Hier befanden wir uns ja noch auf dem
(nicht umsonst in Deutschland erklommenen) Héhepunkt der Entfaltung des cartesianisch-
theologischen Denkens, von dem her gesehen auch Biedermanns Dogmatik bei allen ihren
Vorziigen doch schon einen gewissen Abstieg bedeutet. Hier wurde eben wohl auch — und
das mutig und frei genug! — gedacht. Hier ist der Glaube wohl auch erkennender Glaube.
Hier ist aber gerade sein Denken und Erkennen dadurch beschwingt und gefllt, dal3 er in sei-
ner Eigentlichkeit unmittelbare Anschauung der Einheit und Mannigfaltigkeit des lebendigen
Universums und unmittelbares Gefuihl menschlicher Teilnahme an der Ruhe von dessen Sein
und an der Bewegung von dessen Geschichte ist. Auch hier schwebt also der Glaube nicht
selbstherrlich, weil auf sich selbst angewiesen — als creatrix Divinitatis gar! — zwischen den
undurchlassigen Wanden einer Dunkelkammer. Auch hier hat er seinen Ursprung, empféngt
er seinen Gegenstand und Inhalt, lebt er sein Leben, denkt er auch seine Gedanken, spricht er
auch seine Worte nicht zufallig, nicht willkdrlich, nicht aus sich selbst, sondern aus der jedem
Menschen nach dem Mal? und in den Grenzen seiner religiésen Begabung eigentiimlich wi-
derfahrenden Eréffnung der Gesamtheit dessen, was auch aufler dem Menschen, tber ihm, flr
ihn, mit ihm ist und wirkt. Uberfliissig auch Schleiermacher gegeniiber die Erinnerung an die
Relativitat des «Subjekt-Objekt-Schemas». Nur dal? es bei ihm, im Unterschied zu Bieder-
mann, noch ganz dynamisch: eben als Schema einer zwischen «Objekt und Subjekt», Univer-
sum und Mensch — oder, von unten gesehen: zwischen des Menschen Gefiihl schlechthinni-
ger Abhéngigkeit und dessen «Woher» in Gott sich ereignender Geschichte gesehen und ver-
standen ist. Noch ist «Geist» hier echtes Fluidum: objektiv in einer Fiille verschiedener Wi-
derfahrnisse subjektiv erlebte stromende Wirklichkeit. Noch befinden wir uns hier in der war-
men, reichen Atmosphare eines vor den Einbriichen des Irrationalen weniger, vor starren Rati-
onalisierungen dafiir besser geschitzten, der Mystik néheren, der Metaphysik um so ferneren
— des romantischen Idealismus. Auch hier: Wer wagt es? «Was vergangen, kehrt nicht wie-
der?» Aber was heif3t da (dasselbe gilt ja auch von Hegel!) «vergangen»? Das ist sicher: wo es
gar kein Heimweh nach der Romantik mehr gébe, da ware diese vielleicht schndde vergessen,
aber nicht Gberwunden. Ware ich liberaler Theologe, dann wiirde ich dem Heimweh nach ihr,
statt mich seiner zu schamen, noch einmal freiesten Raum geben und zusehen, ob dabei nicht
ein neuer, einer gewissen Leuchtkraft dann gewil3 nicht entbehrender Liberalismus heraus-
kommen mdchte. Man vergesse ja auch nicht, daB sich die Romantik in Schleiermachers The-
ologie verband mit etwas vom Besten des 18. Jahrhunderts, ndmlich mit dem Erbe seiner Her-
renhutischen Jugend. War doch jene Erdffnung des Universums jedenfalls zum christlichen
Menschen hin fir Schleiermacher zentral und entscheidend (und darin war nachher Bieder-
mann sein, und also indirekt Zinzendorfs, und nicht Hegels Schiiler) die in Jesus von Nazareth
einmalig und exemplarisch verwirklichte Einheit von menschlichem GottesbewuRtsein und
Selbstbewuf3tsein. Und war doch, was Schleiermacher als Theologe «Geist» nannte, konkret
die in der Gemeinde Jesu Christi fortwirkende Macht eben seiner Erscheinung, der Fortgang
des von ihm gegebenen Anstol3es. Hatten doch die «orthodoxen» Theologen seiner und der
auf ihn folgenden Zeit die Christologie so ernst genommen wie er (von seinem Spinoza offen-
bar nicht daran gehindert) es in seiner Weise getan hat! Sicher, Schleiermacher war (theolo-
giegeschichtlich nach riickwaérts und nach vorwérts gesehen) so etwas wie der First aller anth-
ropozentrischen (und insofern aller liberalen) Theologie. Vermutlich im Blick darauf pflegte
mein Lehrer Wilhelm Herrmann das Erscheinen seiner «Reden (ber die Religion» als das be-
deutsamste Ereignis aller nachapostolischen Zeiten zu preisen. Es kdnnte sich immerhin emp-
fehlen, dartiber nachzudenken, ob Schleiermachers (und insofern alle) Anthropozentrik (nur
eben mit Ausschluf} des Existentialismus!) nicht — in optimam partem interpretiert — als ei-
gentimlicher Versuch einer Theologie des dritten Glaubensartikels und also als

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
3 23.07.2024



«Pneumatozentrik» zu wirdigen und weiter zu entwickeln ware. Vielleicht eine lohnende
Aufgabe flr heute noch nicht vorhandene, aber — wer wei3? — noch vor oder doch nach dem
Jahre 2000 auftauchende Jung-Liberale? Man bemerke, daf ihre Inangriffnahme die Aussicht
auf ein endlich fruchtbar werdendes Gesprach auch mit anderen theologischen Richtungen
und schliel’lich auf eine sinnvolle Einordnung des liberalen in das 6kumenische Denken er6ff-
nen kénnte! — Ein literarisches Postulat auch hier zum Schlu3: Ist es zu glauben, daf? aller al-
teren und neueren, mehr oder weniger echten oder unechten Schleiermacher-Renaissance zum
Trotz zwar mehr als eine kritische Neuausgabe der «Reden», aber keine der «Glaubenslehre»
besorgt worden ist? Solange die Liberalen mit diesem ihrem doch groRten theologischen Hei-
ligen so unachtsam umgehen, dirfen sie sich nicht wundern, wenn es ihnen zurzeit nicht gege-
ben scheint, sich in etwas stattlicherer Weise zu behaupten und insbesondere dem drohenden
«Rheinfall» zu entgehen.

Die dritte Alternative, die ich in VVorschlag bringen méchte, hat zwei Varianten. Sie weist in
beiden in eine ganz andere Richtung als die beiden ersten — in der einen schon geographisch,
namlich nach dem modernen Jerusalem: Ich wirde es, ware ich liberaler Theologe, vielleicht
doch noch lieber als mit Biedermann oder Schleiermacher mit der Theologie (oder ist es eine
Philosophie?) von Martin Buber versuchen. Darum noch, lieber mit ihm, weil sich in ihr eine
in jenem &lteren Liberalismus — aber soweit mein Auge reicht, auch in dessen existentialisti-
scher Abart (etwa bei Bultmann) kaum angedeutete, jedenfalls nicht systematisch zur Geltung
gebrachte, wie mir scheint, fundamental wichtige Dimension auf tut: des Menschen Mit-
menschlichkeit, seine Existenz als Koexistenz mit dem anderen Menschen, sein erst in und
mit seiner Konfrontierung mit dem Néchsten als seinem Du konstituiertes und konsolidiertes
Ich. Anthropozentrik mifite ja nicht notwendig Egozentrik sein. Eben an ihrer Egozentrik
(mein Glaube, mein Heilsbedurfnis, meine Seligkeit usw.) krankt aber mit der Theologie des
Pietismus, der nachreformatorischen Orthodoxie, ja weithin schon der Reformatoren selbst,
auch die Schleiermachers und Biedermanns — aber auch die Kierkegaards und seiner «exis-
tentialistischen» Nachfolger. Immer wieder erscheint da der Mensch als ein erstlich und letzt-
lich in sich verschlossenes einzelnes «Subjekt», dem der Mitmensch nur nachtraglich, nur bei-
laufig, fast nur ein wenig widerwillig zugesellt ist, wenn er ihm nicht gar, mit Sartre zu reden,
die Holle bedeutet. Und immer wieder erscheint da Gott — als «Objekt» dieses bruderlosen
Subjektes ganz folgerichtig! — nicht einmal als ein Er, sondern als ein unpersdnliches Es: das
Woher des Geflihls schlechthiniger Abhéngigkeit, das Absolute, das Zukiinftige. Ist die Fra-
ge: «Wo ist dein Bruder Abel?» nicht zum vornherein (a priori) gehért und aufgenommen,
dann muB sich ja die kimmerliche Frage: «Gibt es einen Gott?» stellen, und dann kann darauf
im besten (in Wahrheit im schlimmsten) Fall nur mit dem matten Bekenntnis zu einem hdchs-
ten «Es» geantwortet werden. Hier hat — nicht ohne einen bemerkenswerten VVorgang ausge-
rechnet in der wunderlichen Anthropo-Theologie Feuerbachs — eben Martin Buber von der
eindeutigen Ich-Du-Theologie der alttestamentlichen Propheten her durchgestoRen: gewif3
nicht bis hin zum gekommenen, gegenwartigen und wiederkommenden Knecht Gottes von
Jes. 53, also nicht bis hin zu dem Mitmenschen, in welchem der dem Menschen gnadige Gott
selber sich uns, d. h. dem Ndachsten mit mir und mir mit dem Né&chsten zusammen als unser
Vater, als unser Befreier erschlie3t, zugesellt, dahin- und zu eigen gibt, nicht bis hin zu Jesus
Christus also — aber immerhin: bis zum Mitmenschen, der dem Menschen als Grenze und
Bestimmung, als Gesetz und Sinngebung deshalb unweigerlich verordnet ist, weil zuerst Gott
als Ich mit ihm redet und Du zu ihm sagt — immerhin bis hin zu dieser Entgegen- und Zu-
sammenstellung, die dem «Subjekt-Objekt-Schema» personalen Sinn und damit jedenfalls re-
lative Notwendigkeit und Festigkeit gibt. Liberale Theologie konnte wohl auch im Rahmen
eines solchen vormessianischen Judentums aufs neue moglich werden. Vor den Bedenklich-
keiten aller Mystik und Metaphysik méchte sie in ihm aufs beste geschitzt sein. Und doch
auch der gottes- und menschenfreundliche Rabbi von Nazareth kdnnte in ihm eine seiner wiir-

dige Stelle bekommen. Auch ein etwas reduziertes und verdiinntes (besonders von allem

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
4 23.07.2024



«Paulinismus» tunlich gereinigtes) Neues Testament konnte in ihm nicht ohne hohe ethische
Dringlichkeit, in einem gewissen tragischen Ernst zur Sprache gebracht werden. Auch hier:
Wer wagt es?

Mit der anderen Variante jener dritten Alternative kdmen wir zum Schluf3, wie es sich gehort,
noch einmal in unser Land zuriick. Hat der schweizerische Liberalismus nicht eine grofie
Chance verpalit, indem er es vor rund flinfzig Jahren unterliel3, sich einmutig zu dem doch
zweifellos aus seinen eigenen Reihen hervorgegangenen und diesen seinen Ursprung auch nie
verleugnenden Leonhard Ragaz zu stellen? Ich nenne ihn mit Martin Buber zusammen, weil
es auch bei ihm — und das leidenschaftlich und eindrucksvoll genug! — im Gegensatz zu al-
lem religiés-moralischen Solipsismus um das Problem der Zusammengehorigkeit Gottes mit
dem Néchsten, des Nachsten mit Gott und in diesem Sinn um das «Reich Gottes» ging: auch
bei ihm um das Angebot eines Ausbruchs aus den Schranken eines burgerlich-individualisti-
schen hinaus in die Freiheit eines revolutionér-sozialen christlichen Denkens. Hatten die da-
maligen «Reformer», die doch einst in engem Bund mit dem damaligen politischen «Radika-
len» in die Hohe gekommen waren, dieses Angebot nicht begierig ergreifen miissen? Wie ub-
rigens, wenn sie dabei, wie Ragaz es ja versucht hat, die Blumhardt-Bewegung aufgefangen
und unter ihrem eigenen Vorzeichen fortgesetzt hatten? Warum haben sie, wenn ihnen Ragaz
— etwa wegen seiner bekannten personlichen Eigentimlichkeiten — nicht geheuer war, nicht
(wie es damals jedenfalls einige «Positive» getan haben!) selbstandig auf seiner Linie weiter-
gedacht? Warum sind sie im Ganzen ebenso traditionell-kirchlich, ebenso gouvernemental,
ebenso (bis bin zur Atombombe) militarfromm, ebenso trivial «westlich» geworden wie das
(heute nach dem Hinschied des guten, alten «Kirchenfreundes» um die sehr ungute «Reforma-
tio» versammelte) Gros der «Positiven»? Ob es jetzt zu spat ist, die damals ausgeschlagene
Maoglichkeit neu zu ergreifen? Bevor ich noch einmal einen tiefen Trunk aus dem hinterlasse-
nen Schrifttum und aus den beiden in den letzten Jahren erschienenen Darstellungen des Le-
benswerkes von Ragaz getan, wirde ich mich, ware ich liberaler Theologe, auf keinen Fall flr
befugt halten, zu sagen, es sei zu spat — wirde ich ernstlich in Erwagung ziehen, ob ich mir
nicht einen gewaltigen Ruck zu geben habe, um mein Heil und das der Kirche und der Welt in
einem energisch sozialpolitisch verstandenen und ausgelegten Evangelium zu suchen.

Dies sind meine Alternativ-Vorschlage. Neben ihnen waren gewif3 auch andere zu machen.
Wie ware es mit Gandhi? oder schlicht mit Lambarene? Oder unter den heutigen Theologen
mit Paul Tillich oder Reinhold Niebuhr? Ich wollte hier nur einige in ihrer Art klassische
Maoglichkeiten zur Sprache bringen. Gar nicht empfehlen kdnnte ich den liberalen Freunden
den Weg der Tragheit, auf dem sie unter Verzicht auf weitere sachliche Bemuhungen nur eben
fortfahren wirden, alter Lorbeeren froh, unentwegt fur intellektuelle Redlichkeit, Weltoffen-
heit im Denken und in der Sprache, Freiheit zum kritischen Umgang mit der Bibel und dem
Dogma, Toleranz und dgl. von keinem Verstandigen bestrittene formale Ideen einzutreten.
Und geradezu warnen mdchte ich sie davor, sich auch nur mit dem kleinen Finger mit der
«Moralischen Aufriistung» einzulassen! Es sind jetzt mehr als 40 Jahre her, daf3 ich bei Franz
Overbeck den Satz gelesen habe: anders als durch Verwegenheit sei Theologie nicht mehr zu
begrunden. Ich habe ihn mir gemerkt. Die liberalen Theologen werden sich ihn auch merken
mussen. «Billige Gnade» gibt es auch fir sie nicht!

Fur die Durchfiihrbarkeit der ihnen hier gemachten sachlichen Eventualvorschlage kann ich,
da ich selbst nicht liberaler Theologe bin, nattirlich keine Haftung Gibernehmen. Ich meine bei
Schleiermacher und Biedermann, bei Buber und Ragaz einiges gelernt zu haben, bin aber au-
Rerstande, in eigener Verantwortung von der ihnen gemeinsamen Voraussetzung her zu den-
ken. Doch nach meinem eigenen auf einer ganz anderen Ebene angetretenen und begangenen,
auch am Existentialismus im entscheidenden Punkt vorbeifiihrenden Weg bin ich diesmal

nicht gefragt. Mochten die Leser dieser Zeitschrift, auch wenn ihnen diese meine hier

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
5 23.07.2024



angedeuteten Anregungen nicht einleuchtend scheinen sollten, jedenfalls bemerkt haben, daf}
mich die von mir vertretene Theologie nicht daran hindert, auch ihren Weg auf ihrer Ebene
nicht nur im Auge zu behalten, sondern auch — «Von ferne sei herzlich gegrif3et...!I» —in
nachdenklicher Teilnahme zu begleiten.

Quelle: Schweizerische Theologische Umschau 30, Nr. 2, Juli 1960, S. 95-101.

Barth - Mdglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)
6 23.07.2024



