
Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 1 23.07.2024 

Möglichkeiten liberaler Theologie heute 

Von Karl Barth 

Mir ist von den Herausgebern der «Theologischen Umschau» ein merkwürdiger Auftrag er-

teilt worden: einer der merkwürdigsten, den ich noch je bekommen habe. Ich soll mich näm-

lich dazu äußern, welche Wege liberaler Theologie ich heute für gangbar halte — wenn näm-

lich unter diesen der Weg «existentialistischer» Philosophie und Theologie (dies soll die Vo-

raussetzung sein) nicht in Frage kommen könne. Etwas erstaunt, aber aufrichtig interessiert 

übernehme ich diesen Auftrag. Nein, ich tue es nicht in der hinterlistigen Absicht, in der einst 

jenes hölzerne Pferd mit seinem gefahrdrohenden Inhalt in Ilions heilige Mauern eingeführt 

wurde. Wohl könnte ich es an sich verantworten, mich selbst als einen wahrhaft liberalen The-

ologen auszugeben, der als solcher natürlich auch den Existentialismus geprüft, aber, unter 

Behaltung des Besten, für zu leicht erfunden hat. Aber nein, jeder Versuch in dieser Richtung 

wird hier bewußt unterlassen werden. Unter «liberaler Theologie» soll hier ehrlich das ver-

standen werden, was theologiegeschichtlich bis dahin so geheißen hat: eine auf der Linie von 

Descartes entscheidend und primär an der menschlichen, speziell der christlichen Religion im 

Rahmen des modernen Weltbildes interessierte, von diesem Zentrum aus über Gott, sein Werk 

und Wort nachdenkende, zur Botschaft der Bibel und zur kirchlichen Überlieferung kritisch 

Stellung nehmende: eine insofern «anthropozentrische» Theologie. In diesem Sinn kann ich, 

nachdem ich es in meiner Jugend (literarisch nachweisbar) nicht ohne Schwung gewesen bin 

— wieder ehrlich gesagt —, jetzt nicht mehr liberaler Theologe sein. Wohl aber meine ich 

mich noch jetzt an den Ort und in die Problematik eines solchen versetzen und also als guter 

Freund darüber nachdenken und mich darüber aussprechen zu können, in welchen Richtungen 

ich, wäre ich ein solcher, heute weiter suchen, und zwar unter Umgehung des Existentialis-

mus weiter suchen würde. Der Fall ist schwierig, aber nicht hoffnungslos. 

Der Fall ist darum schwierig, weil ich es, wäre ich ein liberaler Theologe, bevor ich mich nach 

anderweitigen Lösungen umsähe, nun doch für ratsam hielte, auch die hier verabredungsmä-

ßig auszuschaltende, die existentialistische Möglichkeit jedenfalls noch einen Moment in 

Wiedererwägung zu ziehen: sollte sie mir in der von den heutigen Philosophen und Theologen 

dieser Richtung vertretenen Gestalt als unannehmbar erscheinen, dann doch an Hand eines er-

neuten genauen Studiums von deren anerkanntem Vater Sören Kierkegaard. Mit so vielen an-

deren sind vielleicht doch auch die Liberalen zu rasch an dem radikal-melancholischen Wort 

des Glaubensmonismus dieses Mannes vorübergeeilt, haben sie vielleicht verkannt, daß es das 

letzte Wort einer «anthropozentrischen», einer methodisch an Descartes orientierten Theolo-

gie gewesen sein könnte. Sie dürften sich vielleicht nicht weigern, sich dem großen, als sol-

chem stummen, nur eben in Form von allerhand «Chiffren» zu umkreisenden Vakuum kon-

frontiert zu finden, das den Existentialismus der Neueren so unheimlich, so tief unsympa-

thisch erscheinen läßt. Wie, wenn ich mich als liberaler Theologe ein paar hundert Meter 

oberhalb des Rheinfalles ahnungslos in ein Boot gesetzt hätte, auf dem treibend mir, alles 

wohl überlegt, gar nichts anderes übrig bliebe, als dort zu endigen, wo ich — von Furcht, Mit-

leid und Abscheu ergriffen — einige meiner bisherigen Mit-Liberalen heute endigen sehe? 

Wie, wenn es mir als einem liberalen Theologen zwar unbenommen bliebe, nicht nur meinen 

Albert Schweitzer zu loben, sondern mich hypothetisch auch in dem faltigen Gewand von al-

lerlei biblischer und kirchlicher «Überlieferung» munter genug zu bewegen — nur daß ich 

mich endlich und zuletzt eben doch mutig zur Einsamkeit des Selbstverständnisses meines 

Glaubens als solchen, d. h. aber zur Gegenstandslosigkeit meines ganzen theologischen Unter-

nehmens bekennen müßte? 

Ich fände es, wäre ich liberaler Theologe, schwierig, mich dem Angebot dieser Möglichkeit 



Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 2 23.07.2024 

zu entziehen. Aber nehmen wir an, daß mir das mit gutem Gewissen und mit guten Gründen 

gelänge, ich dürfte diese Möglichkeit also in Ehren — wie es nun geschehen soll — hinter mir 

lassen, mein Fall würde mir also nicht zum existentialistischen «Rheinfall» werden, so würde 

ich folgende drei anderen Möglichkeiten als nicht hoffnungslos ernstlich in Erwägung ziehen: 

Ich würde es — erste Alternative — schon als Schweizer allen Ernstes noch einmal mit Alois 

Emanuel Biedermann versuchen. Man hat ihn wegen der ihm eigentümlichen Verbindung von 

unbestechlicher Verständigkeit und unerschütterlichem Gottesglauben vielleicht nicht mit Un-

recht mit Zwingli verglichen. Sollte gerade der schweizerische Liberalismus diesem seinem 

Klassiker nicht allzu schnell und leicht untreu geworden sein? Sein Vertrauen auf den 

menschlichen, den «endlichen Geist», seine Ehrfurcht insbesondere vor der Würde, Kompe-

tenz und Autorität des menschlichen Denkvermögens war unbedingt: immerhin in der selbst-

verständlichen Grenze seiner Bestimmtheit durch den von ihm verschiedenen, ihm schlechthin 

überlegenen «absoluten Geist». Es war die Spekulation Hegels, in die da die Theologie einge-

baut wurde: als «freie Wissenschaft», doch unter Voraussetzung des Vorrangs des Absoluten, 

dem das Werk des endlichen Geistes nur eben als Spiegel dienen könne, eben als sauberer 

Spiegel aber wirklich dienen könne, dürfe und solle. Daß er das Problem des heute so vielbe-

rufenen «Subjekt- Objekt-Schemas» und seine Relativität nicht gesehen habe, wird, wer Bie-

dermann gelesen hat, ihm bestimmt nicht nachsagen können: er hat es sehr wohl — er hat es 

aber (und darin dachte er «christlicher» als sein Lehrer Hegel) in dieser Differenzierung gese-

hen. Die Sackgassen der Verabsolutierungen, in denen er mit so vielen anderen seiner Zeitge-

nossen etwa Feuerbach und Strauß verschwinden sah, konnten ihm von daher keine Versu-

chungen sein — und erst recht nicht der Materialismus und nachher der Agnostizismus (igno-

ramus ignorabimus!), der von der Mitte des 19. Jahrhunderts an eine Weile für weiteste Kreise 

der gebildeten und auch der theologischen Welt maßgebend wurde. Und wieder von daher 

konnte und mußte ihm von anderen Hervorbringungen des menschlichen Geistes der Vorstel-

lungskreis des christlichen Dogmas in allen seinen Verästelungen und Variationen wegen sei-

ner manifesten Beziehung zum Absoluten im Charakter echtester Glaub- und Denkwürdigkeit 

erscheinen. Eben das christliche Dogma in seiner innerlich notwendigen Entwicklung mit der 

Frage nach seinem eigentlichen Sinn zu durchleuchten, es kritisch, aber positiv zu verstehen 

und auszulegen, d. h. es aus der Form der Vorstellung in die des reinen Begriffs zu erheben, 

war für ihn die nicht ehrfürchtig und nicht streng genug anzufassende Aufgabe freier theologi-

scher Wissenschaft. Auf seinen Grabstein ließ er das Wort setzen: In tuo lumine lumen vide-

mus. «In deinem Lichte sehen wir das Licht!» (Am Rande vermerkt: der in seiner Weise auch 

große Alexander Schweizer soll, als er Biedermanns Grab besuchte, gefragt haben: wo wohl 

dieses Wort ursprünglich gestanden haben möchte.) Nun, wenn Psalm 36, 10 Biedermanns 

Programm und Vermächtnis war, so war es (auch in dem Sinn, in welchem er das Wort ver-

mutlich verstanden hat) ein gutes Programm, ein verheißungsvolles Vermächtnis. Und wenn 

ich liberaler Theologe wäre, würde ich mir überlegen, ob es nicht heilsam sein könnte, es — 

um den Preis, daß ich dabei ein gutes Stück weit mit Hegel gehen müßte — auf der ganzen 

Linie neu aufzunehmen. Vor dem tristen Starren in jenes Vakuum, vor einer Theologie des 

unverbindlichen Glasperlenspiels mit den uns vom Philosophen freundlich zugestandenen 

«Chiffren», vor aller und jeder Furcht vor einem energischen Denken würde ich mich in Bie-

dermanns Schule sicher bewahrt finden. Ich hätte es ja dann immerhin mit «Prinzipien» und 

in der Mitte meiner Theologie mit einem so biblisch gesunden wie dem der in der menschli-

chen Person Jesu von Nazareth verkörperten und offenbaren «Gotteskindschaft» zu tun. Etwas 

in seiner Art Respektables ließe sich unter Rückgang hinter die mit Albrecht Ritschl anhe-

bende Theologie der Müdigkeit und von da aus vorwärts auf den Spuren Biedermanns be-

stimmt auch heute auf die Füße stellen. «Wer wagt es, Rittersmann oder Knapp ...?» Wozu 

praktisch wohl vor allem eine Neuauflage der «Christlichen Dogmatik» (unter Berücksichti-

gung der Differenzen zwischen der ersten und der zweiten Auflage) gewagt werden müßte: 

was war das für eine mühsame und für den Liberalismus doch etwas beschämende Jagd, die 



Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 3 23.07.2024 

ich, als ich vor einigen Jahren — einsam auf weiter Flur! — ein Biedermann-Seminar zele-

brierte, nach den nötigen Exemplaren veranstalten mußte! 

Meine zweite Alternative lautete (und hier wäre ich von meiner eigenen geistigen Herkunft 

aus mehr dabei): neuer Einsatz bei Schleiermacher. Hier befänden wir uns ja noch auf dem 

(nicht umsonst in Deutschland erklommenen) Höhepunkt der Entfaltung des cartesianisch-

theologischen Denkens, von dem her gesehen auch Biedermanns Dogmatik bei allen ihren 

Vorzügen doch schon einen gewissen Abstieg bedeutet. Hier wurde eben wohl auch — und 

das mutig und frei genug! — gedacht. Hier ist der Glaube wohl auch erkennender Glaube. 

Hier ist aber gerade sein Denken und Erkennen dadurch beschwingt und gefüllt, daß er in sei-

ner Eigentlichkeit unmittelbare Anschauung der Einheit und Mannigfaltigkeit des lebendigen 

Universums und unmittelbares Gefühl menschlicher Teilnahme an der Ruhe von dessen Sein 

und an der Bewegung von dessen Geschichte ist. Auch hier schwebt also der Glaube nicht 

selbstherrlich, weil auf sich selbst angewiesen — als creatrix Divinitatis gar! — zwischen den 

undurchlässigen Wänden einer Dunkelkammer. Auch hier hat er seinen Ursprung, empfängt 

er seinen Gegenstand und Inhalt, lebt er sein Leben, denkt er auch seine Gedanken, spricht er 

auch seine Worte nicht zufällig, nicht willkürlich, nicht aus sich selbst, sondern aus der jedem 

Menschen nach dem Maß und in den Grenzen seiner religiösen Begabung eigentümlich wi-

derfahrenden Eröffnung der Gesamtheit dessen, was auch außer dem Menschen, über ihm, für 

ihn, mit ihm ist und wirkt. Überflüssig auch Schleiermacher gegenüber die Erinnerung an die 

Relativität des «Subjekt-Objekt-Schemas». Nur daß es bei ihm, im Unterschied zu Bieder-

mann, noch ganz dynamisch: eben als Schema einer zwischen «Objekt und Subjekt», Univer-

sum und Mensch — oder, von unten gesehen: zwischen des Menschen Gefühl schlechthinni-

ger Abhängigkeit und dessen «Woher» in Gott sich ereignender Geschichte gesehen und ver-

standen ist. Noch ist «Geist» hier echtes Fluidum: objektiv in einer Fülle verschiedener Wi-

derfahrnisse subjektiv erlebte strömende Wirklichkeit. Noch befinden wir uns hier in der war-

men, reichen Atmosphäre eines vor den Einbrüchen des Irrationalen weniger, vor starren Rati-

onalisierungen dafür besser geschützten, der Mystik näheren, der Metaphysik um so ferneren 

— des romantischen Idealismus. Auch hier: Wer wagt es? «Was vergangen, kehrt nicht wie-

der?» Aber was heißt da (dasselbe gilt ja auch von Hegel!) «vergangen»? Das ist sicher: wo es 

gar kein Heimweh nach der Romantik mehr gäbe, da wäre diese vielleicht schnöde vergessen, 

aber nicht überwunden. Wäre ich liberaler Theologe, dann würde ich dem Heimweh nach ihr, 

statt mich seiner zu schämen, noch einmal freiesten Raum geben und zusehen, ob dabei nicht 

ein neuer, einer gewissen Leuchtkraft dann gewiß nicht entbehrender Liberalismus heraus-

kommen möchte. Man vergesse ja auch nicht, daß sich die Romantik in Schleiermachers The-

ologie verband mit etwas vom Besten des 18. Jahrhunderts, nämlich mit dem Erbe seiner Her-

renhutischen Jugend. War doch jene Eröffnung des Universums jedenfalls zum christlichen 

Menschen hin für Schleiermacher zentral und entscheidend (und darin war nachher Bieder-

mann sein, und also indirekt Zinzendorfs, und nicht Hegels Schüler) die in Jesus von Nazareth 

einmalig und exemplarisch verwirklichte Einheit von menschlichem Gottesbewußtsein und 

Selbstbewußtsein. Und war doch, was Schleiermacher als Theologe «Geist» nannte, konkret 

die in der Gemeinde Jesu Christi fortwirkende Macht eben seiner Erscheinung, der Fortgang 

des von ihm gegebenen Anstoßes. Hätten doch die «orthodoxen» Theologen seiner und der 

auf ihn folgenden Zeit die Christologie so ernst genommen wie er (von seinem Spinoza offen-

bar nicht daran gehindert) es in seiner Weise getan hat! Sicher, Schleiermacher war (theolo-

giegeschichtlich nach rückwärts und nach vorwärts gesehen) so etwas wie der Fürst aller anth-

ropozentrischen (und insofern aller liberalen) Theologie. Vermutlich im Blick darauf pflegte 

mein Lehrer Wilhelm Herrmann das Erscheinen seiner «Reden über die Religion» als das be-

deutsamste Ereignis aller nachapostolischen Zeiten zu preisen. Es könnte sich immerhin emp-

fehlen, darüber nachzudenken, ob Schleiermachers (und insofern alle) Anthropozentrik (nur 

eben mit Ausschluß des Existentialismus!) nicht — in optimam partem interpretiert — als ei-

gentümlicher Versuch einer Theologie des dritten Glaubensartikels und also als 



Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 4 23.07.2024 

«Pneumatozentrik» zu würdigen und weiter zu entwickeln wäre. Vielleicht eine lohnende 

Aufgabe für heute noch nicht vorhandene, aber — wer weiß? — noch vor oder doch nach dem 

Jahre 2000 auftauchende Jung-Liberale? Man bemerke, daß ihre Inangriffnahme die Aussicht 

auf ein endlich fruchtbar werdendes Gespräch auch mit anderen theologischen Richtungen 

und schließlich auf eine sinnvolle Einordnung des liberalen in das ökumenische Denken eröff-

nen könnte! — Ein literarisches Postulat auch hier zum Schluß: Ist es zu glauben, daß aller äl-

teren und neueren, mehr oder weniger echten oder unechten Schleiermacher-Renaissance zum 

Trotz zwar mehr als eine kritische Neuausgabe der «Reden», aber keine der «Glaubenslehre» 

besorgt worden ist? Solange die Liberalen mit diesem ihrem doch größten theologischen Hei-

ligen so unachtsam umgehen, dürfen sie sich nicht wundern, wenn es ihnen zurzeit nicht gege-

ben scheint, sich in etwas stattlicherer Weise zu behaupten und insbesondere dem drohenden 

«Rheinfall» zu entgehen. 

Die dritte Alternative, die ich in Vorschlag bringen möchte, hat zwei Varianten. Sie weist in 

beiden in eine ganz andere Richtung als die beiden ersten — in der einen schon geographisch, 

nämlich nach dem modernen Jerusalem: Ich würde es, wäre ich liberaler Theologe, vielleicht 

doch noch lieber als mit Biedermann oder Schleiermacher mit der Theologie (oder ist es eine 

Philosophie?) von Martin Buber versuchen. Darum noch, lieber mit ihm, weil sich in ihr eine 

in jenem älteren Liberalismus — aber soweit mein Auge reicht, auch in dessen existentialisti-

scher Abart (etwa bei Bultmann) kaum angedeutete, jedenfalls nicht systematisch zur Geltung 

gebrachte, wie mir scheint, fundamental wichtige Dimension auf tut: des Menschen Mit-

menschlichkeit, seine Existenz als Koexistenz mit dem anderen Menschen, sein erst in und 

mit seiner Konfrontierung mit dem Nächsten als seinem Du konstituiertes und konsolidiertes 

Ich. Anthropozentrik müßte ja nicht notwendig Egozentrik sein. Eben an ihrer Egozentrik 

(mein Glaube, mein Heilsbedürfnis, meine Seligkeit usw.) krankt aber mit der Theologie des 

Pietismus, der nachreformatorischen Orthodoxie, ja weithin schon der Reformatoren selbst, 

auch die Schleiermachers und Biedermanns — aber auch die Kierkegaards und seiner «exis-

tentialistischen» Nachfolger. Immer wieder erscheint da der Mensch als ein erstlich und letzt-

lich in sich verschlossenes einzelnes «Subjekt», dem der Mitmensch nur nachträglich, nur bei-

läufig, fast nur ein wenig widerwillig zugesellt ist, wenn er ihm nicht gar, mit Sartre zu reden, 

die Hölle bedeutet. Und immer wieder erscheint da Gott — als «Objekt» dieses bruderlosen 

Subjektes ganz folgerichtig! — nicht einmal als ein Er, sondern als ein unpersönliches Es: das 

Woher des Gefühls schlechthiniger Abhängigkeit, das Absolute, das Zukünftige. Ist die Fra-

ge: «Wo ist dein Bruder Abel?» nicht zum vornherein (a priori) gehört und aufgenommen, 

dann muß sich ja die kümmerliche Frage: «Gibt es einen Gott?» stellen, und dann kann darauf 

im besten (in Wahrheit im schlimmsten) Fall nur mit dem matten Bekenntnis zu einem höchs-

ten «Es» geantwortet werden. Hier hat — nicht ohne einen bemerkenswerten Vorgang ausge-

rechnet in der wunderlichen Anthropo-Theologie Feuerbachs — eben Martin Buber von der 

eindeutigen Ich-Du-Theologie der alttestamentlichen Propheten her durchgestoßen: gewiß 

nicht bis hin zum gekommenen, gegenwärtigen und wiederkommenden Knecht Gottes von 

Jes. 53, also nicht bis hin zu dem Mitmenschen, in welchem der dem Menschen gnädige Gott 

selber sich uns, d. h. dem Nächsten mit mir und mir mit dem Nächsten zusammen als unser 

Vater, als unser Befreier erschließt, zugesellt, dahin- und zu eigen gibt, nicht bis hin zu Jesus 

Christus also — aber immerhin: bis zum Mitmenschen, der dem Menschen als Grenze und 

Bestimmung, als Gesetz und Sinngebung deshalb unweigerlich verordnet ist, weil zuerst Gott 

als Ich mit ihm redet und Du zu ihm sagt — immerhin bis hin zu dieser Entgegen- und Zu-

sammenstellung, die dem «Subjekt-Objekt-Schema» personalen Sinn und damit jedenfalls re-

lative Notwendigkeit und Festigkeit gibt. Liberale Theologie könnte wohl auch im Rahmen 

eines solchen vormessianischen Judentums aufs neue möglich werden. Vor den Bedenklich-

keiten aller Mystik und Metaphysik möchte sie in ihm aufs beste geschützt sein. Und doch 

auch der gottes- und menschenfreundliche Rabbi von Nazareth könnte in ihm eine seiner wür-

dige Stelle bekommen. Auch ein etwas reduziertes und verdünntes (besonders von allem 



Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 5 23.07.2024 

«Paulinismus» tunlich gereinigtes) Neues Testament könnte in ihm nicht ohne hohe ethische 

Dringlichkeit, in einem gewissen tragischen Ernst zur Sprache gebracht werden. Auch hier: 

Wer wagt es? 

Mit der anderen Variante jener dritten Alternative kämen wir zum Schluß, wie es sich gehört, 

noch einmal in unser Land zurück. Hat der schweizerische Liberalismus nicht eine große 

Chance verpaßt, indem er es vor rund fünfzig Jahren unterließ, sich einmütig zu dem doch 

zweifellos aus seinen eigenen Reihen hervorgegangenen und diesen seinen Ursprung auch nie 

verleugnenden Leonhard Ragaz zu stellen? Ich nenne ihn mit Martin Buber zusammen, weil 

es auch bei ihm — und das leidenschaftlich und eindrucksvoll genug! — im Gegensatz zu al-

lem religiös-moralischen Solipsismus um das Problem der Zusammengehörigkeit Gottes mit 

dem Nächsten, des Nächsten mit Gott und in diesem Sinn um das «Reich Gottes» ging: auch 

bei ihm um das Angebot eines Ausbruchs aus den Schranken eines bürgerlich-individualisti-

schen hinaus in die Freiheit eines revolutionär-sozialen christlichen Denkens. Hätten die da-

maligen «Reformer», die doch einst in engem Bund mit dem damaligen politischen «Radika-

len» in die Höhe gekommen waren, dieses Angebot nicht begierig ergreifen müssen? Wie üb-

rigens, wenn sie dabei, wie Ragaz es ja versucht hat, die Blumhardt-Bewegung aufgefangen 

und unter ihrem eigenen Vorzeichen fortgesetzt hätten? Warum haben sie, wenn ihnen Ragaz 

— etwa wegen seiner bekannten persönlichen Eigentümlichkeiten — nicht geheuer war, nicht 

(wie es damals jedenfalls einige «Positive» getan haben!) selbständig auf seiner Linie weiter-

gedacht? Warum sind sie im Ganzen ebenso traditionell-kirchlich, ebenso gouvernemental, 

ebenso (bis bin zur Atombombe) militärfromm, ebenso trivial «westlich» geworden wie das 

(heute nach dem Hinschied des guten, alten «Kirchenfreundes» um die sehr ungute «Reforma-

tio» versammelte) Gros der «Positiven»? Ob es jetzt zu spät ist, die damals ausgeschlagene 

Möglichkeit neu zu ergreifen? Bevor ich noch einmal einen tiefen Trunk aus dem hinterlasse-

nen Schrifttum und aus den beiden in den letzten Jahren erschienenen Darstellungen des Le-

benswerkes von Ragaz getan, würde ich mich, wäre ich liberaler Theologe, auf keinen Fall für 

befugt halten, zu sagen, es sei zu spät — würde ich ernstlich in Erwägung ziehen, ob ich mir 

nicht einen gewaltigen Ruck zu geben habe, um mein Heil und das der Kirche und der Welt in 

einem energisch sozialpolitisch verstandenen und ausgelegten Evangelium zu suchen. 

Dies sind meine Alternativ-Vorschläge. Neben ihnen wären gewiß auch andere zu machen. 

Wie wäre es mit Gandhi? oder schlicht mit Lambarene? Oder unter den heutigen Theologen 

mit Paul Tillich oder Reinhold Niebuhr? Ich wollte hier nur einige in ihrer Art klassische 

Möglichkeiten zur Sprache bringen. Gar nicht empfehlen könnte ich den liberalen Freunden 

den Weg der Trägheit, auf dem sie unter Verzicht auf weitere sachliche Bemühungen nur eben 

fortfahren würden, alter Lorbeeren froh, unentwegt für intellektuelle Redlichkeit, Weltoffen-

heit im Denken und in der Sprache, Freiheit zum kritischen Umgang mit der Bibel und dem 

Dogma, Toleranz und dgl. von keinem Verständigen bestrittene formale Ideen einzutreten. 

Und geradezu warnen möchte ich sie davor, sich auch nur mit dem kleinen Finger mit der 

«Moralischen Aufrüstung» einzulassen! Es sind jetzt mehr als 40 Jahre her, daß ich bei Franz 

Overbeck den Satz gelesen habe: anders als durch Verwegenheit sei Theologie nicht mehr zu 

begründen. Ich habe ihn mir gemerkt. Die liberalen Theologen werden sich ihn auch merken 

müssen. «Billige Gnade» gibt es auch für sie nicht! 

Für die Durchführbarkeit der ihnen hier gemachten sachlichen Eventualvorschläge kann ich, 

da ich selbst nicht liberaler Theologe bin, natürlich keine Haftung übernehmen. Ich meine bei 

Schleiermacher und Biedermann, bei Buber und Ragaz einiges gelernt zu haben, bin aber au-

ßerstande, in eigener Verantwortung von der ihnen gemeinsamen Voraussetzung her zu den-

ken. Doch nach meinem eigenen auf einer ganz anderen Ebene angetretenen und begangenen, 

auch am Existentialismus im entscheidenden Punkt vorbeiführenden Weg bin ich diesmal 

nicht gefragt. Möchten die Leser dieser Zeitschrift, auch wenn ihnen diese meine hier 



Barth - Möglichkeiten liberaler Theologie heute (Schweizerische Theologische Umschau)

 6 23.07.2024 

angedeuteten Anregungen nicht einleuchtend scheinen sollten, jedenfalls bemerkt haben, daß 

mich die von mir vertretene Theologie nicht daran hindert, auch ihren Weg auf ihrer Ebene 

nicht nur im Auge zu behalten, sondern auch — «Von ferne sei herzlich gegrüßet...!» — in 

nachdenklicher Teilnahme zu begleiten. 

Quelle: Schweizerische Theologische Umschau 30, Nr. 2, Juli 1960, S. 95–101. 


