
Althaus - Kirche und Volkstum 1 26.07.2024 

Kirche und Volkstum (1927)1 

Von Paul Althaus 

 

1. 

„Kirche und Volkstum“ — einer Versammlung des deutschen evangelischen Kirchentages im 

deutschen Osten drängt dieser Gegenstand sich auf. Will der Kirchentag die ostpreußische 

Kirche, das ostpreußische evangelische Volk auf seinem Vorposten stärken, so muß er ein 

Wort haben für das lebendige Verhältnis von Kirche und Volkstum. Ostpreußen stellt uns die-

ses Thema- Und die deutsche Ostmark hat zugleich zu ihm viel zu sagen. Die Ostmark zeugt 

davon, wie im Grenzdeutschtum weithin evangelische Kirchentreue und deutsche Volkstreue 

sich durchdringen, ja zusammenfallen. Aber die Ostmark mahnt uns auch, das Verhältnis von 

Kirche und Volkstum nicht zu einfach zu nehmen. In der gleichen Kirche sind deutsches und 

masurisches Volkstum verbunden zur Gemeinschaft des Glaubens. So erinnert die Ostmark 

zugleich an die Selbständigkeit der kirchlichen Gemeinschaft gegenüber der Volkstums-Ein-

heit: die kirchliche Gemeinschaft greift über Volkstumsgrenzen über. 

Indessen unser Thema wird uns doch nicht nur, nicht erst durch Ostpreußen gestellt. Die ge-

schichtliche Stunde unseres Volkes stellt es. Seit dem Kriege geht durch unser Land als mäch-

tige Bewegung, elementar geboren aus der Schicksalsstunde, neue Liebe zum Volkstum, neue 

Besinnung auf seine Art und Verantwortung, leidenschaftlicher Wille zur Wiedergeburt unse-

res Volkes aus der Zeugungsmacht des Volkstums. Die Wurzeln der Bewegung sind deutlich: 

vor allem das hohe, ergreifende Volkserlebnis des August 1914; was vor dem Kriege schon 

hie und da geahnt wurde und lebendig war, z. B. in der Jugendbewegung, das wurde mit ei-

nem Male verbindendes, hinreißendes Erlebnis für viele. Die volkliche Verwurzelung und Ge-

bundenheit unseres Lebens wurde als unmittelbare Lebenswirklichkeit neu entdeckt und be-

wußt ergriffen. An der Not und Krankheit unseres Volkes hat die Bewegung sich dann recht 

eigentlich entzündet, als Reaktion gegen das äußere und innere Schicksal deutschen Volks-

tums. Als solche greift sie weit über die Grenzen bestimmter politischer Parteien hinaus. Bei 

der Jugend z. B. ist sie in allen Lagern eine Macht, von der im engeren Sinne „völkisch“ ge-

nannten Jugend an bis hinein in die Reihen der sozialistischen, mehr oder weniger verhüllt 

oder bewußt, im besonderen natürlich überaus verschieden. 

Welches ist ihr Herzschlag? „Volkstum“ — das Wort leuchtet neu im Glanze leidenschaftli-

cher Liebe. Volkstum nennen wir das besondere, von anderem unterschiedene Seelentum, das 

in aller einzelnen Volksgenossen Fühlen, Werten, Wollen, Denken als das Gemeinsame er-

scheint; den Mutterschoß arteigenen geistig-seelischen Wesens; eine übergreifende Wirklich-

keit, ursprünglich für uns alle mit unserem Leben gegeben, vor unserem Entscheiden und 

Wollen. Eine ursprüngliche Gegebenheit — und doch nicht einfach ein Stück Natur. Blutsge-

meinschaft, Zusammenwohnen im Lande, Einheit der Lebensbedingungen, des staatlichen 

Schicksals — das alles kann von hoher Bedeutung für das Werden eines Volkstums, ja z. T. 

unentbehrlich für es sein; aber nichts von alledem braucht für sich allein oder auch mit den 

anderen Bedingungen zusammen Volkstum schon zu begründen. Volkstum ist eine geistige 

Wirklichkeit, durch geistige Urzeugung geheimnisvoll geboren und, unbeschadet der Wichtig-

keit der genannten Bedingungen, vor allem der natürlichen Fortzeugung von Geschlecht zu 

Geschlecht, geistig weiterzeugend in der Geschichte, durch die Liebe, die es entzündet. 

 
1 Siehe dazu Gotthard Jasper, Paul Althaus (1888-1966). Professor, Prediger und Patriot in seiner Zeit, Göttin-

gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 22015, S. 177-192. 



Althaus - Kirche und Volkstum 2 26.07.2024 

Niemals freilich wird ein Volkstum ohne die Voraussetzung z. B. der Blutseinheit. Ist aber 

das Volkstum einmal gezeugt, so kann es als geistige Wirklichkeit, durch seine Geistesmacht, 

auch bei dem Fortfallen dieser oder jener der obengenannten natürlichen Bedingungen sich 

lebendig erhalten, ja weiterzeugen. Es vermag, wie wir das in unserer deutschen Volksge-

schichte reichlich erlebt haben, auch fremdes Blut sich anzueignen. Wie groß immer die Be-

deutung des Blutes in der Geistesgeschichte sein mag, das Herrschende ist doch, wenn einmal 

als Volkstum geboren, der Geist und nicht das Blut. In der Geschichte entwickelt und entfaltet 

sich das Volkstum, in ihr, durch sie. Seinen deutlichsten Ausdruck findet es in der Sprache. 

Da schlägt sich die geistige Eigenart eines Volkes nieder. Aber darüber hinaus erscheint sie in 

seinem Dichten und Denken, Bilden und Bauen, Singen und Sagen, Mythen und Märchen, in 

Sitte und Brauch, Recht und Verfassung. 

Dann ist das Volksleben gesund, wenn es in völkischer Treue gelebt wird, in Verantwortung 

gegen das hohe Erbe, gegen die Volksart, die in ihm erscheint; wenn das Denken und Gestal-

ten aus den tiefen Quellen des Volksgeistes schöpft; wenn alles Leben der Einzelnen und der 

Gruppen gliedlich vom Ganzen getragen wird, sich als Glied am Ganzen weiß und ihm dient. 

Von hier aus erscheint nun die deutsche Gegenwart weithin als schmerzliche Entartung. Unser 

Volk, so hören wir, Hat sich selbst verloren. Verloren an die Zivilisation, verloren an die 

Fremde. An die Zivilisation: sie bedeutet rationale Organisation statt des gewachsenen Orga-

nismus, Zersetzung zur Masse statt Gliedlichkeit am Volksleibe, „Gesellschaft“ unverbunde-

ner Einzelner statt organischer Gemeinschaft, Entwurzelung und Entheimatung, äußerlich und 

innerlich, statt äußerer und innerer Bodenständigkeit; Enterbung statt Leben aus dem Erbe der 

Väter; in vieler Hinsicht kann man sagen: „vaterlos, mutterlos, ohne Stammbaum,“ ohne Ge-

schichte, statt der Verwurzelung in tragender Überlieferung, Sitte und Form — die Großstadt 

ist doch das Sinnbild unserer ganzen Zeit! — Dazu aber verloren an das Fremde. Man denkt 

dabei zunächst an die Deutschen unter fremder Herrschaft, denen die Freiheit, in Kirche und 

Schule Deutsche zu sein, bedroht und geschmälert wird — die Nöte und Sorgen des Ausland- 

und Grenzlanddeutschtums empfindet man in der Volkstumsbewegung stark. Aber die 

Fremde ist eine Macht auch in der Heimat: die Überfremdung unserer Literatur, des Theaters, 

der Künste, der Mode und der Feste, des Parteiwesens und der öffentlichen Dinge, die Preis-

gabe an volklose Geldmächte ist quälend zum Bewußtsein gekommen. Zivilisation und Über-

fremdung miteinander sind schließlich auch schuld an der Zerrissenheit unseres Volkes, an 

dem Geist des Klassenkampfes, der die Volksgemeinschaft zersetzt. 

Angesichts alles dessen wird nun die Losung ausgegeben: unser Volk soll sich wiederfinden! 

Abwehr gegen die Mächte der Fremde und Zerstörung, Wiedergeburt des Volkslebens aus sei-

nen eigenen Quellgründen! Die Hoffnungen und Losungen sind so umfassend wie die er-

kannte Not: Wiedergeburt der Arbeits-, Wirtschafts-, Geldverhältnisse aus dem Geiste echter 

Volksgemeinschaft; eine Ordnung des gemeinsamen Lebens, die unser großstädtisch werden-

des Volk wieder fester bindet an Familie, Beruf, Arbeit, Boden, Heimat; Überwindung der 

Zersetzung durch ein neues Erleben der Gliedlichkeit, durch Weckung opferwilligen Bruder-

geistes; Horchen auf die alten Meister im Dichten und Denken, Schrifttum, Kunst, Musik; 

dadurch Kräftigung der eigenen Art, so daß unser Volk es dann besser erträgt, Fremde unter 

sich zu haben und ihnen nicht mehr erliegt; Erneuerung echter alter Sitte, würdigen Brauches; 

in allem aber: Erziehung zum Heimat- und Volksbewußtsein, zur Verantwortung vor der Ver-

gangenheit und Zukunft des eigenen Volkes, zur Volkstumstreue, angefangen von der Ehe-

schließung bis hin zu Zeitung und Buch, Festen und Formen. 

Alle diese Gedanken, die ich hier nüchtern aufgezählt habe, sind nun beseelt, durchblutet von 

einer heißen Liebe, von fast religiöser Inbrunst. Man hat mit Recht gesagt, daß eine solche 

Flamme der Liebe zum Volkstum seit hundert Jahren in unserem Lande nicht gelodert habe. 



Althaus - Kirche und Volkstum 3 26.07.2024 

Wir finden einen Verantwortungsernst, an dem Jünglinge vor der Zeit zu Männern reifen. 

Möchten wir nur Ohren haben, durch die viele Verworrenheit, durch das laute Eifern mit Un-

verstand hindurch in die Tiefe zu horchen, den gesunden Herzschlag zu spüren! — 

Muß ich erst noch sagen, daß und warum diese Bewegung unsere Kirchen unmittelbar angeht; 

daß wir hier eine Verantwortung haben; daß die Kirchen an dieser elementaren, breiten Laien-

bewegung — neben der sozialistischen die stärkste und breiteste Welle — nicht vorübergehen 

dürfen? Es ist keine Frage: die Kirchen- und die Volkstumsbewegung begegnen sich. Diese 

hat längst ernste Glieder unserer Kirchen ergriffen und ihnen ein hinreißendes Ziel, hohe Be-

geisterung gegeben, nicht selten vielleicht mehr als die Kirchen bisher. So ist die Begegnung 

als persönliche Tatsache im Leben vieler einzelner offenkundig. Aber auch die innere Not-

wendigkeit einer Auseinandersetzung im großen: Kirche und Volkstumsbewegung — beide 

wollen das ganze Volk; beide wollen die Menschen ganz binden, durch einen letzten Impera-

tiv. Beide wollen Reinigung, Wiedergeburt. Auch die Volkstumsbewegung weiß von dem Ge-

richte über eine alte Welt und sucht die neue. Beide erheben Ansprüche aneinander. Die Kir-

chen zeugen von der einen Bindung, neben der es keine andere geben darf, der Bindung an 

den lebendigen Gott. So müssen sie zu aller anderen Bindung, auch zu der völkischen. Stel-

lung nehmen und ihr Recht prüfen. Der Gehorsam gegen Gott ist von unbedingtem, aus-

schließlichem Anspruch; welches Recht kann angesichts dessen dem Ansprüche des Volks-

tums zukommen? Und von der anderen Seite: sie Volkstumsbewegung pocht an die Tore der 

Kirche und fordert Umstellung: es sei unerträglich, daß die Kirche für das höchste Gut, die 

Volkheit, so wenig Sinn und Raum habe. 

Also: zur Begegnung zwischen Kirchen- und Volkstumsbewegung kommt es notwendig. Das 

nur ist die Frage, wie die Begegnung ausgeht; als gegenseitige Konkurrenz, Verdrängung, 

Verachtung oder als ein wirkliches Verstehen und Finden. Kirche und Volkstumsbewegung 

müssen miteinander reden über das Verhältnis von Kirche und Volkstum. Und wenn die Be-

gegnung heilvoll sein soll, dann muß zweierlei geschehen: es gilt zuerst den Weg zu finden, 

der vom Volkstum zur Kirche führt, und dann den Weg zu zeigen, der die Kirchen zum 

Volkstum führt. Wir reden also zuerst von der Bedeutung der Kirche für das Volkstum, vom 

Volkstum her gesehen; sodann von der Pflicht der Kirchen gegen das Volkstum, von den Kir-

chen her gesehen. 

2. 

Führt ein Weg vom völkischen Wollen zur Kirche? (Daß wir im folgenden den Ausdruck 

„völkisch“ mehrfach verwenden, kann nicht mehr mißverstanden werden, nachdem gesagt ist, 

daß die Bewegung weit über eine Partei übergreift.) So viel steht von vornherein fest: die 

Volkstumsbewegung selber weiß mit Paul de Lagarde, daß sie religiösen Tiefgang haben, daß 

sie zugleich eine religiöse Bewegung sein muß. Die völkische Frage führt in religiöse Tiefe. 

Inwiefern? 

Der Volkstums-Imperativ, so sagt man uns, bindet den Menschen ganz und unbedingt. Unbe-

dingte Treue! Aber wem? Dem „Wesen“, dem Lebensgesetz des Volkes (Goethe hat uns dafür 

den Ausdruck „Volkheit“ geschenkt). Aber die Volkheit, der wir die unbedingte Treue schul-

den, ist doch nicht dasselbe wie die jetzige Wirklichkeit unseres Volkes oder irgendeine 

frühere. Treue — aber einfach der Vergangenheit unseres Volkes? Niemals! Jedes Erbe ist 

zweideutig, trägt in sich Gabe und Schuld. Die Volkheit ist uns nie gegeben. In dem, was als 

Erbe oder als gegenwärtige Art unseres Volkes gegeben ist, sind Wesen und Unwesen, Art 

und Entartung beieinander. Woher der helle Blick, beides zu sondern? Wo finden wir den 

Maßstab? Volkheit ist niemals das, was ist, sondern das, was werden soll, die Norm. Wo wird 

sie erkannt? Wir können nur sagen: wo immer in der deutschen Geschichte Männer unserem 



Althaus - Kirche und Volkstum 4 26.07.2024 

Volke sein „Wesen“, seine Volkheit gedeutet haben, da hatte ihr Gewissen vor Gott gestan-

den. Volkheit ist der Wille Gottes über ein Volk. Wenn ein Volk sich vor dem unbedingten 

heiligen Herrn besinnt, dann leuchtet ihm seine Volkheit auf, seine Sendung, seine Idee, als 

Synthesis des ewigen Gotteswillens über allem Menschentum und der besonderen Volksart. 

Vor Gott erlebt das Volk unweigerlich das Gericht über seine jeweilige Wirklichkeit, auch 

über seine Vergangenheit, aber doch zugleich Berufung. Wer das nicht wahr haben wollte, 

wen die Frage nach der deutschen Volkheit nicht vor Gottes Auge führte, unter sein Sichten 

und Nichten, der käme notwendig zu einer Verfälschung des Gewissens: er vergöttlichte das 

ungeheiligte Volkstum; er gäbe ein Irdisches, Fehlsames als unbedingt bindend aus. 

Aber nicht nur die Frage nach der Volkheit stellt notwendig vor Gott. Es kommt die andere 

große Frage: wo findet das Volk die Glut des Willens, seine Sendung zu erfüllen, seiner Volk-

heit treu zu bleiben? Es ist, wie Lagarde es schön ausgesprochen hat, die Frage nach der wah-

ren Freiheit des Volkes, werden zu können, was es soll. Wo quillt die Kraft der Freiheit? Ge-

wiß, das Volkstum fordert nicht nur, es schenkt auch Kräfte. Wir wissen um die Gewalt ur-

sprünglicher Hingabe an das tragende Leben des Volkes, welche Natur ist ebenso wie die 

Mutterliebe. Wir kennen die Macht hoher Begeisterung für die völkische Wiedergeburt. Aber 

reicht das alles weit genug? 

Es sei nur an weniges erinnert. Der völkische Kampf geht wider die Überfremdung. Aber sind 

die Fremden nur die Andersblütigen? Wir unterschätzen die Bedrohung unseres Volkes durch 

den jüdischen Geist und die jüdische Macht nicht — nachher wird davon noch einmal zu re-

den sein. Aber — wir dürfen es nicht verschweigen — wieviel Pharisäismus birgt sich in der 

bequemen Anklage Fremdblütiger! Würde das Fremde unter uns Macht gewinnen, wenn wir 

uns nicht preisgäben? Das Fremde findet Bundesgenossen und Verräter bei uns selbst. Die 

Frontlinie zwischen Geist und Geist geht mitten durch unser deutschblütiges Volk hindurch, 

ja durch jede Brust. Mitten unter uns wirken die zerstörenden Mächte, vollzieht sich die in-

nere Volksentfremdung. Das Problem der Volksentartung ist das Problem des Bösen. Sind 

denn die anderen schuld daran, daß wir Deutsche das sechste Gebot nicht mehr halten?! 

Glaubt man aber im Ernste, daß der völkische Wille allein, daß die Gesichtspunkte der Euge-

nik und Rassenhygiene unseres Volkes Ehe und Sittlichkeit wieder gesund machen werden? 

Man unterschätze doch die Gewalt der Dämonen nicht, die auch in deutschem Blute rasen! 

Dann erst ist Hoffnung, wenn die Einzelnen, die Familien wieder in der Gewalt Gottes stehen. 

Nicht hohe Worte völkischer Imperative werden uns aus dem Schmutze emporreißen, sondern 

allein das Wachsen der unsichtbaren Gemeinde derer, die vor dem allmächtigen Gott wan-

deln! 

Ein anderes: völkisches Wollen heißt Wille zu neuer Volksgemeinschaft. Die Gemeinschaft 

unseres Volkes ist zerrissen durch Schicksal und Schuld, durch Maschine und Menschen. Das 

Bewußtsein „sintemal ihr untereinander Glieder seid“ im Sinne der ursprünglichen Volksver-

bundenheit vermag sicher Großes, kann, wenn es, wie in unseren Tagen, von vielen neu erlebt 

wird, die Herzen warm machen zu völkischem Opfergeist, zu freudiger Solidarität. Wir den-

ken darüber nicht gering. Aber — eine sehr ernste Frage — wird solche natürliche Liebe nicht 

erlahmen angesichts der geistigen und sachlichen Widerstände, um uns und bei uns selber? 

Ruft sie nicht nach der Macht überweltlicher Liebe, die aus Gott ist, die alles glaubt, alles 

hofft, alles duldet? Der Volkskörper blutet aus zahllosen Wunden, auch solchen, die häßlich 

eitern. Wo ist der Opfergeist, sich der siechen Volksglieder, der verzweifelten Volksnot ganz 

ernst, ganz barmherzig anzunehmen, das ganze Leben hinzugeben an solchen Dienst? Das 

Wort von der Volksgemeinschaft wird heute so oft in hohem Tone verkündet — aber wissen 

alle, was im Kleinen und im Großen not ist an persönlichster Selbstverleugnung, an unschein-

barem Heroismus, an reiner Kraft, zu heben, zu reinigen, zu versöhnen, wenn die „Volksge-

meinschaft“ nicht eine billige, beruhigende Phrase für Festtage bleiben soll? Hier ist wahrlich 



Althaus - Kirche und Volkstum 5 26.07.2024 

„neue“ Liebe vonnöten. Sie wird gewiß an die natürliche Verbundenheit und Liebe, die deut-

sches Blut Zu deutschem Blute zieht, anknüpfen, sie durchbluten, mit ihr zusammenschmel-

zen — aber sie wächst nicht einfach aus ihr heraus, ist mit ihr nicht schon gegeben. Auch 

„Nationalerziehung“ kann die neue Liebe nicht zeugen. Wieder stehen wir vor der Gottes-

frage. 

Schließlich: Völkisches Wollen ist Lebenswille — es nimmt teil an der Unbändigkeit, Gren-

zenlosigkeit alles natürlichen Lebenswillens. Es ist nicht ausgenommen von dem Banne, der 

auf allem natürlichem Wollen liegt, von der Gefahr, den Dämonen zu verfallen. Die edle Glut 

der Volksliebe kann zum wilden, unreinen Feuer werden. Alle Bejahung des Volkstums führt 

in den Kampf, und gerade im Kampfe erheben die Dämonen des Hochmutes, des Hasses, der 

Verachtung der anderen ihr Haupt. Der heiße völkische Wille ist schon der Reinigung bedürf-

tig. Wo findet er sie? So fragen heißt wieder nach Gott fragen. 

_________ 

Angesichts des schweren Ernstes dieser Fragen bedarf es kaum eines Wortes, daß der Versuch 

„völkischer Religion“ als Lösung der Gottesfrage des Volkstums einen Kurzschluß und eine 

Unmöglichkeit bedeutet. Man geht hier von einem allgemeinen Grundsätze aus und trifft auf 

Grund seiner eine bestimmte Wahl. Den Grundsatz hat Paul de Lagarde, an Gedanken der 

Romantik anknüpfend, so ausgesprochen: Jeder Nation ist eine nationale Religion notwendig. 

Jedes Volkes innerstes Geheimnis, die Seele seiner Kultur ist sein Glaube; er muß daher so 

eigengeartet sein wie das Volkstum selber. Die deutsche Religion muß aus der deutschen 

Volksseele geboren werden. Von diesem Gedanken aus sucht man die Grundzüge der völki-

schen Religion in dem Glauben unserer germanischen Vorfahren. 

Wir nehmen zuerst zu dieser bestimmten Wahl, sodann zu dem Grundsatze, von dem sie ge-

leitet ist, Stellung. 

Dabei mag ganz davon geschwiegen sein, wie dilettantisch und kritiklos man in jenen Kreisen 

die doch nur dürftig, in unsicheren Umrissen erkennbare altgermanische Religion mit Phanta-

sie als eine sichere Größe behandelt, ergänzt, umdeutet. Was für grobe Züge der Selbsterlö-

sung, der Naturmystik, des Pantheismus werden als „deutsche Religion“ verkündigt! Wir eh-

ren den Glauben unserer Vorfahren. Er hat große, tiefe Züge. Unsere Schulen sollten davon 

einen lebendigen Eindruck geben. Aber wie könnten wir je dahin zurück! Soll aus dem Hei-

dentum — ein anderes Wort kann um der Wahrheit willen nicht gebraucht werden — soll aus 

dem Heidentum unserer Vorväter die Reinigung des völkischen Willens, die Kraft der Liebe, 

der Volksgemeinschaft kommen? Vollends: heißt das noch Ehrfurcht vor dem Volkstum, 

wenn man die Augen verschließt vor der Hoheit und Unwiderruflichkeit seiner christlichen 

Geschichte? 

Wie sinnlos, das deutsche Wesen zu denken abgesehen von dem Evangelium und es am vor-

geschichtlichen Anfange in seiner Reinheit zu suchen! Volkstum wird erst in der Geschichte. 

Das deutsche Wesen ist durch das Evangelium wesentlich mitgeprägt. Gewiß, das Evange-

lium ist unserem Volke von außen her gebracht, verbunden mit einer fremden, der römischen 

Kultur und dadurch zuerst wie ein fremdes Gesetz. Aber wie hat deutsches Volkstum dann 

das Evangelium in Freiheit ergriffen! Sein Edelstes und Schönstes hat es herzugebracht, um 

von ihm aus das Evangelium und es vom Evangelium aus neu zu verstehen: Führertum, Ge-

folgschaft, freie Hingabe, Vertrauen, den ganzen persönlichen Zug der germanischen Lebens-

ordnung. Aus seinem Eigensten heraus, kraft einer gottgeschenkten Wahlverwandtschaft hat 

deutsches Volkstum das Evangelium ganz tief erfassen dürfen, vom Heliand an zu Luther hin. 

Und wiederum: was hat es von dem Evangelium genommen und gewonnen! Seine beste Tiefe 



Althaus - Kirche und Volkstum 6 26.07.2024 

und Kraft — von dieser Segensgeschichte kann ich heute nichts Einzelnes sagen. Jedenfalls: 

das Evangelium ist bis heute unseres Volkes größtes Erlebnis gewesen. Und es ist sein eigen 

geworden. Die Einheit „deutsch-christlich“, „christlich-deutsch“ steht als klare, helle, breite 

Tatsache da. Für sie zeugen die größten Stunden, die herrlichsten Männer unserer Geschichte. 

Für sie zeugt das christliche Lied, das unvergleichlich ursprünglich, im echten Volkston im-

mer aufs neue aus der Seele unseres Volkes quoll. — Es ist auch unmöglich, in dieser Seelen-

geschichte der Deutschen etwa eine Linie wie die „mystische“, von Meister Eckhart über Ja-

kob Böhme zu Fichte und Paul de Lagarde als den Weg „deutscher Frömmigkeit“ auszuzeich-

nen. Ist Sebastian Franck wirklich deutscher als Martin Luther? 

Hier wäre jedes weitere Wort zuviel. Auch wer wie Lagarde nationale Religion fordert, 

müßte, mit ihm, die Einheit von Christentum Und Deutschtum sehen. Aber jetzt gilt es, den 

Grundsatz selber zu prüfen. Wir können uns noch nicht dabei beruhigen, die geschichtliche 

Tatsache freier Verwurzelung deutschen Wesens im Evangelium festgestellt zu haben. „Völ-

kische Religion“ — das Stück Wahrheit in dieser Forderung werden wir später noch zur Gel-

tung bringen. Zunächst aber ist zweierlei zu sagen. 

1. Bei vielen bedeutet die Losung „völkischer Religion“ nichts anderes, als daß die Religion 

nur Ausdruck des völkischen Lebenswillens ist: der „deutsche Gott“ das Symbol deutschen 

Lebensanspruches. Das Volkstum ist dann Grund, Quell, Maßstab für die Wahrheit des Glau-

bens. Nicht der Glaube ist Meister, sondern das Volkstum. Aber was kommt dabei heraus? 

Nicht die Begegnung mit dem unbedingten Herrn, der Völker auch sterben heißt, der sie rich-

tet und reinigt; nicht die Anbetung Gottes, des Lebendigen, sondern die Benutzung eines Göt-

zen für menschlichen Lebensanspruch, Größe und Herrschaft. Ein bedingtes, des eigenen Vol-

kes Leben, wird hier unbedingt gesetzt; es wird heilig gesprochen statt geheiligt zu werden. 

Man ist also bei jenem Typus der Nationalreligion angelangt, um deswillen man das Alte Tes-

tament gerade ablehnt, bei der nationalen Abgötterei. Von solcher völkischen Religion ist die 

wahrhafte Begründung und Erlösung des völkischen Wollens nicht zu erwarten. Setzt das 

Volkstum in einer völkischen Religion sich selber absolut, so verliert es die letzte Bindung 

wahrhafter Treue und echter Liebe. 

2. Wächst die Offenbarung wirklich in des Volkes Seele, als die innerste Schöpfung des 

Volksgeistes? Hier stehen wir nun vor nichts Geringerem als vor dem ganzen Ernste der Of-

fenbarungsfrage selber. Die völkische Frage als religiöse ist ein Sonderfall der Frage nach der 

Offenbarung Gottes überhaupt, nach dem Verhältnis des Evangeliums zu den Religionen. Da-

rum geht es: bedeutet Offenbarung das Gleiche wie das quellende Leben eines Volkstums, das 

sich in immer neuen Gedanken und Gestalten verwirklicht? Ist das Volkstum in seiner Tiefe 

selber Offenbarung? 

Auch in dem Volkstum, in den Bindungen, mit denen es uns umgreift, erkennen wir eine 

Selbstbezeugung des Schöpfergottes an uns. Aber so ernst wir das betonen — wir kommen 

darauf noch zurück —, so ernst setzen wir hinzu: die Heilsoffenbarung Gottes ist wirklich ein 

„Fremdes“ (mit Absicht wähle ich für die Auseinandersetzung mit den „völkischen“ Gedan-

ken gerade dieses Wort!), ein neues fremdes Wort, nicht aus der Tiefe des eigenen Volkstums 

quellend, sondern aus der Ferne, aus der Höhe gesprochen. Das versteht nicht, wer noch nicht 

erkannt hat: alle natürliche, gewachsene Religion steht unter einem Zornesgesetze der Zertei-

lung und Entstellung der Wahrheit. Was organisch wächst, was in den Tiefen eines Volkstums 

an göttlicher Selbstbezeugung ergriffen werden kann, das hat alles teil an dem Fall der 

Menschheit, ist Bruchstück, vereinsamte Teilwahrheil, von Lüge überschattet und überfrem-

det, ein Träumen statt des Wachseins vor Gott — die altgermanische Religion Nicht ausge-

nommen. Die Wahrheit Gottes kommt in die Geschichte gewiß als die Erfüllung aller 

Menschheitssehnsucht (und die Kirchen mögen Christus auch einmal zeigen als den Erfüller 



Althaus - Kirche und Volkstum 7 26.07.2024 

germanischer Sehnsucht, der tiefen Ahnungen des Mythos — sie sind in aller Entstellung 

doch auch ein Schrei des Verlangens, das Christus stillen will!). Aber die Wahrheit Gottes ist 

niemals nur Erfüllung der Menschheitssehnsucht, sondern zugleich das Gericht über sie, über 

die Enge und den Trug dessen, was Menschen als Stillung der Sehnsucht erdacht, was sie aus 

Gottes Selbstbezeugung gemacht haben. Nun verstehen wir, daß die rettende Offenbarung 

Gottes nicht überall da ist (wie unser natürliches Denken so gerne fordern möchte), sondern, 

gerade weil sie Durchbruch Gottes durch den Trug menschlicher Religion bedeutet, in einer 

bestimmten, einmaligen, besonderen Geschichte ergeht, auf Grund von Erwählung eines Ortes 

und Volkes — nicht als Geburt der Offenbarung aus dem Volksgeiste, sondern als Hören ei-

nes einmaligen konkreten Wortes aus der Höhe, aus der Fremde, die aller Völker letzte Hei-

mat ist. 

Die Fremde, die Heimat ist: darin nämlich besteht nun das Wunder der Offenbarung, daß sie, 

die einmalige, bestimmte, geschichtlich vergangene, Perfectum praesens ist. Das heißt: das 

fremde Wort, nicht aus den Tiefen unserer Seele, trifft uns doch durch Gottes heiligen Geist 

als das eigens für uns bestimmte, wird uns „Ereignis“. Jeder Zeit wird das einmal in der Ferne 

des Heiligen Landes gesprochene, gehandelte Wort Gottes zur Gegenwart, jedem Volke das in 

Israels Geschichte von Gott her Geschehene ein eigenes und neues. Die Geschichte der Bibel, 

der Mission ist des Zeugnis. Das semitisch-hellenistische Buch, die Bibel, wird Menschheits-

buch, Völkerbuch, Volksbuch. Der Herr aller Völker wird — nicht zwar „der deutsche Gott“, 

aber unser Gott, der Gott unserer Furcht, unseres Vertrauens. 

Hierhin muß die Volkstumsbewegung dringen, wenn sie unserem Volke wahrhaft dienen will. 

Das heißt aber: sie muß Kirche des Evangeliums wollen, Volkskirche. Was bedeutet das 

Evangelium der Kirche dem Volkstum? 

Hier findet das Volkstum sich selber. An dem Gotte der Bibel, an seinem Handeln mit Israel 

erfährt es das Gericht, die Scheidung von Wesen und Unwesen — wie brauchen wir, gerade 

unter „völkischem“ Gesichtspunkte, das Alte Testament als Zeugnis der Gottesgeschichte ei-

nes Volkes, wie brauchen wir die Propheten der Bibel! Hier findet ein Volk seine Volkheit, 

hier seine Sendung. Denn nun leuchtet über aller Völker Geschichte und daher auch über der 

unseren der Helle Schein des kommenden Reiches Gottes, und jedes Volkes Leben tritt in das 

Licht dessen, daß die Geschichte dem Reiche Gottes entgegengeht. Nun erkennt ein Volk 

seine Sendung — es ist zuletzt keine andere als diese: als Träger des vorn Evangelium entzün-

deten Lebens in besonderer Gestalt zu zeugen für das kommende Reich Gottes, Christophoros 

zu sein. Das wird als die eigentliche völkische Verantwortung erkannt. 

Wie wird hier der Lebenswille eines Volkes gereinigt! Nun ist hie Hingabe an das Volkstum 

vor zweierlei bewahrt. Auf der einen Seite vor dem Übermut, in dem ein Volk sich als Edel-

rasse aufbläht und sein Selbstbewußtsein nur damit nähren kann, daß es die anderen gering 

macht und verachtet — als gäbe es auf die Frage „warum liebst du dein Volk?“ eine andere 

Antwort als die ganz schlichte „weil es mein Volk ist“! Nicht etwa: „Weil es herrlicher ist als 

andere,“ sondern einfach: „Weil es mein Volk ist!“ Wir wissen ja jetzt: Gottes Reich ist grö-

ßer als jedes Volkstum, als jede völkische Sendung, und Gottes Reich ist auch an uns nicht 

gebunden. Auch das gesundeste, herrlichste Volk kann Gott zerbrechen und in den Staub des 

Todes legen. Kein Volk hat das Recht wider ihn, den Herrn, Ansprüche auf Leben und Gelin-

gen zu machen oder wider sein Zerschlagen zu murren. Das lernen wir, wenn wir als Deutsche 

vor dem Gott der Bibel leben. 

Andererseits aber sind wir geschützt gegen die Schlaffheit und Verzagtheit, vor dem Klein-

mut, der den besonderen Beruf des eigenen Volkes nicht zu bejahen und nicht zu ergreifen 

wagt und an ihn nicht alles setzt, Leidenschaft und Opfer, als läge nichts an uns. Nein! Jedes 



Althaus - Kirche und Volkstum 8 26.07.2024 

Volk — auch das unsere, findet in der Geschichte, die dem Reiche Gottes entgegengeht, sei-

nen Lebenssinn, seine gottgegebene Stelle und darum unendliche Verantwortung, Verantwor-

tung auch dafür, das eigene Leben stark, frei, rein zu halten für den Dienst am Reiche Gottes. 

Die Völker bekommen verschiedene Sendung von dem Herrn der Geschichte. Unserem Volke 

ist durch seine Geschichte von Gott gezeigt, daß er ihm Besonderes anvertraut hat. Die deut-

sche Reformation, der deutsche Idealismus, das deutsche Not- und Kampfesschicksal im Rin-

gen um Einheit und Freiheit durch Jahrhunderte hindurch — das gehört trotz allem, trotz aller 

Spannungen zwischen Reformation und Idealismus, die wir gerade heute wieder durchkämp-

fen in der Theologie, doch zusammen. Es ist, als habe unser Volk tiefste Menschheitsfragen 

schmerzlicher und mehr bis aufs Blut als andere durchleiden müssen und sei dadurch zu be-

sonderem Priestertum an der Erkenntnis letzter Dinge gehalten und geweiht. Wir reden davon 

wahrhaftig nicht im Übermut. Wir kennen die Last deutscher Einsamkeit. 

Durch die Gewißheit um Gottes kommendes Reich empfängt alles völkische Wollen erst tiefs-

ten Sinn, damit Demut und Kraft in einem. Da gehen unsere Brüder hin und suchen mit hei-

ßen Herzen das neue Land, das reine Volk, den wahrhaften Staat. Aber kein irdischer Tag 

kann doch dieses Hoffen ganz erfüllen, jede geschichtliche Wiedergeburt eines Volkes hat 

ihre Flecken — wie bangt uns in dem Gedanken, daß das Sehnen, Harren und Wollen jener 

Männer, jener Jugend auch von dem herrlichsten neuen Tage unseres Volkes doch enttäuscht 

werden muß! Darum ist dies unser Dienst an der Volkstumsbewegung: sie besser zu verstehen 

als sie selber sich versteht und ihr das Auge dafür zu öffnen: alles völkische Wollen „meint“ 

zuletzt, sich selber unbewußt, in, über, hinter dem erneuerten deutschen Volke, der zur Bru-

derschaft wiedergeborenen Gesellschaft, hinter der neuen Welt das Gottesreich. Alle Reini-

gung des Volkstums geschieht hin auf das Reich Gottes. 

Aber das Evangelium bedeutet dem Volkstum noch mehr. In der vom Evangelium bewegten 

Gemeinde brennt die Flamme der Liebe. Von der Gemeinde aus muß die Gewalt, in opfernder 

Liebe Abgründe zu schließen, durchs Volk gehen. Unser Volk ist wahrhaftig wie ein Feld vol-

ler Totengebeine. Wie will es leben, wenn nicht aus dem pfingstlichen Hauch der Liebe Got-

tes, aus dem Geiste des heiligen Kommunismus, in dem Luther das Wesen der Kirche als Ge-

meinde sah, aus der Bruderschaft stellvertretenden Tragens! Das Schicksal unseres zerrisse-

nen Volkes hängt zuletzt an der Macht Christi, durch verstehende und eintretende Liebe Grä-

ben zu schließen, Brücken zu bauen; an der Macht Christi, das heißt aber, soweit es um unsere 

Verantwortung geht: die Zukunft unseres Volkes hängt an der Lebendigkeit unserer deutschen 

Kirchen. 

Wir fassen zusammen: Das Volkstum bedarf des Evangeliums, um seine Sendung zu verste-

hen, am Willen gereinigt und aus der Liebe wiedergeboren zu werden. Die Kirchen aber sind 

dazu gerufen, diesem Dienste des Evangeliums am Volkstum Werkzeuge zu werden. Das 

Volkstum bedarf einer Kirche, die den Mut hat, mitten in der Not unseres Volkes zu stehen, 

ihm seine Sendung zu deuten, es immer wieder unter das Gericht Gottes und zu dem Quell 

wirklicher Gemeinschaft zu rufen. 

3. 

Das ist der Weg, der von dem Volkstum zur Kirche führt. Diesem Wege zur Kirche muß nun 

aber der Weg der Kirchen zum Volkstum begegnen. Das Volkstum muß die Kirche suchen, 

aber auch Hie Kirche das Volkstum. Zu diesem zweiten gingen unsere Gedanken zuletzt un-

willkürlich schon über; jetzt will es ausdrücklich und vollständig gesagt sein. 

Die Kirchen können nicht anders, als die neu erwachte Liebe zum heimischen Volkstum, alle 

ernste Selbstbesinnung auf seine besondere Art, Gabe, Verantwortung mit Freuden begrüßen. 



Althaus - Kirche und Volkstum 9 26.07.2024 

Denn evangelisches Christentum erkennt und liebt in dem Volkstum Gottes Schöpfergabe und 

Schöpferwillen. Haben wir es hier mit Gottes Gabe zu tun, so tritt das Wort des Apostels Pau-

lus in Kraft: „Ich erinnere dich, daß du erweckest die Gabe Gottes, die in dir ist,“ — das gilt ja 

nicht erst vom Charisma des Heiligen Geistes, sondern schon von der natürlichen Gabe, nicht 

nur für den Einzelnen, sondern auch für die Völker. Weil wir nicht einen Zufall, nicht ein Zor-

nesgesetz, sondern Gottes guten Willen darin erkennen, daß wir Heimat und Volk haben und 

an sie gebunden sind, darum ist das Volkstum uns etwas Heiliges — Gott ist es, der uns hier 

band! — nun hat die Bindung unbedingten Ernst. 

Das führt die Kirchen mit der Volkstumsbewegung zusammen. Aber sie haben noch einen be-

sonderen Grund, die Bewegung zu grüßen. Die neue Erfahrung der Volksgebundenheit unse-

res Lebens kann Vorstufe, Brücke, Hilfe zu neuer Erfahrung Gottes werden. Es ist doch wahr-

haftig nichts Geringes, daß für Unzählige unserer Volksgenossen heute die bindungslose Ver-

einzelung, die so lange das Lebensgefühl beherrschte, abgetan ist. Zusammenhang, vor allem 

unserem Wollen und Denken wirklich und verbindlich, wird erfahren; das Schicksal konkreter 

Verbundenheit, das uns bestimmt bis in die Tiefen der persönlichen Geistigkeit hinein; tragen-

des Leben, dem der Einzelne sich schuldig ist, weil er äußerlich und innerlich von ihm lebt. 

Keinen Augenblick vergessen wir, daß das Erleben des Volkstums wahrhaftig noch nicht die 

Erfahrung Gottes, des Herrn ist, wie völkischer Kurzschluß bisweilen meint. Aber wenn wir 

glauben, daß Gott uns begegnen will in der erfüllten Wirklichkeit unseres Lebens, dann kann 

es, menschlich angesehen, für die Frage, ob er uns begegne, nicht gleichgültig sein, wieweit 

ein Geschlecht für jene Wirklichkeit offen ist, wieviel von ihr es sieht oder nicht sieht. Das 

bindungslose selbstherrliche Ich der eben zu Ende gehenden Aufklärungszeit, des individua-

listischen Zeitalters, das sich die Augen zuhielt für die konkrete Abhängigkeit und Bindung 

des persönlichen Lebens, hatte jedenfalls einen viel weiteren Weg zur Ehrfurcht vor der freien 

Schöpfermacht des Herrn über uns. Die Geschichte ist in ihren Grundformen voll der Gottes-

frage, der Selbstbezeugung des Herrn: in dem Zusammenhänge der Gegenwart mit der Ver-

gangenheit und der Zukunft; in der Verflechtung des Einzellebens in das Gesamtleben eines 

Volkes, zur Gemeinschaft des Schicksals und der Schuld. Ein Geschlecht, das von aller dieser 

Wirklichkeit der Geschichte mit der Gewalt ursprünglicher Wahrheit neu ergriffen wird, ist 

offenbar reifer für die Verkündigung des lebendigen Gottes der Bibel, seines Willens, seiner 

Schöpferfreiheit, seiner Zornesgesetze als ein individualistisches Zeitalter. 

Oder man nehme das völkische Grundwort der Treue! Die Kirchen können doch nicht verges-

sen, daß weithin — gewiß nicht ausnahmslos — die Volkstreue und die Glaubenstreue Zu-

sammenhängen; jene kann einen Weg zu dieser, aber auch eine Weise ihrer Bewährung be-

deuten. Wer um seines Volkstums willen nicht Opfer zu bringen vermag, wie sollte der beste-

hen können in der Glut der Glaubensverfolgung? An der Volkslumstreue übt sich die Treue 

im Ewigen. Sind wir dort flatterhaft, ist uns das eigene Volkstum feil, ist uns dann nicht viel-

leicht auch das Gewissen und Gottes Gebot feil? Es ist wahrhaftig nicht ohne Bedeutung für 

die Geschichte eines Volkes mit Gott, ob es im Ernste des völkischen Willens das A-B-C der 

Treue gelernt hat, ob es weiß, daß geistige Wirklichkeiten da sind, die immer aufs Neue Opfer 

an Behagen, Gut und Leben fordern und wert sind, denen das Leben hinzugeben dem Leben 

erst Sinn und Größe gibt. 

Kein Zweifel also: die Kirche hat allen Grund, sich der Volkstumsbewegung zu freuen und 

die geschichtliche Stunde, die sie bedeutet, sehr ernst zu nehmen. Die Kirche läßt sich dann 

aber durch die Volkstumsbewegung aufs neue an ihre Pflicht erinnern, den Weg zum Volks-

tum zu gehen. Dieser Weg bedeutet: die Kirchen müssen darum ringen, wahrhaft Volkskirche 

zu werden oder zu bleiben. Darin liegt nun ein Dreifaches. Volkskirche — das heißt zunächst: 

dem Volke als Volke, als Gesamtleben dienend; sodann: ihm in seiner Art dienend, worin 

wieder zweierlei beschlossen ist: wahrhaft deutsche Verkündigung des Evangeliums und das 



Althaus - Kirche und Volkstum 10 26.07.2024 

Eingehen der Kirche in die organischen Lebensformen und die lebendige Sitte des Volkstums. 

Volkskirche! Immer wieder ist kirchlicher Arbeit die Gefahr nahe, einem volklosen Individua-

lismus oder Separatismus zu verfallen: als gehe es nur um einzelne Seelen, die zu retten sind, 

oder nur um eine aus dem Volke zu sammelnde Gemeinde der Glaubenden, die Abstand hält 

gegenüber dem Volksganzen. Darin liegt gewiß eine niemals zu verleugnende Wahrheit. Das 

Bekenntnis zu Jesus ist Entscheidung, und die Entscheidung ist in unserer Lage Sache zu-

nächst des Einzelnen. Das Neue Testament bezeugt weiter, daß der Gehorsam gegen Jesus be-

deuten kann: Vater und Mutter verlassen, Bruch mit Familie und Volk, Verlassen der Heimat 

und Freundschaft! Indessen wir dürfen doch nicht aus der ernsten Möglichkeit, von der das 

Neue Testament redet, daß jemand nur im Bruche mit seiner natürlichen Gemeinschaft Jesus 

gehorchen kann, die Regel machen. Vor allem: die Kirche ist allerdings die Gemeinde der 

„Herausgerufenen“, aber Gott ruft heraus, um dann erst recht in die natürlichen Verbände hin-

einzuweisen. Und Gott will nicht nur die Einzelnen heiligen, sondern um die Familien und 

Völker als Ganzheiten ringen. Die Völker als ganze haben ihren Beruf in der Gottesge-

schichte. Völker sündigen, Völker richtet Gott. So ist den deutschen Kirchen das ganze Volk 

anvertraut, und zwar nicht nur als Inbegriff einzelner Seelen, sondern als Volkstum, als 

Stämme, in seinen Lebensordnungen, in seinem Gesamtgeiste. 

Kirche des Volksganzen! Daher sollen die Kirchen an allein schwer tragen, was ihnen den Zu-

gang zum Volksganzen erschwert. Die freie Kirche im freien Staate ist keine glückliche Lo-

sung, wenn diese Freiheit bedeutet, daß der Kirche die Öffentlichkeit und Sichtbarkeit ihres 

Dienstes erschwert wird. Die Kirchen müssen aber auch — ich sage etwas noch Ernsteres — 

tief darüber erschrecken, daß ihnen ganze Stände unseres Volkes so gut wie verschlossen sind. 

Sie müssen sich in großem Ernste fragen, ob sie vielleicht mit anderen Ständen, vielleicht gar 

mit Parteien, so verwachsen sind, daß dadurch ihre freie Bewegung und Werbekraft gehemmt 

wird. Sie müssen diese Frage stellen, unbeschadet aller Dankbarkeit, sie dürfen nicht ruhen in 

dem Ringen, wieder jenseits der Parteirisse Heimat des ganzen Volkes zu werden. 

Volkskirche — die Kirchen dürfen nie vergessen, daß sie in ihrer Verkündigung nicht nur das 

persönliche, das Familien-, das Gemeindeleben in das Licht des Wortes Gottes zu rücken ha-

ben, daß das Evangelium vielmehr das ganze Volksleben richten will. Die Kirchen haben die 

Idee der Volkheit zu verkündigen, sie sollen die Heiligkeit der Bindung an des Volkes Leben 

bezeugen, sie müssen dem Volke seine Geschichte zu deuten suchen mit prophetischem 

Geiste, stellvertretend ringen um Erkenntnis des immer neuen Willens Gottes. Die Fragen und 

Sünden des Volkes als Gesamtheit, seines öffentlichen und seines verborgenen Lebens, dürfen 

nicht übergangen werden — Kanzel und christliche Presse haben hier ihre großen, drängenden 

Aufgaben. Es sei nur zweierlei angedeutet. Unser Volk erwartet heute ein deutliches Wort her 

Seelsorge zu den brennenden Ehefragen, zum sechsten Gebote, ein deutliches Wort öffentlich 

und in der persönlichen Seelsorge. Was da bisher geschah, genügt nicht! Die Stunde drängt! 

Dazu das andere: die Kirchen müssen — unbeschadet dessen, was vorhin über antisemitischen 

Pharisäismus und über die von Deutschen selber ausgehende Entartung und Überfremdung 

des Volkstums gesagt ist — ein Auge und ein Wort haben für die jüdische Bedrohung unseres 

Volkstums. Man überwindet den wilden Antisemitismus, der so viele in unserem Volke heute 

blind hinreißt, nicht dadurch, daß man das Problem, die hier wirklich vorhandene Volksnot 

überhaupt nicht sehen will oder verschweigt. Mir scheint, unser Volk darf erwarten, daß die 

Kirche hier deutlicher und ernster als bisher das Wort nimmt. Es ist ohne Frage richtig, was 

der Zentralausschutz für Innere Mission in seinen Leitsätzen zur völkischen Frage sagt: „Auch 

an dem Kampf um die negativen Ziele (d. h. Abwehr der Überfremdung) haben Kirche und 

Innere Mission heute das stärkste Interesse insofern, als der Durchdringung unseres Volkes 

mit den Kräften des Evangeliums heute überall eine durch jüdischen Einfluß in Wirtschaft, 

Presse, Kunst und Literatur geschaffene Gesinnung entgegensteht.“ Die Christen sind 



Althaus - Kirche und Volkstum 11 26.07.2024 

aufzurufen, „gegen solche entsittlichenden Einflüsse bewußt zu kämpfen“. Die berechtigte 

Sorge davor, ja nicht die politische Neutralität der deutschen Kirchen zu verletzen, darf die 

Kirchen nicht hindern, hier offen zu sprechen und tapfer zu handeln. Es geht dabei nicht um 

Judenhaß — man kann an diesem Punkte gerade mit ernsten Juden Übereinkommen —, es 

geht nicht um das Blut, auch nicht um den religiösen Glauben des Judentums, sondern um die 

Bedrohung durch eine ganz bestimmte zersetzte und zersetzende großstädtische Geistigkeit, 

deren Träger nun einmal innerster Linie jüdisches Volkstum ist. Die Kirchen müssen wissen 

und zeigen, wo die Mächte stehen, die immer wieder unser Volk aufhalten in seiner Selbstbe-

sinnung und Reinigung. Erst wenn die Kirche hier die Dinge beim rechten Namen nennt, hat 

sie die innere Vollmacht zur wirksamen Seelsorge am Antisemitismus. 

Volkskirche sollen die Kirchen sein auch in dem Sinne, daß sie das Evangelium unserem 

Volke in seiner Sprache und Art verkündigen. 

Hier ergehen nun an die Kirche laute Wünsche und Forderungen von völkischer Seite. Nicht 

mehr mit den Versuchen „völkischer Religion“ in Gestalt eines neugermanischen Heidentums 

haben wir es jetzt zu tun, sondern mit den Gedanken des „Bundes für deutsche Kirche“ und 

der ihm nahestehenden Kreise wie etwa der „deutschchristlichen Arbeitsgemeinschaft“. Hier 

will man ernstlich das Christentum, das „Evangelium vom Weltheiland Jesus Christus“, aber 

„deutsch erfaßt“; „ein deutsches Christentum, vom Juden-Christentum gereinigt, deutsch-ver-

innerlicht“, wie einer der Führer es ausdrückt. Ein anderer schreibt so: „Das muß sich die Kir-

che von der so elementaren Laienbewegung der Völkischen sagen lassen, daß sie in der Ari 

der Darbietung des allen Völkern gegebenen Evangeliumsgutes auf die deutsche Volksart 

keine Rücksicht nahm und daher in fremden Zungen redete, daß sie im Sinne einer Buchsta-

benreligion den Buchstaben des Alten Testamentes herrschen ließ über das im Neuen Testa-

mente in Jesu Christo geschenkte, völlig neue Leben aus Gott.“ 

Was haben wir dazu zu sagen? Wir halten uns an den Hauptgedanken. Die beträchtlichen Un-

terschiede innerhalb der Bewegung müssen wir beiseite lassen. Wir wollen auch nicht reden 

über die viele Verworrenheit in den bisherigen Äußerungen des „Bundes für deutsche Kir-

che“, wir übergehen die mancherlei Kleinlichkeiten und Peinlichkeiten, die unverkennbare 

Gefahr einer germanisch-christlichen Mischreligion, das unkritische Ineinsschauen der altger-

manischen Mythologie und des Evangeliums in manchen Äußerungen, das unscharfe Reden 

von dem „Gottesworte“, das überall in der Geschichte rede, die naturalistischen Züge in den 

Vorschlägen zum Kirchenjahr und für die Sonntagsnamen, die seltsame „Reinigung“ der Ge-

sangbuchverse von „Jehova“, „Israel“, „Amen“ usw. Das alles lassen wir beiseite. Es kommt 

nur auf das Zentrum der Bewegung an. 

Da setzen wir nun mit einem entscheidenden Satze ein. Er lautet nicht: die Verdeutschung des 

Evangeliums ist bis auf Luther und in Luther ein für alle Male geschehen. Es ist freilich rich-

tig, was Martin Wilde in seinem Buche „Deutsches Evangelium“ sagt: „Luther hat das Evan-

gelium deutschredend gemacht durch seine Übersetzung und durch seine Lehre.“ Lebten wir 

nur mehr in Luther! Alle Verdeutschung fußt auf Luther. Aber in der Tat, sie ist für jedes Ge-

schlecht wieder eine neue Aufgabe. Und Überfremdung droht auch immer wieder. 

Das aber ist dann unser entscheidender Satz: die Verdeutschung des Evangeliums steht unter 

dem Gesetze: Wer sein Leben verliert, der wird es finden. Das heißt: man kann das Evange-

lium nicht verdeutschen wollen. Luther wollte nicht deutsches Evangelium, sondern die 

Wahrheit des Evangeliums, den Römerbrief, Paulus; aber indem er, der Deutsche, an seiner 

geschichtlichen Stelle ganz persönlich rang um das Evangelium, wurde es ihm und seinem 

Volke deutsch. Die deutsche Art hat in ihm das Evangelium wirklich neu erfaßt. Wir spüren 

als Deutsche in seiner Art, von dem Herrn Christus zu reden, Blut von unserem Blut, Geist 



Althaus - Kirche und Volkstum 12 26.07.2024 

von unserem Geist. Diese Verdeutschung aber, wir wiederholen es, ist nicht bewußt unter-

nommen, sondern als Geschenk geworden. Das gibt auch uns heute das Gesetz: es gilt, Auge 

in Auge mit dem Evangelium zu ringen um Verständnis und Gehorsam, bis es uns das uns 

treffende Wort wird, zu ringen mit von uns und unseren völkischen Anliegen weggewandtem 

Angesicht, selbstvergessen. Dann, gerade dann wird das Evangelium uns ein eigenes, neues, 

deutsches. Dann folgen von selber neue eigene, deutsche Worte, Gedanken, Lieder. Die 

krampfhafte Bewußtheit der Deutschkirchler verletzt das zarte Geheimnis, das Unbewußte al-

ler Aneignung, vollends in dem Zu- eigen-werden des Evangeliums an eine Volksart. 

Das mußte unser erstes Wort zur Sache sein, aber es ist noch nicht das ganze. Bleibt die Ver-

deutschung des Evangeliums als bewußtes Tun immer fragwürdig, so will die Abwehr der 

Überfremdung doch mit Willen und Bewußtsein geschehen. Es hat, um ein Beispiel zu nen-

nen, gutes Recht, wenn die deutsche Christenheit sich gegen angelsächsische Überfremdung 

in Verkündigung und Lied, in den christlichen Lebensformen und Gemeinschaftsbildungen, in 

der Mission usw. auflehnt. Freilich muß hier zweierlei bedacht werden. Einmal: mit der blo-

ßen Abwehr des Fremden ist es nicht immer schon getan. Das Einströmen des englischen und 

amerikanischen Liedes erinnert uns doch auch an eine Lücke unserer Gesangbücher. Däne-

mark hat im 19. Jahrhundert seinen Grundtvig gehabt — wen hatten wir, der uns große neue 

Lieder schenkte? Wie schmerzlich fehlen uns neue Lieder der Kirche, des Dienstes, der Tat, 

der Gemeinschaft! Wir haben — das gilt auch für andere Gebiete — Recht, wider das Fremde 

uns abzusperren und zu wehren nur in dem Maße, als die Wahrheit in ihm bei uns selber, aus 

dem Eigenen, wirklich wird. 

Damit hängt das andere schon zusammen. Ich darf es an der Frage der Fremdwörter gleichnis-

weise klarmachen. Jeder Purismus, der die Fremdwörter gänzlich ausschalten wollte aus unse-

rer Sprache, wäre nicht nur unmöglich, sondern auch ein Ungehorsam gegen die Wirklichkeit, 

weil er verbergen wollte, was andere uns gegeben haben. Fremdwörter sind Fußspuren der 

Kultur aus ihrem Wege von einem Volke zu dem anderen. Sie verbinden zugleich — wir mer-

ken es immer wieder bei internationalen Tagungen. Fremdwörter sind der unbewußte Dankes-

zoll, den ein jüngeres Volk dem älteren Lehrmeister schuldet, Zeichen einer Gemeinschaft der 

Kultur. Solche Denkzeichen der Geschichte tilgen zu wollen wäre kindisch. Das sollte im Au-

genblicke nur ein Gleichnis sein. Ein Volk beschenkt die anderen, eine Kirche die anderen — 

wir tilgen die Spuren dessen nicht aus, sondern halten sie in Ehren. Ich wünschte, es über-

setzte uns jemand z. B. einige Lieder Grundtvigs. Unsere Gesangbücher könnten sich durch 

manches nordische, aber hie und da auch durch ein angelsächsisches Lied bereichern. 

Indessen ich bin mir bewußt, daß dieses alles den Deutschkirchlern nicht in erster Linie wich-

tig ist. Sie schauen auf das Alte Testament: von hier drohe die schwerste Überfremdung der 

deutschen Seele, sie drohe nicht nur, sie sei längst Ereignis. Unser Gegen-Satz lautet: Nein, 

hier droht eine wirkliche Gefahr nicht! 

Aber darf denn überhaupt das Problem des Alten Testamentes und die Frage der etwaigen jü-

dischen Überfremdung unseres Glaubens in dem gleichen Atemzuge mit dem eben Gesagten, 

mit der angelsächsischen Gefahr, genannt werden? Nein, sagen die einen, denn Israel war das 

Volk Gottes. Doch, sagen die anderen, denn auch Israel ist ein individuelles Volk, dessen Re-

ligion andere Völker Nicht vergewaltigen darf; Christus ist, wie Johannes Lepsius es einmal 

ausdrückte, auch „des Messias Ende“. Ja und Nein, sagen dritte, denn es gilt das Judentum 

(„Juda“) und das Israel Gottes, die jüdische Religionsgeschichte und Gottes Offenbarungsge-

schichte voneinander zu trennen. 

Hier ist nun sorglich zu scheiden. Luther gibt uns das Vorbild. Auf der einen Seite lehnt er ein 

biblisches Buch ab, weil es „judenze“, bezeichnet er das levitische Gesetz als der Juden 



Althaus - Kirche und Volkstum 13 26.07.2024 

„Sachsenspiegel“, d. h. als ein geschichtlich bedingtes Volksgesetz, das die Deutschen nicht 

binde. Auf der anderen Seite aber ist ihm das ganze Alte Testament voll von Christus, sein 

Buch, von ihm aus zu deuten, ihn selber deutend. Bei Luther kann man lernen, worin die ka-

nonische Bedeutung des Alten Testamentes besteht und worin nicht. 

Zuerst: hätten die Kirchen immer deutlich gesagt, auch in ihrem Unterricht, was das Alte Tes-

tament jedenfalls nicht ist, die Torheit des völkischen Ansturms gegen das Buch wäre gar 

nicht möglich gewesen. Die Torheit der Antithese klagt auch die These an. Was ist das A. T. 

jedenfalls nicht? Nicht Musterbuch christlicher Ethik, nicht einfach Norm für christlich-deut-

sches Gemeinschaftsleben; auch nicht in aller seiner Erwartung einfach Wort Gottes, das er 

einlöste — der kühne Satz „Christus ist des Messias Ende“ trägt ein Stück Wahrheit in sich, 

und das deutliche Wort Jesu an die Jünger, die des Elia Zornesstrenge wiederholen wollen: 

„Wisset ihr nicht, wes Geistes Kinder ihr seid?“ (Luk. 9, 55) verbietet ein für alle Male, das 

A. T. ungeprüft, ungesichtet, für sich genommen als Autorität der Christenheit hinzustellen. 

Wer könnte denn übersehen, daß die Freiheit, zu der Christus uns befreit hat, auch eine Frei-

heit im Alten Testamente, ja von ihm einschließt? 

Aber — und das ist das andere — diese Freiheit ist dann zugleich eine solche zu diesem Bu-

che. Warum können wir es aus unserer Bibel nicht heraustrennen? Mein alttestamentlicher 

Lehrer in Göttingen, Rudolf Smend, sagte uns in den Tagen des Bibel-Babel-Streites einmal: 

„Was machen sich die Leute denn viele Mühe, den Vorzug Israels vor den anderen Völkern 

des Orients lange zu beweisen? Israel ist doch wie das einzig wache Volk unter lauter 

Schlummernden, Träumenden!“ Das ist es. Wo in aller Welt ist so wider Gott gekämpft, so 

gesündigt an ihm wie in Israel? Wo ist durch Gottes Geben und Nehmen so herausgekommen, 

was es heißt, daß Gott der Herr ist, der Heilige, was Schuld ist und daß Gott straft und ver-

wirft; was die wahre Menschheitsnot ist und was das Heil sein muß? Wenn wir etwa „Weissa-

gung“ in einem weiteren Sinne alle Menschheitssehnsucht, aller Mythen Ahnungen von der 

Erlösung, auch wo sie noch so fern und entstellt sind, nennen wollten, die Geschichte Israels 

ist dann jedenfalls Weissagung in durchaus unvergleichbarem Sinne. Das Alte Testament — 

darin besteht seine einzigartige Bedeutung in der Geschichte Gottes mit der Menschheit — 

läßt den Abgrund aufklaffen, in den Christus sprang. 

Es bietet reiner als irgend eine andere Religion die Wirklichkeiten und Wahrheiten, innerhalb 

deren allein Christus recht verstanden werden kann. Das bindet uns an das A. T-, darin ist 

diese gewiß individuelle Volksgeschichte von alle betreffender Bedeutung. So oft die Kirche 

das A. T. vergaß oder Zurückstellte, verstand sie Christus nicht mehr echt; dann entstand der 

hellenisierte oder der mystische oder der anthroposophische Christus. Wer die Deutung Jesu 

im Lichte des A. T. ablehnt, der muß auch Paulus ablehnen — Lagarde war folgerichtig genug 

dazu. Aber ist wirklich „Rechtfertigung“, dieser zweifellos jüdisch-biblische Gedanke, eine 

Überfremdung des schlichten Evangeliums Jesu? Ist er nicht vielmehr, mit Karl Holl zu reden, 

das evangelium aeternum selber —- so gewiß kein Volk vergessen darf, daß die ernsteste 

Frage in aller Welt die ist, was Gott von uns halte in seinem gerechten Gericht? Es ist auch 

unmöglich, Paulus zu verwerfen und vor Jesus stehen zu bleiben. Man kann das Evangelium 

Jesu nicht herauslösen aus dem übrigen Neuen Testamente. Die es versuchten, sind alle ge-

scheitert: sie verloren den wirklichen Christus. 

Freiheit und Bindung gegenüber dem Alten Testamente — beides liegt uns lebendig in eins. 

Das A. T. ist selber ein mit sich kämpfendes Buch: semitisch und doch zugleich, wie jemand 

gut gesagt hat, das antisemitischeste Buch der Welt, so voll Kampf wider „Juda“, wie kein 

völkischer Zorn so ernst, so tief kämpfen kann; zeugend von echter Erwählung, von der Ge-

wißheit heiliger Sendung, aber auch von der Entstellung demütigen Erwählungsglaubens zu 

fleischlichem Anspruch. Man kann das beides nicht äußerlich voneinander trennen. Gott hat 



Althaus - Kirche und Volkstum 14 26.07.2024 

die Geschichte seiner Offenbarung unlöslich gebunden in eine Volksgeschichte voll Be-

schränktheit und Fehlsamkeit und Sünde, voll Entstellung der Gotteswahrheit. Das Wort ward 

wahrhaft Fleisch! 

Auch wir wollen kämpfen gegen alle, die in irgend einer Art der Christenheit die Autorität des 

Wortes Gottes zu der gesetzlichen Autorität eines Buches entstellen. Aber wir führen den 

Kampf nicht mit dem kuror tsutonions wider das „Judenbuch“, sondern im Namen der Chris-

tenfreiheit, im Namen der recht verstandenen Autorität des lebendigen Gottes. 

_____________ 

Schließlich gilt die Losung „Volkskirche“ noch in einem letzten Sinne. Volkskirche seien die 

Archen auch darin, daß sie an die gewachsenen Formen des Volkslebens, wo sie Träger ge-

sunden Lebens sind oder sein können, sich anschließen, sie erfüllen, heiligen, durchdringen. 

Eines ist uns ja von vornherein selbstverständlich: die Arche benutzt die Gliederung des Vol-

kes für ihre eigene Gliederung. Die Grenzen der Ortsgemeinden, Stämme, Landesteile, Länder 

haben im Aufbau der Kirchen ihre Bedeutung, Überhaupt schafft die Arche ihre Lebensfor-

men nicht einfach aus dem Evangelium oder aus dem Geiste. Immer ist sie genötigt, an vor-

handene Lebens- und Gemeinschaftsformen anzuknüpfen. Evangelisches Denken sieht darin 

keine Schwache, sondern den Willen Gottes. Evangelisches Christentum anerkennt und be-

sitzt ja nicht eine unfehlbare hierarchische Gliederung der Arche, mit der die Archen die na-

türlichen organischen Lebensbeziehungen und -formen des Volkes zu überhöhen hätten; son-

dern es ist der Geschichte offen und nimmt die gewachsenen Verhältnisse der Bindung, Auto-

rität, Gefolgschaft ernst und nützt sie, wenn sie noch lebens- und für christlichen Gerst auf-

nahmefähig sind Die Zelle der Arche ist die Familie, nicht der kirchliche Verein. Wir kennen 

„wsmbra, praaoipua“ in den natürlichen Verbänden, denen nun auch besonderer Dienst in der 

Arche übertragen werden kann. Was ist es Großes um das Priestertum des Hausvaters, des 

Gutsherrn, des Führers einer Gefolgschaft! Was konnte das Priestertum emes Kompagnrefüh-

rers rm Kriege seinen Leuten bedeuten, viel mehr oft als das Wort des Feldgeistlichen, der 

nicht in der Lebensverbundenheit mit der Truppe stand! Welche Bedeutung kann der Dorfver-

band oder etwa das natürliche Verhältnis der Nachbarschaft auch für die kirchliche Gemein-

schaft gewinnen! Die Archen dürfen die natürliche Gliederung des Volkes nicht gering ach-

ten, sondern sollen sie sich einordnen, in die natürlichen Verbände und Beziehungen hinein-

weisen, dre Gemeinschaft in Christus, den Beruf zum Dienste zuerst in den natürlichen Ver-

bänden ergreifen lehren. Der Leipziger Missionar D. theol. Gutmann hat, in seinem eindrucks-

vollen Buche über den „Gemeindeaufbau aus dem Evangelium“ auf Grund der Erfahrungen 

bei den Wadschagga daran kräftig erinnert. Ähnlich die Neuendettelsauer Südseemissionare 

von ihren Erlebnissen in der Papuamission aus. So ist aus der Mission unserer „Dorfkirchen-

bewegung“ starke Unterstützung geworden. Der Grundgedanke ist immer der eine: Volkssitte 

und Volksverbände warten auf ihre Erfüllung von dem her, das allem den Sinn gibt, von dem 

Reiche Gottes her, und das Reich Gottes will Gestalt gewinnen eben in den natürlichen Bezie-

hungen und Verbänden. Diese wollen ein Stück Kirche, die Kirche will Volkstum, Volksge-

meinde werden. Wir brauchen nicht erst bis zu den Wadschagga oder Papua zu gehen, um et-

was davon verwirklicht zu sehen: die nordischen Brudervölker mit ihrer stärkeren Durchdrin-

gung von Kirche und Nation, Gemeinde und Volk geben ein helles Vorbild, ebenso einige 

Gruppen des Auslanddeutschtums — es sei nur an Siebenbürgen erinnert, wo die Kirche den 

Genossenschaftszug der Deutschen in Dienst genommen hat und die Burschenschaft und 

Mägdeschaft auch in der Kirchengemeinschaft selbständige Glieder von besonderer Verant-

wortung sind. 

____________ 



Althaus - Kirche und Volkstum 15 26.07.2024 

Das alles ist gemeint, wenn wir die Volkskirche fordern. Aber bei alledem sind nun doch die 

Grenzen der Durchdringung von Kirche und Volkstum nicht zu übersehen. Es bleibt zwischen 

beiden Größen eine Spannung, die wir nicht verschweigen dürfen. 

1. Die Kirche darf nie so in das Volkstum eingehen, daß sie in ihrer Eigengestalt untergeht. R. 

Rothes Gedanken, das kirchliche Bewußtsein müsse in ein allgemein christliches Volksbe-

wußtsein übergehen, lehnen wir als eine Illusion ab. Die Kirche muß ihre Glieder zum ganzen 

Ernste des Gehorsams gegen Jesus verbinden. Der Gehorsam gegen Jesus aber ist nicht jeder-

manns Ding. Zwischen der Volkssitte und der Norm der Gemeinde Jesu wird immer wieder 

der Unterschied, der Abstand bleiben. Das Bekenntnis zur Unauflöslichkeit der Ehe steht im-

mer wieder hoch über der Wirklichkeit und den Möglichkeiten des gesamten Volkslebens. 

Der Anspruch des Evangeliums an die Menschen greift noch tiefer in das persönliche Leben 

ein als der völkische Imperativ der Hingabe und Zucht. Völkische Zucht und die Zucht in der 

Gemeinde fallen nicht zusammen. 

Nun könnte man freilich einwenden: die Landeskirchen sind doch selber nicht einfach „Ge-

meinde“ in allen ihren Gliedern; die Spannung zwischen Volkstum und Gemeinde Jesu 

Christi geht also durch die Kirchen selber hindurch — von da aus liehe sich demnach gegen 

das Aufgehen der Kirchen im Volksverbande nichts sagen. Indessen dabei ist ein Entscheiden-

des übersehen. Gewiß, es ist die Not der Volkskirchen, daß Ihr Kirchenvolk niemals einfach 

Gemeinde Jesu genannt werden kann. Aber sie kämpfen in ihrer ganzen Arbeit darum, diese 

Spannung aufzuheben. Zum Ernste des Ringens werden sie nun gerade dadurch gerufen, daß 

sie Kirche heißen und sich vom Volksverbande deutlich abheben. Daß die Kirchen, auch als 

Volkskirchen, selbständig gegen die Volksgemeinschaft dastehen, daß sie nun doch „Kirche“ 

heißen, das erinnert sie immer wieder an den Abstand zwischen Gemeinde und „Welt“, an den 

Ernst des Ringens um Erfassung des ganzen Volkes; das bewahrt sie vor der Gefahr, die Höhe 

des Evangeliums herabzustimmen zu christianisierter volkshafter Weltlichkeit. Die Kirchen 

wollen das ganze Volk und das ganze Volksleben für Gott; aber gerade weil sie um dieses 

Ziel mit vollem Einsätze kämpfen wollen, können sie ihre Freiheit gegenüber Volksverband 

und Volkssitte, können sie ihr Eigensein nicht preisgeben. Doch was mühen wir uns mit theo-

retischer Begründung dessen? Die Frage des Aufgehens der Kirche im Volksverbande ist lei-

der in Deutschland in keiner Weise aktuell. Wo hätten wir denn die Volksgemeinde, die wil-

lens wäre» sich als christliches Volk, als Kirche in diesem Sinne zu erfassen? 

2. Die Kirchen nehmen sich mit Liebe aller gewachsenen Lebensformen des Volkstums an. 

Aber wie, wenn diese Formen sterben? Die Kirchen sollen mit allen, die um die Verjüngung 

eines schon kranken Volkslebens ringen, tapfer arbeiten an der Bewahrung und Erneuerung 

alter Sitte, organischer Bindungen, an der Überwindung großstädtischer Volkszersetzung, zu-

rück zu gesundem bodenständigen Volksleben. Die Kirche kämpft mit, aber sie kämpft ohne 

Illusion. Die Geschichte kennt ein Sterben des Lebens, nicht an bestimmter Sünde und Zucht-

losigkeit nur, sondern auch am Alter, am Todesgesetze einer fortschreitenden Kultur. Auch 

die herrlichste gesunde Lebenskraft verzehrt sich, erlahmt und siecht dahin, auch Völker und 

Kulturen sterben nach biologischer Notwendigkeit, unter der alle Geschöpfe stehen. Es gibt 

Todesgesetze, die sich nicht rückgängig machen lassen, auch nicht durch eine sittliche Wie-

dergeburt inmitten des Volkes, auch nicht durch die erneuernde Macht des Evangeliums. Rom 

hat das einst erlebt. Das Christentum hat die Alte Welt nicht vor dem Sterben bewahren kön-

nen. Wie die Macht Christi nicht hindert, daß auch seine Erlösten sterben müssen, so hindert 

sie auch nicht, daß ein Volkstum sich verbraucht und stirbt. Noch sind wir Deutschen nicht so 

wett. Aber es muß doch gesagt werden: die Kirche darf sich keiner Romantik verschreiben 

(wieviel Romantik aber herrscht in der völkischen Bewegung!). Die Kirche sucht lebendiges 

Volkstum zu bewahren, sich mit ihrem Leben auf ihm zu bauen; aber wo es nicht mehr lebt, 

sondern sich zersetzt, da wird sie tapfer Großstadtkirche, die im Chaos kleine Gemeinden 



Althaus - Kirche und Volkstum 16 26.07.2024 

sammelt und in ihnen den Entheimateten neue Heimat zu schenken sucht; die auch in der 

Masse evangelisiert, ohne die Masse wieder zu gesundem Volksorganismus umbilden zu kön-

nen. Gottes Reich will zu einem Volke kommen nicht nur in den Tagen der Lebenskraft, son-

dern auch wenn die Zeichen des Todes sich ankündigen. Seine Wirklichkeit und Macht ist 

nicht zu messen an der natürlichen Lebendigkeit, Jugendkraft, Verjüngungsmacht irdischen 

Lebens. Der Rhythmus des Lebens der Kulturen und Völker ist ein anderer als der Rhythmus 

der Geschichte des Reiches Gottes. Als die Alte Welt im Sterben lag, da hat Gott der Kirche 

Augustinus geschenkt. Weil die Kirche das weiß, darf sie sich niemals mit Lebensformen des 

Volkstums so verbinden, in sie so verflechten, daß sie nicht die Beweglichkeit hätte, auch in 

das Chaos und die Zersetzung unserer Großstädte frei und lebendig einzutreten. Sie muß sich 

so beweglich halten, daß sie nicht mit sterbendem Volkstum, dem sie dient, selber stirbt, nicht 

in lauter Treue und Konservatismus die Macht über eine neue Zeit verliert! 

3. Kirche und Volkstum fallen nicht zusammen, sondern bleiben selbständig gegeneinander 

— darauf weist uns zuletzt die Tatsache mit schmerzlicher Härte hin, daß auf dem Boden un-

seres Volkstums miteinander streitende Kirchen nebeneinander stehen. Umgekehrt: die kirch-

liche Gemeinschaft reicht über die Volksgrenzen hinaus: deutsche Lutheraner wissen sich nor-

dischem, slawischem, amerikanischem Luthertum eng verbunden, die Reformierten ihren au-

ßerdeutschen Schwesterkirchen. Nicht nur also, daß wir über der deutschen kirchlichen Ge-

meinschaft die una sancta bekennen — es geht nicht an, daß die nationale Verwurzelung der 

Kirchen Wirklichkeit sei, die übernationale Einheit der Kirche aber bloßer Gedanke bleibe —, 

wir pflegen auch eine Bekenntnis- und Kirchengemeinschaft, die quer durch die Landes- und 

Volkstumsgrenzen hindurchgeht; wie wir umgekehrt die Volksgemeinschaft auch mit Glie-

dern anderer Kirchen pflegen, quer durch die Kirchengrenzen hindurch. 

Darin erfahren wir nun gewiß die Not der Wanderschaft, der noch auf Erlösung und Vollen-

dung wartenden Geschichtlichkeit. An dem Durcheinanderfahren von kirchlicher und Volks-

verbundenheit erleben wir, daß wir noch auf dem Wege sind. Wir schauen aus nach dem Ta-

ge, da das Volk eine Kirche sein wird und da in der weltumfassenden Kirche die Gemein-

schaft der Völker wohnt. 

Wir warten auf Gottes Stunde. Aber gerade darum dürfen wir die Spannung nicht vor der Zeit 

aufheben. Aus heißer Liebe zum deutschen Volkstum heraus wird immer wieder gefragt: kön-

nen denn die miteinander streitenden Kirchen nicht um der Einheit des Volkes willen sich ei-

nander nähern, aus dem Kampfe einen Wettstreit machen, den Gegensatz mildern? Wir teilen 

die Sorge, der solches Fragen entspringt, wahrhaftig im tiefsten Herzen. Auch wir schrecken 

als Deutsche vor der ernsten Gefahr für die Einheit des Volkes zurück, die aus dem Überstei-

gern der Abschließung der Konfessionen gegeneinander z. B. in den Schulen erwachsen muß. 

Und doch können wir jener Frage nicht anders als bestimmt antworten: Nein, unter keinen 

Umständen! In den Kirchen soll allerdings die Frage nach der Einheit, nach dem Ende und der 

Überwindung des Gegensatzes niemals aufhören. Aber wenn sie um Einheit ringen und sich 

einander nähern, so muß auch das wieder gleichsam mit abgewandtem Angesicht geschehen, 

d. h. allein im Gehorsam gegen das Evangelium, gegen die Macht des Heiligen Geistes, der in 

alle Wahrheit leitet. Nicht um des Volkstums willen, sondern allein um des Evangeliums wil-

len! Nur daß freilich die blutende Wunde am deutschen Volkskörper selber die Frage nach der 

Einheit wachzuhalten mithilft! 

Was hülfe es dem deutschen Volke, wenn es die Einheit des Volkstums gewönne und hätte 

doch Schaden genommen an seiner Seele, d. h. an dem letzten strengen Gehorsam gegen die 

Wahrheit Gottes und die Kampfespflicht, die sie uns auferlegt? — Vielleicht daß die Deut-

schen in der Gebrochenheit des Volkslebens durch die Glaubensspaltung Nach Gottes Willen 

ein Denkmal und Zeugnis darstellen sollen für den hohen und strengen Ernst des Heiligen, an 



Althaus - Kirche und Volkstum 17 26.07.2024 

den alles zu setzen ist, auch das Glück und die Einheit des Volkstums. Zu einer erschüttern-

den Predigt hat Gott unser schweres Volksschicksal gesetzt: daß Er allein der Heilige sei, in 

dessen Gehorsam uns jedes Opfer abgefordert werden kann, auch der höchsten geschichtli-

chen Güter. Noch mehr: gerade so vermag die Kirche wirklich Kirche zu bleiben. Daran, daß 

sich die Hände der Glaubensgemeinschaft über die Volksgrenzen Hinausstrecken und die 

Hände der Volksgemeinschaft über die Kirchengrenzen hinaus, daran, daß Volks- und Kir-

chengrenzen nicht zusammenfallen — daran hat die Kirche immer wieder die Erinnerung an 

ihre heilige Freiheit. Gerade so ist es ihr leichter gemacht, nicht Sklavin des Volkstums zu 

sein, sondern freie Dienerin, nicht das Reich Gottes an einen völkischen Willen zu verraten, 

sondern den völkischen Willen wirklich zu heiligen auf Gottes Reich hin. Das Volk darf um 

seiner selbst willen die völkische Kirche, d. h. die national einheitliche und abgeschlossene, 

gar nicht wünschen — eben weil das Volk des echten Dienstes der Kirche bedarf. Indem die 

Kirche weiterreicht als ein Volkstum, zeugt sie laut von dem nur bedingten Rechte jedes 

Volkstums, wehrt dem Absolutsetzen des eigenen, verkündet Gottes kommendes Reich, in 

dem der Gegensatz der Völker aufgehoben ist und kann so zu einer Macht echter Gemein-

schaft der Völker werden mitten im geschichtlich unaufhebbaren Widerstreit. 

__________ 

Evangelische Männer und Frauen! Wir stehen in einer Schicksalsstunde unseres Volkes und 

unserer Kirchen. Wir fühlen ihre Verantwortung. Furchtbar, wenn Volkstumsbewegung und 

Kirche sich ebenso verfehlten wie Arbeiterbewegung und Kirche sich weithin verfehlt haben! 

Heute droht die Gefahr, daß wir eine Volkstumsbewegung bekommen, die der Kirche verlo-

ren ist, und eine Kirche, die ihr Volk als Volk, in seinem heißesten Wollen, nicht wehr findet. 

Schmerzlicheres könnte uns nicht geschehen. Es wäre das Todesurteil für unser Volkstum, es 

wäre der Verzicht Der Kirchen aus ihre Sendung, die Welt zu durchdringen, ein ganzes Volk, 

für das sie vor Gott verantwortlich sind, ihm zuzuführen. Daß es doch nimmermehr dahin 

käme! Uns jedenfalls, die Diener und vor anderen Verantwortlichen der Kirche, lassen Sie 

Fleiß tun, daß die Stunde, die Gott bereitet hat, nicht vergeblich dahingehe! 

Vortrag auf dem 2. deutschen Kirchentage zu Königsberg, 17. Juni 1927. 

Quelle: Paul Althaus, Evangelium und Leben. Gesammelte Vorträge, Gütersloh: C. Bertels-

mann, 1927, S. 113-143. Als Separatdruck veröffentlicht unter dem Titel Kirche und Volks-

tum. Der völkische Wille im Lichte des Evangeliums (Gütersloh: C. Bertelsmann, 1928). 


