
Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 1 03.06.2024 

Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen 

Kirche 

Von Gottfried Bachl 

Die Sprache der Kirche ist heute weithin kraftlos. Es werden viele Worte gemacht, in denen 

aber weder von dem herausfordernden Anspruch der biblischen Sprache noch von wirklicher 

Zeitgenossenschaft viel zu spüren ist. Das ist die Quintessenz der Thesen zur Sprachkultur in 

der heutigen Kirche, die der Salzburger Dogmatiker Gottfried Bachl ursprünglich für ein Ge-

spräch mit einer Kommission der Deutschen Bischofskonferenz verfaßt hat. Bachl sieht die 

Kirche in der Gefahr, in ihrer Verkündigung das Geheimnis Gottes ebenso zu verfehlen wie 

das Leben der Gegenwart. 

1. Der Mensch lebt vom Wort Gottes, nicht von der Hermeneutik, die auf dieses angewendet 

wird. Das Wissen um den Sachverhalt ist in der Kirche vorhanden, aber in der Praxis des 

Sprechens überwuchert oft genug der sekundäre Text das primäre Wort, vor allem in der Li-

turgie. 

Der Christ ist im Glauben dem göttlichen Sein zugewendet, das sich im Wort vollzieht und im 

Wort gibt. Der Mensch empfängt Dasein und Gnade, indem er das Wort Gottes aufnimmt. Die 

Sprache ist nicht das Haus, das Gott und die Menschen enthält, sie spricht nicht selbst als ein 

heimliches Subjekt. Sie kommt aus Gott, Gott spricht sie, macht den Menschen sprechend und 

so, ausgehend von Gott, antwortend im Menschen geschieht sie, nie gelöst von den Personen, 

die sie können. 

„Dem Rätselwort muß irgendwann standgehalten werden“ 

Das Wort Gottes ertönt in der Welt in menschlichen Worten. Es ist zu unterscheiden zwischen 

dem Wort selbst und den geschriebenen oder gesprochenen Gestalten der Vermittlung. Vom 

Wort lebt der Glaube, und er findet es im Zeugnis der Heiligen Schrift, in der Predigt, in Be-

kenntnissen eines vom Geist Gottes aufgewühlten Lebens. Die Sorgfalt an der Sprache ist von 

Anfang an im Sprechen der christlichen Zeugen zu spüren. Sie achten auf die Einmaligkeit 

des Wortes, das Leben ist, sie heben hervor die Text- und Lautgestalten, in denen es in beson-

ders wirksamer, verläßlicher Weise angesagt wird. Der Heiligen Schrift wird im Gottesdienst 

ein eigener, hoher Platz gegeben, das Lesen der Texte ist ein feierlicher Akt, an die Weihe 

zum Lektor gebunden. Die Predigt, die der Erschließung zu dienen hat, rückt nahe an diese 

heilige Stelle des Evangelienbuches heran. Das führt im Laufe der Zeit zu Stilisierungen, die 

der Sprache Gewalt antun, weil das Sprechen mehr und mehr zum Ritus wird. Es war immer 

wieder nötig, das Wort, den Text aus Überfremdungen, aus Überwältigungen und Vermen-

gungen zu befreien. In diese Richtung hat auch das Zweite Vatikanum gearbeitet, es wollte 

gewiß eine neue Aufmerksamkeit auf die Eigenart der Sprache des Evangeliums auslösen. In 

der Verwirklichung seines Impulses ist seither viel Gutes und Notwendiges geschehen. Mir 

scheint aber, daß auch bedenkliche Entwicklungen eingesetzt haben, die vor allem im Gottes-

dienst zu beobachten sind. 

Paulus hat 1 Kor 13, 12 geschrieben: „Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen 

Wort.“ Er hat damit den theologischen Grundsatz genannt, nach dem die Gegenwart des Wor-

tes Gottes im Zeugnis der Menschenworte zu verstehen ist. Dieser Grundsatz ist praktisch ver-

wischt, wenn im fundamentalistischen Griff nach der endgültigen Eindeutigkeit des Textes 

seine Dunkelheit und Rätselhaftigkeit übertan wird. Die Vorläufigkeit auch des besonderen 

heiligen Zeugniswortes ruft den Leser und Hörer in die Anstrengung der Auslegung. Wahr-



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 2 03.06.2024 

scheinlich handelt es sich .in dieser kurzschließenden Ungeduld um eine Reaktion auf eine an-

dere Tendenz, die weiter um sich gegriffen hat. Das Rätselwort der Schrift wird einem unend-

lichen Prozeß der Vermittlung unterworfen, in dem kein Jetzt des Verstehens zugelassen wird, 

ehe nicht das ganze Potential der Auslegung ausgeschöpft ist. Der vorliegende Text wird in 

eine endlos fließende Pädagogik transponiert, die nie haltmacht, um das flüchtige Wort zu be-

wohnen. So vergehen sich beide, Fundamentalismus wie Hermeneutismus, durch die gleiche 

Absicht am Sprachgeschehen: am endlichen Wort der stückhaften Repräsentation die endgül-

tige Wahrheitsgestalt, das Wort Gottes selbst zu konstruieren. Und es ginge doch gerade da-

rum, daß das das Mysterium tragende Scherbenwort im Augenblick des Glaubens frei gesagt 

werden kann. Dem Rätselwort muß doch irgendwann standgehalten werden, in der Lautung, 

die aufgeschrieben ist. Dieser Augenblick wird häufig verraten, weil die Balance von unmit-

telbarem Lauten und Auslegen des Textes vom einen ins andere kippt, und die Praxis vom 

endlosen Diskurs zur denkfeindlichen Rezitation taumelt. Daran leidet zur Zeit die Liturgie, 

wenigstens im Bereich meiner Beobachtung. Ich zähle einiges auf. 

Der Augenblick, in dem Jesaja 11 gelesen wird, ist selbst schon die heilige Zeit des Wortes, 

das Ereignis von Gegenwart, das Glück des Verstehens. Es wird nicht nur der Stoff für die 

Predigt herbeigeschafft oder gar nur eine Vorschrift erfüllt. Dem sollte das Lesen dienen, vor-

bereitet, hervorhebend, deutlich, mit dem Einsatz der persönlichen Präsenz. Der schauderhafte 

Jargon der Inhaltsangaben, die aus Handbüchern vorgelesen werden, vernebelt nur das Wort, 

auf das es ankommt, besonders dann, wenn aus einleitendem Kommentar und Text ein nicht 

mehr strukturierter Wortbrei entsteht. 

Die Predigt wäre die Möglichkeit, den Text der Heiligen Schrift in seiner forttreibenden, an-

stoßenden Kraft ernst zu nehmen, den Zusammenhang mit der heutigen Lebenswelt herzustel-

len und dafür auch die eigene, neue Sprache zu finden. Es widerspricht wohl allen Regeln der 

geistlichen Rhetorik, wenn die Predigt über den ganzen Gottesdienst hinfließt und jede Lücke 

im Ablauf füllt. Die Fähigkeit und der Wille der Gottesdienstgemeinde, das alles zu hören, 

stirbt bald unter so viel Andrang, vor allem auch deshalb, weil sich das Wort durch beliebige 

Häufung, die oft genug im Klischee endet, selbst entwertet. Ich habe einmal während einer 

Eucharistiefeier nicht weniger als sieben solcher Teilpredigten gezählt und erlebt, wie der 

Priester es auch am Weihnachtstag nicht fertigbrachte, den Leuten einfach ein gesegnetes Fest 

zu wünschen, sondern seinen Gruß mit fünf moralischen Imperativen für den Alltag panzerte. 

Das Konzil hat das Gerüst der Vorschriften gelockert, in der Absicht, dem Wort zu helfen, die 

klare Artikulation der Mysteriumssprache zu fördern. Dafür kann nun alle Phantasie aufge-

wendet werden. Ohne einen Puritanismus der Formen zu unterstützen, meine ich, daß diese 

Phantasie zugleich Widerstand leisten muß gegen den Sog der ungeheuerlich inflationären 

Sprachproduktion der heutigen Welt, Widerstand dagegen, daß die Liturgie zum Geräusch, in 

das allgemeine Palaver vermischt, mit allen möglichen Texten vermengt wird. Widerstand ge-

gen jene hermeneutische Herbeiführungsmagie, die das Wort überhaupt erst herstellen will 

und an die Stelle des Gottesdienstes eine Führung durch seine möglichen Sinnfiguren setzt. 

Ich verteidige schlicht den Augenblick des Wortes, das gesprochen wird. Es darf nicht ver-

säumt und zugedeckt werden. Als Kronzeugen zitiere ich Romano Guardini: „Das volle Wort 

ist nicht das gedruckte, sondern das gesprochene. Erst in ihm steht die Wahrheit offen da. Erst 

das Wort der Menschenstimme hat jene zarte und starke Kraft, welche die Tiefe des Gemütes, 

den Schoß des Geistes, die Empfänglichkeit des Gewissens anrührt. Das Wort Gottes ist ge-

baut wie das Sakrament und der Mensch, geistig-leiblich, bestimmt, vom lebendigen Men-



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 3 03.06.2024 

schen aufgenommen zu werden, ihn zu nähren und als Macht in ihm zu wirken.“1 

„Zur Zeit ist graue Schlaffheit zu spüren“ 

2. Das Wort, aus dessen Vollmacht die Kirche in ihrem Zeugnis zu sprechen hat, ist unüber-

holbar das Du-Wort Gottes. Alle Äußerungen ihrer Sprache sind an diesem Kriterium zu mes-

sen. Daß ihr auch der Aspekt des Institutionellen zu eigen ist, braucht nicht geleugnet zu wer-

den, wenn es nur dem Personalen untergeordnet bleibt. Das Defizit heutiger Kirchensprache 

liegt in der Tendenz, dem Formalen, Disziplinären, Institutionellen und Doktrinären den Vor-

rang einzuräumen. 

„Wohin sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens“ (Joh 6, 68). Petrus spricht im 

vierten Evangelium das Gesetz aus, nach dem sich die Beziehung ereignet, in der Gott und das 

Menschengeschöpf zueinander kommen. Es ist ein Ereignis der Sprache im Brennpunkt des 

Personalen. Ruf und Namengebung, Anrede, Zuruf, heimliches Reden des Geistes im Herzen 

des Menschen, die gegenseitige Bewohnung im Wort – vieles ließe sich aufzählen, was die 

Bibel zur Kennzeichnung des Heilswortes bringt. Es sollte nicht übersehen werden, daß in ih-

rem Kanon auch Texte enthalten sind, die von der anstrengenden Zumutung dieses Genannt- 

und Angesprochenseins reden: das Buch Hiob und manche Psalmen. Da sind auch die Versu-

che beschrieben, der scharfen Atmosphäre des Wortes zu entkommen, etwa durch die Flucht 

in das vorgeburtliche Nichtsein (3, 3-26) oder in den Tod (7, 11-21). Aber es gibt keinen 

Raum außerhalb, wo der Mensch besser mit sich zurechtkommen könnte, daher auch keinen 

Ausweg in die Neutralität einer Es-, Sach-, oder Seinssprache. Die großen Stiftungen neuer 

Sprachen innerhalb der Tradition, die von der Bibel bestimmt ist, sind alle in dieser Gestalt 

geschehen. Ihre Unvergeßlichkeit ist bis heute begründet in der anrührenden, einladenden 

Kraft, in der dem Leben sprachlicher Raum geschaffen wird. Ich nenne nur einen Namen: 

Franz von Assisi. Von ihm ist gewiß einer der stärksten Impulse ausgegangen, der bis in un-

sere Zeit weit über die Grenzen kirchlichen Redens hinaus wirkt. 

Gehört die Kirche mit ihren Menschen heute zu den Kräften, die die Sprache bewegen, auf 

neue Horizonte der Innigkeit oder der äußeren Weltnennung öffnen? Das Zweite Vatikanum 

hat gewiß lösend gewirkt. Es war nicht zuletzt sprachlich ein Exodus aus den neuscholasti-

schen Mustern. Was manche diesem Konzil vorwerfen, es sei in seinen sprachlichen Formen 

nicht bestimmt, nicht präzise genug, zu weitschweifig und unterschiedlich, kann auch auf die 

gute Seite gebucht werden. Es zeigt in seiner unausgeglichenen Unbeholfenheit, daß der Kir-

che Sprachkompetenz nicht im voraus vollkommen geschenkt, sondern aufgegeben ist. Und 

der Gestus seines Redens insgesamt offenbart doch recht deutlich die Absicht, den gesamten 

Apparat Kirche, mit Institution, Lehramt, Lehre, Schule, Recht und Vollmacht, die einzelnen 

Gläubigen wie die Gemeinschaft als solche entschiedener vor das Wort des Evangeliums zu 

führen und dort, im Focus der Sprache, die das Herz sucht, anzusiedeln. Ein Horizont ist ge-

öffnet, aus dem schon manches gekommen ist, der aber gewiß noch nicht ausgemessen wurde. 

Zur Zeit ist Langeweile und graue Schlaffheit zu spüren, müdes Rinnen im Sprachfluß. Das ist 

verwunderlich für eine Glaubensgemeinschaft, die ein Buch von so dramatischer Sprachform 

liest und betrachtet wie die Bibel. Es kann sein, daß wir insgesamt, in der Kulturstimmung, 

die uns trägt, nicht willens genug sind, nicht genug Neugier und Kraft haben, nicht ausrei-

chenden Mut, uns der Sprache auszuliefern, die auf uns zu auf dem Weg ist. Wir wissen über-

dies auch gar nichts darüber, wie sich im Epochengefüge der menschlichen Geschichte die 

Begabungen verteilen, und Planungen sind gerade im Bezug auf die Sprache für alle Fristen 

unmöglich. Man kann aber mit guter Wahrscheinlichkeit jene Verhaltensweisen erkennen, die 

 
1 Besinnung auf die Feier der heiligen Messe, Mainz 1949, 36. 



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 4 03.06.2024 

das mögliche Charisma verhindern. Hans Urs von Balthasar hat vor langer Zeit geschrieben: 

„Die Wahrheit des Christentums gleicht ... dem Manna, das sich nicht aufspeichern läßt: es ist 

heute frisch, morgen faul. Eine Wahrheit, die nur noch tradiert wird, ohne von Grund auf neu 

gedacht zu werden, hat ihre Lebenskraft eingebüßt. Das Gefäß, das sie enthält – zum Beispiel 

die Sprache, die Bild- und Begriffswelt – verstaubt, verrostet, zerbröckelt ... .“2 Der Satz trifft 

auch heute wieder. Die Sprache des Evangeliums ist einer zweifachen Neutralisierung ausge-

setzt. Einerseits ist eine breite Öffentlichkeit der Kirche in behäbiger Gleichgültigkeit damit 

zufrieden, daß dieses Potential vorhanden ist, ohne großes Bedürfnis, es zu wecken. Der 

Wohlstand in der westlichen Zivilisation mag eine Situation geschaffen haben, in der es 

schwerfällt, die Sprache der Bibel aufzunehmen und mit heutiger Kraft zu wiederholen, die 

aus der Katastrophe, aus der Not, aus dem brennenden Moment erfüllender Gegenwart gebo-

ren ist, aus der Klimax des Lebens jedenfalls. Andererseits überwiegt bei den Menschen der 

amtlichen Verantwortung der Einsatz für die doktrinäre und institutionelle Sicherung des 

Glaubensbestandes. Wenn die heutigen Medien auch kein verläßlicher Spiegel für das sind, 

was in der Kirche lebt, ein Signal ist es doch, daß die Sprache der Kirche vor allem in dieser 

Gestalt in ihnen erscheint. Aber die Fülle, die aufregende, weitertreibende Kraft der biblischen 

Sprache ergibt sich der bewachenden Sorge allein gewiß nicht, sowenig wie dem passiven 

Einverständnis mit der Tatsache, daß es sie gibt. 

Ich kann dem Eindruck nicht ausweichen, daß sich die Bischöfe zu sehr in die Funktion des 

Institutionellen, der Verwaltung, Aufsicht, Organisation und Regierung haben abdrängen las-

sen, zu weit weg von der ersten Aufgabe, die ihnen das letzte Konzil zugeschrieben hat: in der 

Kraft des Geistes die Menschen zum Glauben zu rufen und im Glauben zu stärken (Dekret 

über die Hirtenaufgabe der Bischöfe, art. 12). Das setzt geistliche Zuständigkeit in der Spra-

che voraus. Diese Form der Autorität braucht die Kirche in stärker erfahrbarem Maß, auch in 

ihrer nach außen hörbaren Öffentlichkeit. Zu dieser Sprachkompetenz gehört es, daß sich un-

ter allen Titeln und Zeichen der Funktion die Bewegtheit der individuellen Person zeigt, daß 

sich diese nicht scheut, ihren eigenen, spirituellen Dialekt zu sprechen. In der Kirche wird die 

Sprache im Übermaß dazu verwendet, je nach Stand in der Rangordnung aufeinander einzu-

wirken, schier ausschließlich transitiv. Aber sie wäre doch auch der Raum des Verweilens, 

des Wohnens, des absichtslosen Lebens im Austausch. Dazu die Hilfe zu geben, das einzulei-

ten und zu erschließen, gehört zur religiösen Form der Autorität. Das Konzil halst damit den 

Bischöfen nicht noch eine Aufgabe auf, sondern nennt das Zentrum, um das alles andere an-

zuordnen ist. 

Natürlich erzwingt die Fülle der Anforderungen an den Bischof, erst recht an den Papst, daß 

ihm sprachlich zugearbeitet wird. Trotzdem wäre zu bedenken, ob nicht weniger Text mehr 

wäre, mehr an persönlicher Sprachfarbe und Ausstrahlung, mehr an spontaner Berührung 

durch das eigene Wort. Das mag bei der Größe und weltweiten Streuung der Kirche kaum 

oder gar nicht mehr zu organisieren sein, die Gefahr, daß sich in dieses universale Reden 

sprachliche Anonymität einschleicht, eine von der sprechenden Person nicht mehr ausreichend 

gedeckte Allerweltssprache, sollte gesehen werden. 

„Eine Monotonisierung der Sprache auf Liebe“ 

3. Das Wort Gottes ist „kraftvoll und schärfer als jedes zweischneidige Schwert“ (Hebr 3, 12). 

Die Sprache der Kirche, in der es vermittelt wird, darf diese Dramatik nicht auflösen. Sie hat 

in der Gegenwart viel von der Spannung, die das geistliche Leben bewegt, eingebüßt, weil aus 

den Texten der Verkündigung wie des Gottesdienstes die Themen Konflikt und Gericht weit-

hin ausgeschieden sind. Die Ankündigung der ewigen Liebe Gottes zur Welt wird der Em-

 
2 Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 41952, 22. 



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 5 03.06.2024 

pfindung harmonistischer Langeweile und Irrealität ausgeliefert. 

Als Leser der Bibel stoße ich auf Sätze, die mich anspringen und das Gefühl ungeheuer span-

nen. „Der Gott, der mit Feuer antwortet, das ist der wahre Gott“ (1 Kön 18, 24). „Aus der Tie-

fe rufe ich, Herr, zu dir“ (Ps 129, 1). Das Libretto der Heilsgeschichte ist in einer Sprache ver-

faßt, in der alle Wege zwischen Heftigkeit und Sanftmut, zwischen Blut, Gewalt und heilsa-

mer Berührung gegangen werden, in erschreckender Kadenz. Die vielsprachige Art der 

Selbstmitteilung Gottes, von der am Anfang des Hebräerbriefes die Rede ist, umfaßt nicht nur 

das bunte Personal, das im Laufe der Zeit aufgeboten wird, sondern meint wohl auch die viel-

schichtige Struktur der Sprache selbst. 

Dagegen begegnet mir heute, geschrieben wie gesprochen, eine Kirchensprache – ich fasse 

den Ausdruck sehr weit –, aus der der Gott der Zumutungen verschwunden ist. Alles, was den 

Menschen hart angeht: ungefragtes Dasein in dieser Welt, die Schwere der Materie, die Un-

ausweichlichkeit der Freiheit, der Schmerz des geistigen Bewußtseins, der dunkle Abstand 

zum Urheber des Ganzen, dessen schroffe Andersheit, das zufahrende Wort aus dem Bereich 

des Heiligen, die Ungewißheit der Spannung zwischen Gut und Böse – all das wird überspielt 

von einer Monotonisierung der Sprache auf Liebe. So nebulös dieses Wort sein mag, es trägt 

die überall zu spürende Anstrengung, das Tremendum aus der Gottessprache zu entfernen, 

durch glättende, eliminierende, interpretierende und verschweigende Operationen an den Tex-

ten der Tradition. Es gibt eine begreifliche Reaktion auf eine Theologie und Verkündigung 

der Letzten Dinge, in der die Hölle im Mittelpunkt des Interesses stand, das Wissen um die 

faktische Zahl der Verdammten usurpiert wurde und die Gerichtsdrohung häufig genug ein 

bedenkenlos geführtes Instrument der seelischen Manipulation war. Wenn das aber nur zur 

Vermeidung der dramatischen Sprache führt, bleibt die Reaktion leer. 

Die so eingeebnete Sprache vermag nicht mehr den Gott der Bibel zu sagen, der freilich die 

Liebe ist und Liebe wecken will, aber so, daß die Wahrheit und das Gute mitgemeint und mit-

gewollt sind. Der Zorn ist die dunkle, widerständige Seite der Liebe, die jeder Mensch erleben 

muß, der am Recht vorbei in ihre Seligkeit gelangen will. Das kann nicht aufgegeben werden, 

ohne die Gott-Sprache flach und nebensächlich zu machen, sowohl im Angesicht des indivi-

duellen Lebens wie der gesamten Menschengeschichte. 

Es gibt gewiß gute Gründe dafür, daß aus den Psalmen, die im „Gotteslob“ abgedruckt sind, 

alle Flüche entfernt wurden. Damit verschwinden freilich nicht die Situationen im menschli-

chen Leben, in denen sie ihren Sitz hatten, die Konflikte im mitmenschlichen Bereich, im reli-

giösen Verhältnis zu Gott. Nach wie vor kommen die Leute in die Kirche und erleben den 

Gottesdienst mit der Last ihrer Entzweiungen, Feindschaften und Kriege. Daß es dafür wenig 

sprachliche Ausdrucksmöglichkeiten gibt, gerade im Zentrum des Redens, im Gebet, ist ein 

Defizit. Wo ist der Todesschrei Jesu, der Streit Hiobs mit Gott präsent, nicht nur als Zitat, 

sondern als heute mögliches Wort, in dem die Menschen die Not ihres Lebens bringen kön-

nen? Einiges klingt hie und da in den Fürbitten an, aber das Ergebnis ist oft ärgerlich genug, 

eine verquälte, wortreiche Mischung aus moralischem Vortrag an irgendwelche Adressen, Re-

ferat über Wünsche und Vorhaben und euphemistischen Verhüllungen der lauernden Aggres-

sion. 

„Keine Anpassung an den harmlosen Jargon der Zeit“ 

4. Wie in allen Epochen der christlichen Geschichte steht die Kirche auch heute vor der Frage, 

ob ihre Sprache genau und groß genug artikuliert ist, daß die Gewalt und das Ausmaß der his-

torischen Ereignisse in ihr erscheinen können. Denn nur so wird die Rede des Glaubens das 

Leben treffen und glaubwürdige Hinweise zum Verstehen bieten können. Die furchtbaren 



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 6 03.06.2024 

Geschehnisse des 20. Jahrhunderts haben in der Kirche nur geringe Impulse zu neuer Findung 

der Sprache aus dem Geist des Evangeliums ausgelöst. 

Als ich 1953 mit dem Studium der Theologie anfing, fand ich in den Lehrbüchern der römi-

schen Gregoriana eine neuscholastische Sprache, die mit keiner Silbe die großen geschichtli-

chen Ereignisse des 20. Jahrhunderts spiegelte. Es war nicht schwer, ein lückenloses Konti-

nuum bis in die Sprache des 17. Jahrhunderts festzustellen und die Texte über Jahrhunderte 

hinweg zu vertauschen. Wenigstens auf der Ebene dieser Theologie schien eine lingua peren-

nis geschaffen, die nicht nur inhaltlich, sondern auch als Ausdrucksfeld in ungestörter Form 

vorhanden sein kann, gewissermaßen in heiterer, weil unberührter Objektivität jenseits der ge-

schichtlichen Ereignisfolge. War das in den Gebetbüchern, in den Liedern, Predigten und in 

der spirituellen Literatur anders? Ich habe nicht den Eindruck. Aber dieses Jahrhundert hat 

wie keine Zeit vorher in der erkennbaren Menschengeschichte Kriege gebracht, Weltkon-

flikte, programmierte Menschenvernichtungsaktionen, Genozide, Vertreibungen, Völkerwan-

derungen, Gefangenschaften, Massenhungersnöte. Die Zahl der Opfer zu kalkulieren ist längst 

aussichtslos geworden. Das Zweite Vatikanische Konzil hat zwar eine neue Schaltung in der 

kirchlichen Sprache eingeleitet, aber von dem schwarzen Schrecken der Zeit, die es doch reli-

giös deuten und repräsentieren wollte, ist nichts in seine Sätze eingebrochen. Wie blaß klingt 

das vor den blutigen Lebensläufen, die auf den Aschenfeldern vergangen sind. Im Vergleich 

mit ähnlichen ungeheuren Vorgängen in der Geschichte fallt auf, daß auch keine nennens-

werte Erzähltradition ausgelöst wurde. Das geschah in exemplarischer Form im Anschluß an 

den Exodus und die Landnahme Israels, bei der Deportation der führenden Schicht in das ba-

bylonische Exil, in den makkabäischen Kriegen, beim Exodus der Jesusbewegung in die hel-

lenistische Welt. Und noch von der Völkerwanderung, den Kreuzzügen, dem Dreißigjährigen 

Krieg gingen Impulse aus. Nicht nur die Legende bezeugt das. In der stetig anwachsenden 

kirchlichen Wortproduktion des 20. Jahrhunderts ist der Anteil der Äußerungen, die mit dem 

Zeitgeschehen zu tun haben, verblüffend gering, quantitativ im Ausmaß, qualitativ in der Er-

fassung des Geschehenen. 

Zur Erklärung dieser Tatsache könnte mit Günter Anders3 darauf hingewiesen werden, daß 

nicht zu erwarten ist, die Furchtbarkeit der Ereignisse könnte adäquat in die Sprache eingehen. 

Die fühlende Wahrnehmung ist den Evidenzen der Vorgänge gar nicht gewachsen. Die 

menschliche Kraft reicht dazu hin, Millionen Artgenossen auf einen Schlag zu vernichten, 

aber schon am Anblick von zehn Leichen findet die Empfindung und damit auch die Sprache 

ihre Grenze. Wäre also die Sprache religiöser Gemeinschaften nur dazu da, die Menschen von 

der unmöglichen Pflicht, ihre Taten zu Wort zu bringen, zu entlasten, als eine Art Himmels-

sprache, in der schon alles geschichtlich Sagbare überholt ist? Von der biblischen Tradition 

her ist dieser Möglichkeit entgegenzuhalten, daß weder Israel noch der Kirche die Tri-

umphsprache endgültiger Enthobenheit geschenkt ist, sondern die zuversichtliche Ansage der 

Hoffnung inmitten der geschichtlichen Mächte und Gewalten. Israels Klage, der Todesschrei 

Jesu, das Verstummen seiner Gemeinde am Kreuz bezeugen das Brechen der Worte am Wi-

derfahrenden. Kirchliche Sprachkultur kann daher nicht in der Planung eines ästhetisch legiti-

mierten Stils bestehen, in der geschmackvollen Dosierung der Ausdrucksmittel, denn sie ist in 

der Hauptsache die Bezeugung der menschlichen Sprachohnmacht. Die feierlich strömende 

Wortfülle der Verlautbarungen vermag zwar den Anspruch geistlicher Autorität zu demonst-

rieren, gleitet aber am Tremendum der Zeit unberührt vorüber. Sic stockt nicht. Das ist das 

Ärgernis. 

Das Christentum der Antike brachte nicht nur das inhaltlich Neue eines Gottes- und Men-

schenbildes in die damalige Kulturwelt, sondern in gleicher Dringlichkeit den Anstoß einer 

 
3 Vgl. Die Antiquiertheit des Menschen I, München 71985, 267-276. 



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 7 03.06.2024 

anderen Sprache, die den Kanon des ästhetisch Möglichen durchbrach.4 Die niedrige Sprache 

(sermo humilis), die von der Betrachtung des häßlichen Christus (deformitas Christi) der Pas-

sion ausging, setzte sich zwar nur allmählich gegen die überlieferte Ästhetik durch, aber sie 

war die Möglichkeit, einer Wahrnehmung des einzelnen, unableitbaren, faktischen Zerstörens 

und Leidens Ausdrucks zu geben. Von dieser christlichen Entgrenzung und Befreiung der 

Sprache müßte heute eine aufstörende Wirkung ausgehen, in vielfache Richtung. Die Ästheti-

sierung der Lebenswelt5 gehört zum Trend der gegenwärtigen Kultur, aus dem gesamten vor-

handenen Weltmaterial, die Menschenschicksale eingeschlossen, ein störungsfreies Genuß-

kontinuum herzustellen. Der Zuschauer ist der Norm-Mensch der Medien, der unersättlich 

Bilder verbraucht und alles in die Distanz seines objektivierenden, verzehrenden Auges 

rückt6. Um in diesem Zusammenhang die Aufmerksamkeit stiftende Unterbrechung bringen 

zu können, müßte die Sprache der Kirche selbst aus dem Schema ihrer Anpassung an den 

harmlosen Jargon der Zeit gelöst werden, dürfte sie nicht selbst noch um Grade enger, zimper-

licher, verschonender und schwächer sein als die Sprache der Welt. 

Das Dogma hat einerseits die Funktion, die vollständige Umgießung des ursprünglichen Tex-

tes in den endlosen Kommentar aufzuhalten und ihm den Augenblick zu garantieren, in dem 

er selbst lauten und vernommen werden kann. Andererseits öffnet es mit diesem Halt! auch 

die Möglichkeit, den Text des Evangeliums in die adäquatere und notwendigere Gestalt heuti-

ger Glaubensgeschichten weiterwirken zu lassen. Inmitten einer deduktiven Ableitungsspra-

che der Theologie, die zur doktrinären Abfüllung neigt, brauchen wir die Lehre von der christ-

lichen Wahrnehmung. Von dieser sind die Hilfen zu erwarten, daß in unserer wunder- und ge-

schichtenlosen Zeit der Glaube seine Sprache und die Geschichten findet, die heute das Leben 

packen. Wenn das Epos des Menschen in der Zeit nicht mehr im Medium des Glaubens er-

zählt werden kann, so daß alle es vernehmen können, wird alles Reden umsonst sein. 

„Gott ist nie die vorausgesetzte Selbstverständlichkeit“ 

5. Die Aufmerksamkeit stiftende Kraft der religiösen Sprache kommt daher, daß sie das Hei-

lige erzählt. Sie rührt damit an die absolute Grenze und unterbricht den Fluß der menschlichen 

Rede. Das kann sie nur in dem Maß, als sie selbst im Schweigen vor dem Mysterium bricht. 

Die Versuchung, die zur Zeit in der Kirche umgeht, heißt Redseligkeit. 

Die Sprache der Bibel hat ein Merkmal, das sie mehr prägt als alle anderen Charakteristika. 

Sie wird laut in der augenblicklichen Gegenwart Gottes. Der Brennpunkt, aus dem sie ihre 

Kraft, ihre Erregung und ihre alles durchquerende Andersheit schöpft, ist die Aktualität Got-

tes. In dieser hat die Sprache ihre Zeit, und es gibt keine Dimension, in die sie daraus fort-

schreiten könnte, um auf Gott zurückzureden wie auf einen Pharao des Alten Reiches. Sie re-

det und sagt Gott an. Es gibt keine anderen Satzgegenstände, die an seine Stelle rücken könn-

ten, als wäre da irgendwann eine andere Dringlichkeit. Gott ist nie die vorausgesetzte, längst 

erledigte Selbstverständlichkeit. 

Einübung im Christentum führt, falls sie gelingt, in den Atem dieser Sprache. Die heute noch 

aus der Tradition lebendig auf uns wirkenden Dokumente kommen daher. Wenn die Sprache 

der Kirche leer und müde geworden ist, dann liegt die Ursache nicht irgendwo in einem tech-

nisch zu bewältigenden Mangel an Sprachfertigkeit, sondern nicht zuletzt in der vergessenden 

 
4 Vgl. J. Taubes, Die Rechtfertigung des Häßlichen in urchristlicher Tradition, in: H. R. Jauß, Die nicht mehr 

schönen Künste. Grenzphänomen des Ästhetischen, München 1968, 169-185. 
5 Vgl. R. Bubner, Ästhetisierung der Lebenswelt, in: W. Hangl/R. Warning (Hg.), Das Fest, München 1989, 651-

662. 
6 Vgl. J Manthey, Glossa continua (VII), Merkur 44 (1990), 1113-1114. 



Bachl - Wider die harmlose Redseligkeit. Thesen zur Sprachkultur in der heutigen Kirche (HerKor)

 8 03.06.2024 

Selbstverständlichkeit, in der die Gottesaktualität verräumt worden ist. 

Seit langem ist die Rede davon, und sie ist seit langem ganz umsonst, daß das Zeugnis der 

Kirche an ihrer Selbsteinmischung in das Evangelium leidet. Ein großer Teil der Aufmerk-

samkeit und der Energie wird auf die strittige Verteilung der Funktionen verwendet, auf nö-

tige Diplomatie, auf die Durchsetzung der bezweifelten Autorität. Kein Wunder, wenn auch 

die Sprache voll der Kirche ist. Sie büßt dabei die aufmachende, unterbrechende Macht ein, 

denn sie kann im Lärm der gesellschaftlichen Identitätsfindungen nicht mehr unterschieden 

werden. Das ist nur dann möglich, wenn eine wirkliche sorglose Ekstase auf das Reich Gottes 

das Tun und das Reden trägt. Die Sprache muß am Mysterium brechen, nicht an irgendwel-

chen Gegenständen, an denen sie höchstens vervielfältigt und fade werden kann. 

In den Briefen des Ignatius von Antiochien ist häufig davon die Rede, daß die christliche 

Wahrhaftigkeit eines Bischofs an seinem Schweigen erkannt wird. Für den, der etwas weiß 

von heutigen Redezwängen, klingt cs paradox oder gar absurd, wenn es heißt: „Je mehr einer 

einen Bischof schweigen sieht, um so größere Ehrfurcht soll er vor ihm haben“ (Eph 6, 1). 

Aber es ergibt sich ein Sinn, dessen Aktualität heute vielleicht noch gewachsen ist, wenn der 

Satz im Zusammenhang begriffen wird. Dem Bischof ist zuallererst aufgetragen, unverdros-

sen, unermüdlich das Wort des Evangeliums weiter zu bringen. Zu reden. Wenn er schweigt, 

sagt er auch etwas. Er deutet stumm auf den Raum, aus dem das Wort kommt, so, daß es ihn 

angeht und ihm nicht gehört, weil es Gottes Wort ist. Dieses mit dem Wort verschränkte 

Schweigen geht in den Gottesdiensten, wie sie heute gefeiert werden, in groben Ausmaßen ab. 

Die vollständig durchgeredete Messe ist das Normale. Es scheint manchmal, als werde die 

Nähe des Mysteriums zur Erlaubnis für eine unaufhaltsame Redseligkeit, als müßte es durch 

quantitative Häufung bezeugt werden. Die alten lateinischen Orationen hatten gewiß den Vor-

zug der qualitativen Kürze, die in der lakonischen Form noch das Gespür für das Mysterium 

enthielt, das die menschliche Sprache übersteigt. Unsere Sprache muß in diesen gegensätzli-

chen Rhythmus zurückfinden. 

Die Propheten haben sich darin bewegt wie Ezechiel, der priesterliche Prophet. In der Sen-

dungsvision wird ihm auf getragen, alle Worte Gottes in sich aufzunehmen, um aus diesem 

Reichtum zu den verschleppten Israeliten sprechen zu können. Dann hebt ihn der Geist in die 

Höhe und versetzt ihn unter die Verbannten. Ezechiel aber bricht nicht sofort mit seiner Pre-

digt hervor, sondern er sitzt sieben Tage lang mitten unter ihnen, in dumpfes Schweigen ver-

sunken (Ez 3, 4-15). Die Kirche scheint sich der Sorge verpflichtet zu haben, den unerschüt-

terlichen Zusammenhang der Rede zu garantieren, und vergißt darüber die Vermutung, es 

könnte ihr auch ein anderes Zeugnis abverlangt sein. Das erfahrbare Verstummen vor der Ge-

walt des Geschehens, in der Berührung durch das ewige Wort. 

Herder Korrespondenz 45 (1991), S. 325-330. 


