»Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«!

»Sterben« im Verstandnis christlicher Tradition, auch im Blick auf die seelsorgerliche Praxis
und die Diskussion um den »assistierten Suizid«

Von Hans G. Ulrich

1. Zur Wirklichkeit des menschlichen Sterbens

Dass das Sterben zu uns Menschen auf ganz eigene, uns Menschen zukommende Weise ge-
hort, misste nicht ausdriicklich thematisiert werden, wenn es nicht, wie vieles andere, nicht
zuletzt die menschliche »Arbeit«, zu unserem menschlichen Leben gehorte, indem es zugleich
von uns Menschen auch geprégt, bestimmt und wie oft zu horen ist, »gestaltet« und so auch
dariiber verhandelt wird. »Was ist menschliche Arbeit?«, »Wie menschliches Leben (er-)zeu-
gen?« ist zur Frage geworden, oder »Wie sterben?«, oder auch »Wie das Leben beenden?«.
Was mit den Fragen um das menschliche Sterben in den Blick kommit, ist in vieler Hinsicht
akut geworden, nicht nur durch die weitgehende Bestimmung des Sterbens durch die medizi-
nische Praxis, sondern durch andere, nicht einfach zu fassende Veranderungen in dem, was als
unsere menschliche »Lebenswelt« anzusprechen ist. Manches, gewiss, ist davon unmittelbar
greifbar, wie eben die Probleme und Unsicherheiten, die sich daraus ergeben, dass das Sterben
immer mehr abhéngig davon erscheint, was an medizinischen Mdglichkeiten gegeben ist. So
sterben Menschen nicht, wenn die Zeit zu sterben gekommen ist, weil der Korper erschopft ist
oder eine Krankheit, nach allem, was medizinisch zur Therapie und Linderung zu tun war, das
Ende bestimmt. Vielmehr greifen viele medizinischen Malnahmen so aktiv in das Sterben
ein, dass es dominant davon bestimmt ist, was jeweils das Ziel des Eingriffs ist: eine weiterge-
hende Befreiung vom Sterben, eine gezielte Verkilrzung oder auch Verlangerung des »am Le-
ben bleiben« oder des Sterbens. Auf der anderen Seite steht all das, was an — nicht nur medizi-
nischen — Moglichkeiten gegeben ist, das Sterben von Menschen, wie es sich denn einstellt,
helfend und erleichternd zu begleiten. So gehort das Sterben zu dem menschlichen Leben, das
immer auch vita passiva ist, die Dimension des Lebens, die erfahren und erlitten wird.

Es war immer klar, dass diese Unterscheidung zwischen den passiven und aktiven Anteilen in
der Praxis kaum wirklich deutlich bewahrt werden kann. Es gibt zu viele Uberschneidungen
und Ubergénge zwischen dem, was passivisch erfahren wird, und dem, was aktiv herbeige-
fiihrt oder bestimmt wird. Aber dennoch entspricht diese Unterscheidung der Wirklichkeit
menschlichen Lebens, in dem die vita passiva und aktives Eingreifen zugleich und miteinan-
der verwoben und doch nicht ineinander aufzuldsen sind. Es ware abstrakt, das Sterben als
passivisches Geschehenlassen zu verstehen. Es bleibt aber gleichermaRen abstrakt, das Ster-
ben in die eigene Regie nehmen zu wollen. Es geht vielmehr darum, eben die Hilfe und den
Beistand erfahren zu kénnen, die dem Verstehen dessen folgt, was »wirklich« ist. Die damit
angezeigte Unterscheidung bedarf in vieler Hinsicht jeweils der akuten Konkretion und Ein-
ubung. In dieser Unterscheidung wird festgehalten, dass Menschen in ihrem Sterben den Bei-
stand erfahren, der ihnen das Sterben bewahrt, wie es zu uns Menschen gehort, wie es unserer
vita passiva und activa zugehort — ein Sterben, wie es denn ein »menschliches« genannt wer-
den kann. Dies zu bewahren ist die Aufgabe einer Praxis, in der ein sterbender Mensch von
anderen Menschen in seinem Sterben Begleitung und Erleichterung erfahren kann — im Kon-
text einer Verstandigung und Kommunikation, die den Sterbenden nicht mit dem allein l&sst,

1 R6m 14,8.
Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 1 30.05.2024



was andere mittragen konnen. Es bleibt dann, gewiss, eben auch das, was der Sterbende al-
leine, flr sich, erféhrt, durchlebt und wie auch immer selbst »bearbeitet« oder »verarbeitet«.
Auch diese Unterscheidung zwischen dem einsamen und einem begleiteten Sterben bewahrt
den Blick auf die gegebene differenzierte Wirklichkeit, so wie sie zu uns Menschen gehort.

Mit der Frage, was zu uns Menschen gehort, bleiben wir aufmerksam und kritisch dabei, zu
verstehen, was die Wirklichkeit ist, der wir Menschen zugehdren und die uns Menschen be-
stimmt, und fixieren uns nicht allein auf die Frage, was zu tun ist und was die Ziele und Gren-
zen dieses Tuns sind. So gilt es nicht, irgendeine Vorstellung von Sterben und Tod realisiert
zu sehen — woher sollte diese Vorstellung kommen? —, sondern zu fragen, was es flr uns
Menschen heif3t, zu sterben, und was fur uns Menschen der Tod bedeutet. Dem verstehend
nachzugehen, dem auch im Handeln verstehend zu folgen, ist eine Praxis, die davor bewabhrt,
uber solches Verstehen hinweg Sterben gestalten zu wollen. Auch die medizinische Praxis ist
ja gemaR ihrer Aufgabe zu helfen, zu lindem und zu heilen von diesem Verstehen geleitet.

Diese Praxis des Verstehens gehort zu einer »Ethik«, die eben die Wirklichkeit, der wir Men-
schen zugehdren und die uns bestimmt, zu verstehen, zu erschlieBen und zu erproben hat.?
Dies ist ihre tiefgreifend hermeneutische Aufgabe. Die explorative Arbeit am Verstehen des-
sen, was zu uns Menschen gehort und was die Wirklichkeit ist, der wir Menschen zugehoren,
bewegt sich in den hier angezeigten Unterscheidungen, wie der zwischen der vita activa und
der vita passiva. So bleibt sie kritisch dagegen, das menschliche Leben weitgehend »dem
Menschen« in die Regie und Verantwortung »gegeben« zu behaupten, ohne dass dieses »Ge-
stalten« und »Verantworten« noch an das Verstehen dessen gebunden ist, was uns Menschen
zugehort und dem gerecht wird, was wir wirklich sind.

In besonderer Dramatik wird dies eben dort akut, wo menschliches »Leben« direkt themati-
siert auf die Tagesordnung kommt, in der daruber verhandelt wird, wie dieses menschliche
»Leben« in seinem Verlauf und Sinn zu »gestalten« ist. Auf diese Weise sind auch das »Ster-
ben« und der »Tod« auf die Tagesordnung gekommen, in duBBerster Zuspitzung dort, wo nicht
mehr nach einem Sterben gefragt wird, wie es Menschen zugehort, sondern nach einem »gu-
ten Tod«®, als wére auch der »Tod« gezielt in den Blick zu fassen oder gar derart in die Regie
zu nehmen, dass er durch menschliches Tun oder Nicht-Tun herbeigefuhrt wird. Diese Kons-
tellation erscheint in akuter Dramatik unausweichlich dort, wo mit dem in den Blick genom-
menen »Tod« unausweichlich die Selbst-T6tung auf die Agenda kommt — als etwas, das nicht
mehr widerspruchsvoll oder bedrohlich oder anders einzelnen Menschen begegnet, sondern
als Moglichkeit menschlichen Eingriffs zu verhandeln ist. Zu verhandeln ist dies offensicht-
lich im Zusammenhang des Rechts und seiner Schutzfunktion. Was immer auf eine solche Ta-
gesordnung kommt, kann dem geltenden Recht nicht widersprechen und muss entsprechend
ausdrucklich im Recht geregelt werden.

In den Prozeduren der Gesetzgebung erscheinen damit aber Problemstellungen, die von weit
tieferer Bedeutung fiir unser menschliches Leben sind und die in ihrer Bedeutung weiter rei-
chen als das, was zunéchst innerhalb der Gesetzgebung (bezogen auf bestimmte Falle oder
Adressaten) zur Geltung zu bringen ist. So ist mit dem Urteil des Bundesverfassungsgerichts
zum »assistierten Suizid« ein unausweichlicher Anstol3 gegeben, in der vom Gericht ange-
sprochenen Offentlichkeit der Rechtsgemeinschaft und dartiber hinaus grundlegend dartiber

2 Zur theologischen Thematisierung von »Wirklichkeit« siehe WOLF KROTKE, Was ist »wirklich«? Der notwen-
dige Beitrag der Theologie zum Wirklichkeitsverstandnis unserer Zeit, Berlin 1996 (Offentliche Vorlesungen,
Humboldt-Universitét zu Berlin, H. 79).

3 Siehe dazu grundlegend: ROBERT SPAEMANN/BERND WANNENWETSCH, Guter schneller Tod? Von der Kunst,
menschenwiirdig zu sterben. Basel-GiefRen 2013.

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 2 30.05.2024



nachzudenken, was Tod und Sterben bedeuten.* Was »Tod« und »Sterben« fiir uns Menschen
bedeuten, kann freilich, schon in der Fragestellung, nicht von der Gesetzgebung oder der
Rechtsdogmatik bestimmt sein, auch wenn diese eine Bedeutung unterstellen muss, die ihrer
Schutzfunktion entspricht. Mit dem hier gegebenen, ja, herausfordernden Anlass, tiber Tod
und Sterben nachzudenken, ist daher von vornherein mitzudenken, wie weit die Aufgabe der
Kléarung reicht. Und in der Tat: sie reicht weiter als bisher deutlich geworden ist. Auch das
Folgende kann nur einiges Wenige anzeigen.

Ein hervorragender Ort des Nachdenkens ist die christliche Tradition, ihre seelsorgliche Pra-
xis und die darin enthaltene Theologie, sofern sie eben im Zusammenhang ihrer Aufgabe, die
Wirklichkeit zu verstehen, in der wir Menschen uns finden dirfen, auch damit befasst ist, wie
»menschliches Leben« zu verstehen ist und wie diesem Verstehen entsprechend das auszu-
uben ist, was »seelsorgliche Praxis« heif3t. Diese seelsorgliche Praxis hat im Kontext all des-
sen, was medizinisch, psychologisch oder philosophisch bearbeitet wird, ihren ganz eigenen
Grund und ihre besondere Ausrichtung. Die seelsorgliche Praxis hat ihre Aufgabe in der Ge-
schichte und der Wirklichkeit, die anders als im Glauben und im Verstehen — in diesem »fides
quaerens intellectum« — nicht zu fassen ist. Das gilt nicht zuletzt fiir die Aufgabe, »Sterben«
und »Tod« zu verstehen, ein Verstehen, das immer wieder einmal, wie jetzt, durch die Gesetz-
gebung tangiert und herausgefordert wird.

2. Zum Urteil des Bundesverfassungsgerichts

Das Urteil des Bundesverfassungsgerichts stellt fest, dass die »Assistenz« beim Suizid straf-
frei ist. Das soll fur jeden Suizid jeder Person, unabhédngig von ihrer psychisch-physischen
Verfassung gelten, also auch unabhéngig von einem irgendwie anzunehmenden »Leiden«. Die
entscheidende Implikation ist, und doch nicht v6llig unabhéngig von der Verfassung der Per-
son, dass die »Person«, so das Verfassungsgericht, »frei verantwortlich« den Suizid vollzie-
hen will und vollziehen kann. Fir diesen eigenen »frei verantwortlichen« Vollzug darf sie As-
sistenz von anderen Menschen in Anspruch nehmen. Diese Assistenz ist grundsatzlich straf-
frei. Die Bedingungen fiir die Gewéhrleistung eines so vollzogenen Suizids miissen gesetzlich
fixiert werden. Es muss so auch gewabhrleistet sein, dass der Suizid »frei verantwortlich«
wirklich auch vollzogen werden kann. Eben dies macht es notig, Regelungen fiir eine »Assis-
tenz« aufzustellen. Das setzt entsprechende Diagnosen und Beratungen voraus, die den Voll-
zug in »Freiverantwortlichkeit« ermdglichen, garantieren und bestatigen. Die darin enthalte-
nen Schwierigkeiten und Widerspriiche werden inzwischen intensiv auch in der theologischen
Ethik diskutiert.® Sofern sie sich als nicht auflosbar gezeigt haben, sind zusétzliche Losungen
und Wege reflektiert worden, die tber das hinausgehen, was das Gerichtsurteil erfasst.

Das Verfassungsgericht bewegt sich in seiner Argumentation innerhalb der Rechtsdogmatik
und ihrer spezifischen Logik (was freilich im Detail auch zu prifen ist). Dazu gehort, dass das
Gericht hinsichtlich der Straffreiheit des Suizids und der Suizidassistenz nicht zwischen ver-
schiedenen Dispositionen, »Griinden«, Motivationen etc., die zum Suizidwunsch und zum Su-
izidvollzug flhren, unterscheiden kann. Es kann nur fixieren, welche Prozeduren eingehalten
werden mussen. Es geht um eine prozedural fixierte Sicherheit, die die betroffenen Beteiligten

4 Zur juristischen Diskussion siehe: GIAN DOMENICO BORASIO/RALF J. JOXO/JOCHEN TAUPITZ/URBAN WIESING
(Hrsg.), Assistierter Suizid. Der Stand der Wissenschaft. Mit einem Kommentar zum neuen Sterbehilfe-Gesetz,
Berlin 2017 (Verdffentlichungen des Instituts fir Deutsches, Europdisches und Internationales Medizinrecht, Ge-
sundheitsrecht und Bioethik der Universitdten Heidelberg und Mannheim, Band 46).

® Siehe die umfassende und kritische Darstellung und Analyse von MARCO HOFHEINZ, »Sterbehilfe« fir den Je-
rusalemer Menschen?, in: EvTh 82 (2022), 364-379.

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 3 30.05.2024



im Vollzug dessen schiitzt, was als »frei verantwortlich« vollzogener Suizid definiert wird.

Es hat sich (auch der Justiz) die Frage gestellt, ob das Gericht es bei der Feststellung der
Straffreiheit des »assistierten Suizids« hatte belassen kdnnen, mit einer Begrindung, die dies
als notwendige rechtsdogmatische Folgerung festhalt, die sich aus der Straffreiheit des Suizids
ergibt, die aber offen lasst, was »Suizid« bedeutet. Hier zeichnet sich die Grenze dessen ab,
was uberhaupt im Recht erfasst werden kann. Dazu waren auch die Stimmen zu horen, die da-
rauf verweisen, dass gleichermalien diejenige Moral hier an ihre Grenze stoR3t, die den artiku-
lierten Rahmen bildet, innerhalb dessen sich jedes menschliche Zusammenleben bewegt und
die mit dem Recht im Einklang stehen muss. Diese Grenze ist hier damit gegeben, dass der
Suizid eine Aktion ist, die das »Subjekt«, das dieser Moral folgt, ausldscht, und dass ein
»Subjekt« anzunehmen oder einzufordern ist, das sich dieser mit allen Menschen geteilten
»Madglichkeit« gegeniiber sieht. Wenn jedoch das »Subjekt« im Sinne des von Kant formu-
lierten kategorischen Imperativs als »autonom« verstanden wird, dann ist dieses »Subjekt« an
das allgemeine »Gesetz« gebunden, dem alle Menschen gleichermafen folgen. So wére bei
diesem Verstandnis von Autonomie zu fragen, ob der Suizid in diesem Sinne »autonom« voll-
zogen werden kann, das heiflt, dass diese Aktion einem »Gesetz« folgt, in dem artikuliert ist,
was allen Menschen zugehort und zukommt. Wie konnte in dieses »Gesetz« die Mdglichkeit,
sich selbst zu t6ten (oder wie das dann zu formulieren wére), eingeschrieben sein als etwas,
das zu uns Menschen gehort?

»Autonomie« erscheint hier jedoch in einer anderen, spezifischen Bedeutung, sofern diese
nicht nur der Abgrenzung und dem Schutz gegeniiber dem Eingriff durch die Rechtssetzung
und die Gesetzgebung dient, sondern eine weitergehende positive Bestimmung erfahrt. Das
Bundesverfassungsgericht stellt weitergehend fest:

»Art. 1 Abs. 1 GG schiitzt die Wirde des Menschen, wie er sich in seiner Individuali-
tat selbst begreift und seiner selbst bewusst wird. Hierzu gehort, dass der Mensch Gber
sich selbst verfiigen und sein Schicksal eigenverantwortlich gestalten kann.«
(BVerfGE 49, 286, 298)

Damit ist ein weiter Rahmen abgesteckt, in den auch der »Suizid« eingeordnet erscheint. Hier
bleibt unausweichlich zu fragen, ob das so gelten kann. Zu fragen ist eben, wie der »Suizid«
zum Menschen gehort. Gehort er zum Menschen, jedenfalls vielleicht, wie oft gesagt wird, als
ein (je singuldrer) »Grenzfall«? Oder soll der Suizid gar als immer gegebene »Handlungsop-
tion« gelten? Von welchem Standort aus, in welchem Kontext kdnnte davon die Rede sein?

All dies bleibt in der Debatte weitgehend unbestimmt, und zwar so, dass diese Unbestimmt-
heit nicht etwa als — vielleicht nicht aufzuldsendes — Problem markiert wird, sondern im Ge-
genteil gebraucht wird, um ein Entscheidungstableau mit mdglichst wenigen ausdriicklich fi-
xierten rechtlichen VVoraussetzungen zu etablieren. Was hier unbestimmt bleibt, geht weit Gber
das hinaus, was im Rahmen der laufenden Diskussion mit dem Verfassungs-Gerichtsurteil oh-
nehin geklart werden muss. Das betrifft jedenfalls die Implikationen, die mit der Interpretation
des Grundgesetzes und ihrer sprachlichen Fassung gegeben sind wie mit der Rede von der
»freien Verantwortlichkeit« oder der »Autonomie« der »Person.

Die Stellungnahmen im Zusammenhang der gegenwartigen Debatte, die auf das Bundesver-
fassungsgericht und auf die inzwischen vorliegenden Antrage zur Gesetzgebung reagieren,
mussen sich fragen lassen, ob sie wirklich andere, weiterentwickelte oder auch widerspre-
chende Erkenntnisse und Unterscheidungen generiert haben. Es ist auch zu fragen, was die

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 4 30.05.2024



bisher vorliegenden kirchlichen Stellungnahmen®, aber auch die theologische Tradition und
die gegenwirtige theologische Diskussion dazu beigetragen haben.’ Eine der dicht begriinde-
ten theologischen Bearbeitungen findet sich in Karl Barths »Kirchlicher Dogmatik« 111,4.8
(Dieser Text war auch der Bezugstext flr den Streit, der vor zehn fahren in der Schweiz in
gleicher Weise stattgefunden hat.®)

Darauf ist zurtickzukommen. Hier galt es zun&chst, das Problem anzuzeigen, wie das Recht
innerhalb seines eigenen Rahmens, in der ihm eigenen Dogmatik und Logik, verbleibt und
eben so und nicht anders seine ihm zukommende Schutzfunktion austibt. Die Frage ist, was
die Rechtsdogmatik implizieren muss, um dieser Schutzfunktion gerecht zu werden und nicht
davon abzuweichen oder gar auf etwas anderes primér zu zielen. Die Schutzfunktion bezieht
sich hier darauf, dass in jeder Hinsicht die kérperliche Unversehrtheit und zugleich mit ihr die
»Integritat der Person« geschiitzt wird.

2.1 Integritét der Person

Zur »Integritat der Person« gehort, soweit ist das unter Berufung auf das Grundgesetz unter-
stellt, auch der »Suizid«. Der Suizid kann unter dieser VVoraussetzung jedenfalls nicht unter
Strafe gestellt werden. Es wird festgehalten, dass der »Suizid« als Wunsch und Tat zur »Integ-
ritat der Person« gehort, so dass die jeweilige einzelne Person vor Bewertungen, Einwirkun-
gen etc. von anderen auch in Bezug auf den Suizid zu schiitzen ist. Dass eine Person immer
auch in Verbindung mit anderen Menschen zu sehen ist und dass eine Person immer in Bezug
auf diese Menschen lebt und handelt, kann dem Recht zufolge nicht zur Konsequenz haben,
dass der Suizid »gemeinsam« vollzogen wird. Der Betroffene allein muss der Logik des
Rechts entsprechend der Akteur bleiben. Dass die Assistenz beim Suizid straffrei bleibt, setzt
voraus, dass diese »Assistenz« ausschlie3lich »Teil« eines von der betroffenen Person
»selbst« vollzogenen Suizids bleibt und keinerlei »Fremdeinwirkung« impliziert.

Damit ist das Problem gegeben, was »Selbst«-Vollzug heiflen kann, wie Suizid (noch) als eine
eigene »Tat« verstanden werden kann, wie »Selbst-Vollzug« also wirklich »Sui-zid« im per-
sonal-subjektiven Sinn, gewahrt bleibt. Das Problem stellt sich umso mehr, weil, wie von vie-
len Seiten betont wird, kein Mensch als »Selbst« ohne Bezug auf andere Menschen existiert
und insofern auch der Suizid-Wunsch nur grundsétzlich, nicht real, als von aller jedenfalls
einflussnehmender Kommunikation isoliert gelten kann. Das Recht muss aber einen solchen
unabhéngigen »Wunsch« oder »Willen« unterstellen und entsprechend fordern, dass der Ge-
setzgeber fur reale Bedingungen sorgt, die vor jeder Beeinflussung schitzen, die einen Suizid
oder »Suizid-Willen« beférdert.

Auf der einen Seite soll also der Mensch, der einen Suizid vollzieht, dies ganz alleine und un-
beeinflusst wollen und tun kénnen, auf der anderen Seite soll auch gelten, dass ihm jeder Bei-
stand zuteilwird, der ihm in dieser Situation in der Weise hilft, dass er den ihm eigenen Willen
folgen kann. Es soll ihm ermdglicht werden, diese Eigenstandigkeit zu bewahren, auch gegen

6 Sterben hat seine Zeit, Gltersloh 2005 (EKD-Texte 80); Gott ist ein Freund des Lebens, Herausforderungen
und Aufgaben beim Schutz des Lebens. Gemeinsame Erklarung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land und der Deutschen Bischofskonferenz, 2000.

7 Siehe dazu die verschiedenen theologischen Beitrage in: MICHAEL COORS/SEBASTIAN FARR (Hrsg.), Seelsorge
bei assistiertem Suizid. Ethik, praktische Theologie und kirchliche Praxis, Ziirich 2022.

8 KARL BARTH, Die kirchliche Dogmatik Bd. II, Die Lehre von der Schépfung, Teil 4, Das Gebot Gottes des
Schopfers. 2. Teil, Zurich 1993, (8 55) 459-543. Barth verweist auch auf Bonhoeffer, siehe: DIETRICH BONHOEF-
FER, Ethik, hrsg. v. ILSE TODT/HEINZ EDUARD TODT/ERNST FEIL/CLIFFORD |. GREEN, Giitersloh 1992 (DBW,
Bd. 6), 192-199.

9 FRANK MATHWIG, Zwischen Leben und Tod. Die Suizidhilfediskussion in der Schweiz aus theologisch-ethi-
scher Sicht, Zurich 2010 (Beitrage zu Theologie, Ethik und Kirche, 5).

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 5 30.05.2024



Zwange und Bedingungen, die diese beeintrachtigen. Somit soll also ein so qualifizierter Sui-
zid geschitzt und gewahrleistet werden, was dann womaglich auch professionellen Beistand
erfordert. Was immer beratend bewirkt wird, das muss aber in »freiem« Nachvollzug aufge-
nommen werden. Menschen bleiben in diesem (geforderten) Selbst-Bezug des »mdglichen«
Suizids auf sich zurtickgeworfen, welchen Beistand auch immer sie von auRen erfahren. Dies
wird auch als »Selbstbestimmung« gefasst.

2.2 »Selbstbestimmung«

So ist auch zu fragen, was »Selbst-Bestimmung« heiB3t.X? Welches »Selbst« »bestimmt« »sich
selbst«? Welche Philosophie, welche Psychologie, welche Psychoanalyse hat dafiir eine Be-
schreibung, die dieses mehrfache »Selbst« zu fassen vermag?

In der philosophischen und theologischen Diskussion ist auf dem Hintergrund der biblischen
Tradition in den Blick gertickt worden, dass wir Menschen »uns« wirklich sehen und begeg-
nen kdnnen, wenn wir als solche »angeredet« werden. Ohne diese Anrede von einem Anderen
und die Antwort darauf, bleibt alles Selbstgesprach, in dem nur das »Selbst« gegeben ist, das
spricht und nur in den Grenzen dessen, was es selbst erfasst oder sich angeeignet hat. Nur eine
Anrede, die uns als Mitteilung erreicht, als Botschaft, die uns als die einzigartigen Adressaten
dieser Botschaft wahrnehmen l&sst, 1&sst uns unserem wie auch immer disponierten »Selbst«
gegenibertreten. Jedoch wirde auch dann nur eine Perspektivenvielheit gegeben sein, in der
»ich« mich sehen kann, sofern ich die je weitere Perspektive von anderen ibernehme und
dann eben nicht auf die wirklich andere Wahrnehmung von einem anderen treffe.

Wie dieses so gefasste Angeredet-sein, so ist auch meine Anrede, die nicht durch einen ande-
ren Menschen als Adressaten determiniert ist, sondern Antwort auf eine Anrede ist, ein sol-
ches Herausgenommen-werden aus der Selbst-Befangenheit. Daf(r steht das Gebet an den
Gott, der sich um das bitten l&sst, was uns Menschen verheifen ist, und — wie ausdricklich in
der Bitte »Dein Wille geschehe« — die Befreiung von dem Winschen und Wollen erfahren
lasst, das uns bindet.

3. Hiobs Freiheit und Befreiung

Diese Umkehrung in der Disposition eines Menschen, hat die biblisch-theologische Sprache
in Gottes Anrede an den Menschen und als Gebet des Menschen zu Gott erfasst. Nur in die-
sem Gegendiber, nur in diesem »extra nos« findet er sich nicht mehr in seinem eigenen Hori-
zont oder seiner eigenen Geschichte gefangen. So wird es paradigmatisch von Hiob erzéhit.
Hiob gerat an die Grenze ertraglichen Leidens und ebensolcher Verlassenheit und kommt so
weit, dass er sich den Tod wiinscht. Hiob erféhrt sich einsam und verlassen, obgleich er von
Freunden umgeben ist, die ihn permanent beraten. Sie geben ihm Ratschlage, wie er aus seiner
Isolation herauskommen kann. Sie sehen das Problem in Hiobs Weigerung, sein Leiden als
etwas hinzunehmen, flr das es durchaus eine Erklarung oder Einordnung geben wird. Verwie-
sen wird auf eine gegebene Ordnung der Dinge, in die auch der Mensch eingefligt ist, eine
Ordnung, der zu folgen ist. Fur diese Ordnung der Dinge steht, so die Freunde, »Gott« ein.
Hiob verweigert es, sich dem zu unterwerfen. Er sieht sich dem »Tod« nahe und mit diesem
»Tod« herausfallen aus der konkreten Wirklichkeit, aus der Geschichte, in der er sich noch

10 Sjehe dazu EBERHARD SCHOCKENHOFF, Selbstbestimmtes Sterben als unmittelbarer Ausdruck der Menschen-
wirde? Zum Suizidassistenz-Urteil des BVerfG vom 20. Februar 2020, in: IkaZ. Communio, 49 (2020), 408-
417.

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 6 30.05.2024



immer auch mit Gott verbunden weil3. Die Freunde reden an ihm vorbei, sie haben ihm nichts
wirklich zu sagen. Die Freunde wollen ihm beibringen, der Ordnung der Dinge zu folgen, zu
der auch eigenes Verschulden gehort, eine Realitét, die auch moralisch zu fassen ist. Wie auch
immer diese moralische Logik lautete, von verschiedenen Freunden, verschieden akzentuiert,
Hiob weigert sich, einer solchen allgemeinen Logik zu folgen. Er beharrt darauf, in der be-
stimmten Geschichte und Wirklichkeit zu bleiben, in der er sich einzig als dieser Mensch
»Hiob«, von dem er spricht, finden kann, eine Geschichte, in der er nicht auf sich allein und
eine Moral oder Ordnung zuriickgeworfen ist, sondern in der er erwarten und hoffen darf, dass
seine Geschichte weitergeht und er nicht verloren ist. Keine wie auch immer »realistisch« ge-
fasste Disposition kann die Bestimmung eines Menschen in der Geschichte und ihrer Wirk-
lichkeit, in der er sich findet, ersetzen und ihn damit zu diesem oder jenem modellhaften
»Subjekt« machen, das nirgendwo wirklich verortet ist. Hiob wartet, er hofft auf ein Signal,
das wirklich ihm gilt. Hiob besteht darauf, dass die bestimmte Geschichte weitergeht, die Gott
mit ihm angefangen hat. Hiob kann im Tod keinen Exit sehen, der ihn befreit, sondern nur ei-
nen, in dem er verloren geht. Dieser Tod, der nach dem »Siindenfall« in das menschliche Le-
ben eingebrochen ist, gehort nicht zu der anderen Geschichte, die Gott mit ihm angefangen
hat.

In diesem einsamen Insistieren und Beharren hort Hiob dann die Botschaft von seinem Gott:
»Du bist nicht aus meiner Geschichte mit Dir herausgefallen. Du hast zu Recht die Hoffnung
nicht aufgegeben und nicht gegen all das gut Gemeinte Deiner Freunde eingetauscht. Du
kannst in meiner Geschichte mit Dir weiterleben.« Das hort Hiob in seiner Einsamkeit. Diese
Botschaft erreicht ihn. Kein Mensch kann, so wie die Freunde Hiobs eben, diese Botschaft er-
setzen wollen. Die Freunde Hiobs bleiben die guten Berater, die ihm aber nicht helfen in eben
der Einsamkeit und Verlassenheit, in der er sich erfahrt. Wer wollte diese Einsamkeit »Frei-
heit« nennen?! Wer wollte Hiob einen Menschen nennen, der sich »selbst bestimmt«? Und
was ist Hiobs Menschenwirde? Es ist seine Wiirde im Blick auf diesen Gott, im bittenden und
klagenden Reden zu diesem Gott, das er sich nehmen lassen will, indem er etwa mit Gott ei-
nen Deal machte. Gerhard von Rad, einer der besonderen Ausleger der biblischen Weisheitsli-
teratur, zu der das Hiob-Buch gehdrt, hat gesagt: Hiob stolziert vor Gott wie ein Hahn. la, so
erscheint Hiob, alles Gegacker seiner Hihner-Freunde nicht achtend. Es ist die Wirde, von
der Hiob (wortlich) sagt: »Was ist das Menschlein, dass du sein groR achtest, dass du dein
Herz auf es richtest?«!! (Hiob 7,17, siehe auch Psalm 8,1). Das eben ist seine Wiirde, dass
Gott an ihn denkt, nicht irgendeine Selbst-Bestimmung. Hiob dreht die Imago-Dei-Einbildung
direkt um, wenn er sagt: »Er (Gott) ist nicht ein Mensch wie ich, dem ich antworten konnte,
dass wir miteinander vor Gericht gingen.« (Hiob 9,32) Nein, ich, dieser Mensch, bin gew(r-
digt, dass Gott sich mir zuwendet und ich mich an ihn wenden kann. Und darauf insistiere ich.
Dies ist Hiobs Wirde. Diese begriindete Hoffnung ist seine Wirde. Das macht Hiob nun nicht
seinerseits zum Modell oder Vorbild, weil diese Wirde allen Menschen gegeben ist, die darin
ihre je eigene Geschichte mit Gott erfahren.

In dieser Dramatik hat Karl Barth den Suizid abgebildet gesehen, jede Art Suizid. Denn jeder
Suizid ist von dieser abgriindigen Dramatik des Zuriickgeworfen-Werdens auf sich selbst be-
stimmt. Dies festzustellen setzt schon voraus, keine Modelle von Suizid als dem Menschen
»maogliche« Wege der Selbst-Bewahrung, Selbst-Behauptung, souveréne Freiheitsausiibung
oder was immer zu behaupten, wie eben auch das rechtsdogmatische Modell von dem Suizid,
der »frei-verantwortlich« und selbstbestimmt vollzogen wird. Der Suizid lasst sich in kein sol-
ches Modell fassen, ohne dass es dem Menschen aufgezwungen oder projiziert wird, der, wie
es offensichtlich naheliegt zu verstehen, sich »wiinscht«, tot zu sein oder seinen Tod »will«.

1 Ubersetzung: Martin Buber.
Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 7 30.05.2024



Solche Modelle sind allenthalben impliziert, wenn vom Suizid aufgrund von »Entscheidung,
»Urteil« oder eben auch »Selbstbestimmung« die Rede ist. Immer wird ein »Subjekt« insinu-
iert, das so weit »souverén« ist, dass es uber sein Leben entscheiden und entsprechend han-
deln kann. Und so wird fir dieses insinuierte »Subjekt« auch ein Kontext imaginiert, in dem
dann dieses Entscheiden und Handeln eingebettet ist. Damit wird der Suizid als zum Men-
schen gehorig, anthropologisch als Mdglichkeit eingebaut und soll dann doch gleichwohl
nicht zu einer »normalen« Option werden.

Zur Vorstellung eines »souveranen« Menschen ist an Hiob zu erinnern, der darin souveran ist,
dass er darauf insistiert, nicht mit Menschenbildern und Moralen {berfallen zu werden, son-
dern der Mensch bleiben zu dirfen, dessen Geschichte eine andere ist als die, an deren Ende
der Tod als Exit ins Nichts steht, weil seine Geschichte in Gottes Hand ist. Allein dieser Hand
weil er sich ausgeliefert und in ihr aufgehoben, allein in dieser Unfreiheit ist seine Freiheit
begrlndet.

4. Souveranitat und Anfechtung

Zur »Souveranitat« hat Karl Barth vermerkt: »Wer sich selbst totet, scheint sich selbst gegen-
uber fiir letztlich souverédn zu halten. In dieser letzten, hochsten Souverénitat und zum Zweck
ihrer Behauptung scheint er zu handeln: paradoxerweise, indem er sie wegwirft, indem er
nicht mehr sein will, indem er wirksam dafiir sorgt, daR er nicht mehr sein muR.«*? Damit sind
wir zundchst einmal ohne Modell fir den Suizid. Doch der alles entscheidende Punkt ist damit
noch nicht erreicht. Es sind zunéchst nur die nétigen Abgrenzungen gegen die Modellierung
des Suizids. Dazu gehort aber auch, den Suizid als »Grenzfall« (so auch Barth) zu kennzeich-
nen, denn auch dann sind wir dabei, den Suizid irgendwo zu lokalisieren, eben dort, wo eine
»Grenze« verlduft, gesetzt ist oder auch wie auch immer gegeben ist. Vielmehr sind wir zu-
nachst konfrontiert mit einer de facto gegebenen »Mdglichkeit« einer menschlichen Aktion,
fur die es keine kategoriale Zuordnung gibt. Wenn wir jedoch von »Unmdglichkeit« sprechen,
dann bleibt auch dies noch korreliert zu einer Moéglichkeit, der sie gegentbergestellt erscheint,
so wie der »Ausnahmezustand« noch einen fassbaren »Zustand« anzeigt, in dem sich einer de
facto als »Souverédn«, der nichts und niemanden mehr Gber sich hat, findet, nicht in einem
»Nichts«, in dem nichts mehr Fassbares geschehen und getan werden kann.

Hier hat sich denn auch die Forderung festgemacht, die Bedingungen daftir zu erhalten, dass
der betroffene Mensch noch im Hoffen, Bangen, Warten wie auch immer bleiben kann, auch
im Warten auf den Beistand, den Menschen selbst nicht geben kénnen, im Warten auf das

Wort, die Zusage, die Menschen nicht geben und nicht einlésen kénnen. Barth bemerkt dazu:

»Man bedenke, dal? der Mensch, der mit dem Gedanken an Selbsttétung umgeht, sich
auf alle Falle so oder so in der Finsternis der Anfechtung befindet Die Anfechtung be-
steht aber darin, daR ihm Gott als sein Gott verborgen ist, dal3 er in Gefahr und im Be-
griffe steht, im Abgrund der gottlichen Verwerfung oder — was auf dasselbe heraus-
kommt—im Abgrund des Atheismus zu versinken, sich selbst allein, sich selbst als
Souverén zu sehen, tber sich—und nun also aus irgend einem bestimmten Grunde
auch um sich, hinter sich und vor sich — eine schauerliche Leere. Da steht er als ein
Souverén, der mit seiner Souveranitat nichts mehr anzufangen weil3, der in seiner gan-
zen Souveranitat keine Zukunft mehr vor sich sieht! ...

In jene Finsternis hinein leuchtet nur ein Licht, dieses aber durchdringend und

12 BARTH (wie Anm. 8), 465.
Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 8 30.05.2024



siegreich — kein: »Du sollst leben!«, sondern das: »Du darfst leben!<, das kein Mensch

dem anderen und auch Keiner sich selbst sagen kann, das aber Gott selber gesprochen

hat und immer wieder spricht. Der Grund der Anfechtung besteht immer darin, daf der
Mensch Gott nicht mehr sprechen, ihn eben das nicht mehr sagen hort.«*3

5. Ohne Geschichte — in der anderen Geschichte

So weit Karl Barth zur Einsamkeit und Leere, zu dem, was die theologische Sprache als »An-
fechtung« gefasst hat, die alles in Frage gestellt sieht, was Menschen auf Gott vertrauen lasst,
und die ihn auf sich selbst zuruckwirft. Hiob war eine solche angefochtene Figur. Hiob steht
in der »Anfechtung«, in dem absoluten, haltlosen Angewiesensein darauf, dass er sich dem
anvertrauen darf, der einzig sein Leben tragt. Diese Anfechtung ist noch Zeichen seiner Wr-
de, der Adressat dieser Botschaft zu sein, die er nicht (mehr) zu héren vermag. Noch viel we-
niger wird er die irgendwie mitschwingende Ermahnung aufnehmen kénnen, dass er am Le-
ben bleiben »soll«.

Es ist kein Gesetz, keine Ordnung, kein Menschenbild, keine Moral, die hier aufgerufen wird,
auch keine Ethik, die den Zustand der Anfechtung aufrechterhalt. Vielmehr wird hier eine Ge-
schichte zugelassen, in welcher jeder sich befindet, deren Unfassbarkeit niemand aufheben
kann, indem er, was das Ende angeht, mit dem Tot-sein erwartet, das alte Leben hinter sich zu
lassen. Mit dieser Erwartung, das alte Leben hinter sich lassen zu konnen, bleibt ihm aufge-
blrdet, sich mit einer »conditio humana« und dem Tod, der zu ihr gehort, zu arrangieren. An-
ders ist die Botschaft davon, dass Gott die Geschichte, die er mit jedem Menschen angefangen
hat, weiterfihren wird. Dies nicht zu glauben, dies nicht héren zu kdnnen, ist eben die Situa-
tion der Anfechtung, der durch keine Affirmation zu begegnen ist. Die Anfechtung hélt die
Frage fest »Was widerfahrt mir? Wo finde ich mich?«. Sie halt die Frage fest »Wann ist das
Leiden zu Ende? Wann geht das Leiden zu Ende?«. Sie halt die Bitte fest »Mach End, o Herr,
mach Endel«.

6. Ars moriendi

Hiob ist kein gnostischer Existentialist, der einzig das Ausgeliefertsein an die Realitét seines
Leidens oder allgemein des Lebens wahrnimmt und daher einen Ausweg sucht. Die Schmer-
zen und Leiden, die Hiob hat, bleiben fiir ihn eine Provokation Gottes. Das ist Hiobs ars mori-
endi im Stand der Anfechtung, ein hoffnungsvolles Bleiben, das gleichwohl nichts aus-
schlieft, was an Hilfe und Beistand dazu moglich ist.

Das alles sind gewiss keine »Gedanken, die einen Menschen beschéftigen oder gar tragen
konnen, der sich in jener »Anfechtung« findet. Hiob will Gott jetzt und hier reden horen, was
immer er zu sagen hat. Dies kdnnen ihm die Freunde nicht ersetzen. Das macht seine Einsam-
keit aus. Es ist die Einsamkeit dessen, der sich nicht vertrosten lassen kann. Solche Ver-troster
hat er alle schon um sich. Trost ist in der biblischen Sprache, in der Nahe zum ebenso nahelie-
genden Zusammenklang von Trost und Trust und Ver-Trauen, das Widerstandige, so wider-
stdndig wie der Hirtenstock, von dem der Psalm (23) sagt, »er trostet« (»Dein Stecken und
Stab trosten mich«), Hiob wartet, hofft auf ein anderes Wort, auf ein widerstandiges Wort, er
hofft auf das Wort von dem, der fur sein Wort einsteht und einstehen kann. Alles andere wé-

13 A.a.0., 463f.
Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 9 30.05.2024



ren Versprechen, Versprechen von Menschen, die dazu nicht autorisiert sind.

Hier sind wir an dem Punkt, an dem sich fassen l&sst, was die Deklaration des Verfassungsge-
richts und derer, die ihm zustimmen, fixiert: die »Wiirde der Person«, wie sie das Recht zu
schitzen hat, als die Wiirde des Menschen, der auf nichts und niemanden setzen soll, dieser
»Souverdn, der in einer insinuierten »Entscheidung« auf sich allein gestellt ist. Hiob lasst
sich dazu nicht Gberreden. Er behaftet Gott dabei, dass Gott die Geschichte weiterfihrt, die er
mit ihm angefangen hat. Er behaftet Gott dabei, dass nicht er, Hiob, entscheiden und Regie
fihren muss. Die Botschaft, die Hiob schlieBlich hort, von Gott direkt, weil die Freunde nicht
imstande sind, sie zu bezeugen, hei3t: Du Hiob, hast Recht, dem zu widersprechen, was Dir
widerfahrt. Das ist Deine Wiirde und Deine Freiheit hier und jetzt.

7. Die andere Freiheit — in der anderen Geschichte

Dies ist die Freiheit dessen, der gewiss sein darf, dass er die Last der Regie tber sein Leben
nicht tragen muss. Es ist die Freiheit, Gott beim Wort zu nehmen, und die Freiheit der Klage
und der Provokation, die Freiheit, die abgriindigen Sorgen auf Gott zu »werfen«: »Alle Eure
angstvollen Sorgen werft auf ihn, er wird sie aufnehmen.« (1.Petr 5,7). Diese Umkehrung der
Zustandigkeit und »Verantwortung« bestimmt die biblische Grammatik. Das ist die Befrei-
ungsbotschaft, die hier zu horen ist. Die Botschaft erzéhlt davon, dass meine Geschichte, die
Gott mit mir angefangen hat, nicht zu Ende ist und auch mit dem Tod nicht zu Ende kommt.
Die Botschaft erz&hlt von dieser anderen Geschichte. Der Tod ist darin nicht die Grenze, die
Schwelle, die ein Jenseits markiert, die wie jede Schwelle so oder so zu Uberschreiten ware.
Aber wohin? Der Tod ist ein dem Menschen gesetztes Ende, das Ende der Geschichte, zu der
der Tod gehort, der Tod, der ins Nichts fiihrt, der Tod, dem nur die andere Geschichte wider-
steht, die Gott mit der Auferweckung Jesu Christi neu angefangen hat.

Die Zumutung der Botschaft ist die bezeugte Gewissheit, in dieser anderen Geschichte aufge-
hoben zu sein — und dies jetzt schon vor dem Tod. Jetzt schon hat das neue Leben begonnen,
das Leben, das mit dem »Tod« nicht zu Ende ist. Zu dieser anderen Geschichte gehort ein an-
deres Sterben, das Sterben eines anderen Todes, das Sterben des Todes, den Gott selbst durch
die Auferweckung Jesu aufgehoben hat.

Diese andere Geschichte hat besonders Paulus immer neu festgehalten: »Wir tragen allezeit
das Sterben Jesu an unserm Leibe, damit auch das Leben Jesu an unserm Leibe offenbar
werde.« (2.Kor 4,10). In diese andere Geschichte dirfen wir Menschen uns versetzt wissen, in
diese andere Geschichte, die nicht mit demjenigen Tod endet, der ins Nichts fuhrt. In diese an-
dere Geschichte gehort jetzt unser menschliches Sterben: »Leben wir, so leben wir dem

Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Darum: wir leben oder sterben, so sind wir des
Herrn.« (R6m 14,8) Keine Einstellung oder Haltung ist hier gefordert. Alles kommt darauf an,
dass diese Geschichte, wie auch immer, artikuliert wird oder symbolisch présent bleibt.

8. Seelsorgliche Praxis

Was muss demgegeniiber eine Begleitung im Sterben leisten, wenn sie helfen will, im Sterben
Regie zu fuhren, statt jenes Vertrauen prasent zu halten, an dieser anderen Geschichte teilzu-
haben, flr die Gott einsteht, fur die einzig Gott selbst einstehen kann, der den Tod in Jesus
Christus tberwunden hat und alles eigene Tun daran auszurichten? Welche Zumutung, den

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 10 30.05.2024



Tod als Exit zu denken, der — wohin? — zu nehmen ist und darin die letztgiltige Freiheit des
Menschen zu sehen?

Zwischen dem Sterben, das uns Menschen zukommt, und dem selbst herbeigefiihrten Tod
bleibt die uniiberbrickbare Differenz zwischen verschiedenen Geschichten, die nicht aufzuhe-
ben ist. Das Sterben, das uns Menschen zukommt, ist mit der Verheif3ung und Hoffnung ver-
sehen, die Uber den Tod, als dem Ende unseres alten Menschseins hinausreicht und die im
Sterben in unser zu Ende gehendes Leben hineinreicht. Auch der Wunsch tot zu sein, kann in
dieses Sterben gehoren und seinen Ausdruck finden.

Es ist zu fragen, warum das Sterben, wie es zum Menschen gehort, in den verschiedenen Dis-
kursen nicht wirklich als eben menschliches, als dem Menschen so zukommendes und auch
gewahrtes in den Blick kommt — mit all dem, was an Hilfe und Beistand geleistet werden
kann, aber vor allem mit all dem, was von jener anderen Geschichte im Sterben présent wird.
Das Bleiben in der Anfechtung wie das Bleiben in der Geschichte, fir die wir selbst nicht ein-
stehen missen, lasst uns befreit sein davon, das Sterben in die Regie nehmen zu mussen. Dies
macht die ars moriendi und eine ihr entsprechende seelsorgliche Praxis aus, die in der Bot-
schaft enthalten ist, dass wir Menschen gewdirdigt sind, dieser anderen Geschichte zuzugeh6-
ren, die Gott mit uns angefangen hat und die er weiterfuhren wird — in alle Ewigkeit.

Quelle: Hanns Kerner/Peter Lysy/Sabine Weingartner (Hrsg.), Wort und Welt. Dimensionen ge-
lebten Glaubens. Festschrift fir Johannes Rehm, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2023, S.
125-138.

Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn« 11 30.05.2024



