
Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  1 30.05.2024 

»Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«1 

»Sterben« im Verständnis christlicher Tradition, auch im Blick auf die seelsorgerliche Praxis 

und die Diskussion um den »assistierten Suizid« 

Von Hans G. Ulrich 

 

1. Zur Wirklichkeit des menschlichen Sterbens 

Dass das Sterben zu uns Menschen auf ganz eigene, uns Menschen zukommende Weise ge-

hört, müsste nicht ausdrücklich thematisiert werden, wenn es nicht, wie vieles andere, nicht 

zuletzt die menschliche »Arbeit«, zu unserem menschlichen Leben gehörte, indem es zugleich 

von uns Menschen auch geprägt, bestimmt und wie oft zu hören ist, »gestaltet« und so auch 

darüber verhandelt wird. »Was ist menschliche Arbeit?«, »Wie menschliches Leben (er-)zeu-

gen?« ist zur Frage geworden, oder »Wie sterben?«, oder auch »Wie das Leben beenden?«. 

Was mit den Fragen um das menschliche Sterben in den Blick kommt, ist in vieler Hinsicht 

akut geworden, nicht nur durch die weitgehende Bestimmung des Sterbens durch die medizi-

nische Praxis, sondern durch andere, nicht einfach zu fassende Veränderungen in dem, was als 

unsere menschliche »Lebenswelt« anzusprechen ist. Manches, gewiss, ist davon unmittelbar 

greifbar, wie eben die Probleme und Unsicherheiten, die sich daraus ergeben, dass das Sterben 

immer mehr abhängig davon erscheint, was an medizinischen Möglichkeiten gegeben ist. So 

sterben Menschen nicht, wenn die Zeit zu sterben gekommen ist, weil der Körper erschöpft ist 

oder eine Krankheit, nach allem, was medizinisch zur Therapie und Linderung zu tun war, das 

Ende bestimmt. Vielmehr greifen viele medizinischen Maßnahmen so aktiv in das Sterben 

ein, dass es dominant davon bestimmt ist, was jeweils das Ziel des Eingriffs ist: eine weiterge-

hende Befreiung vom Sterben, eine gezielte Verkürzung oder auch Verlängerung des »am Le-

ben bleiben« oder des Sterbens. Auf der anderen Seite steht all das, was an – nicht nur medizi-

nischen – Möglichkeiten gegeben ist, das Sterben von Menschen, wie es sich denn einstellt, 

helfend und erleichternd zu begleiten. So gehört das Sterben zu dem menschlichen Leben, das 

immer auch vita passiva ist, die Dimension des Lebens, die erfahren und erlitten wird. 

Es war immer klar, dass diese Unterscheidung zwischen den passiven und aktiven Anteilen in 

der Praxis kaum wirklich deutlich bewahrt werden kann. Es gibt zu viele Überschneidungen 

und Übergänge zwischen dem, was passivisch erfahren wird, und dem, was aktiv herbeige-

führt oder bestimmt wird. Aber dennoch entspricht diese Unterscheidung der Wirklichkeit 

menschlichen Lebens, in dem die vita passiva und aktives Eingreifen zugleich und miteinan-

der verwoben und doch nicht ineinander aufzulösen sind. Es wäre abstrakt, das Sterben als 

passivisches Geschehenlassen zu verstehen. Es bleibt aber gleichermaßen abstrakt, das Ster-

ben in die eigene Regie nehmen zu wollen. Es geht vielmehr darum, eben die Hilfe und den 

Beistand erfahren zu können, die dem Verstehen dessen folgt, was »wirklich« ist. Die damit 

angezeigte Unterscheidung bedarf in vieler Hinsicht jeweils der akuten Konkretion und Ein-

übung. In dieser Unterscheidung wird festgehalten, dass Menschen in ihrem Sterben den Bei-

stand erfahren, der ihnen das Sterben bewahrt, wie es zu uns Menschen gehört, wie es unserer 

vita passiva und activa zugehört – ein Sterben, wie es denn ein »menschliches« genannt wer-

den kann. Dies zu bewahren ist die Aufgabe einer Praxis, in der ein sterbender Mensch von 

anderen Menschen in seinem Sterben Begleitung und Erleichterung erfahren kann – im Kon-

text einer Verständigung und Kommunikation, die den Sterbenden nicht mit dem allein lässt, 

 
1 Röm 14,8. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  2 30.05.2024 

was andere mittragen können. Es bleibt dann, gewiss, eben auch das, was der Sterbende al-

leine, für sich, erfährt, durchlebt und wie auch immer selbst »bearbeitet« oder »verarbeitet«. 

Auch diese Unterscheidung zwischen dem einsamen und einem begleiteten Sterben bewahrt 

den Blick auf die gegebene differenzierte Wirklichkeit, so wie sie zu uns Menschen gehört. 

Mit der Frage, was zu uns Menschen gehört, bleiben wir aufmerksam und kritisch dabei, zu 

verstehen, was die Wirklichkeit ist, der wir Menschen zugehören und die uns Menschen be-

stimmt, und fixieren uns nicht allein auf die Frage, was zu tun ist und was die Ziele und Gren-

zen dieses Tuns sind. So gilt es nicht, irgendeine Vorstellung von Sterben und Tod realisiert 

zu sehen – woher sollte diese Vorstellung kommen? –, sondern zu fragen, was es für uns 

Menschen heißt, zu sterben, und was für uns Menschen der Tod bedeutet. Dem verstehend 

nachzugehen, dem auch im Handeln verstehend zu folgen, ist eine Praxis, die davor bewahrt, 

über solches Verstehen hinweg Sterben gestalten zu wollen. Auch die medizinische Praxis ist 

ja gemäß ihrer Aufgabe zu helfen, zu lindem und zu heilen von diesem Verstehen geleitet. 

Diese Praxis des Verstehens gehört zu einer »Ethik«, die eben die Wirklichkeit, der wir Men-

schen zugehören und die uns bestimmt, zu verstehen, zu erschließen und zu erproben hat.2 

Dies ist ihre tiefgreifend hermeneutische Aufgabe. Die explorative Arbeit am Verstehen des-

sen, was zu uns Menschen gehört und was die Wirklichkeit ist, der wir Menschen zugehören, 

bewegt sich in den hier angezeigten Unterscheidungen, wie der zwischen der vita activa und 

der vita passiva. So bleibt sie kritisch dagegen, das menschliche Leben weitgehend »dem 

Menschen« in die Regie und Verantwortung »gegeben« zu behaupten, ohne dass dieses »Ge-

stalten« und »Verantworten« noch an das Verstehen dessen gebunden ist, was uns Menschen 

zugehört und dem gerecht wird, was wir wirklich sind. 

In besonderer Dramatik wird dies eben dort akut, wo menschliches »Leben« direkt themati-

siert auf die Tagesordnung kommt, in der darüber verhandelt wird, wie dieses menschliche 

»Leben« in seinem Verlauf und Sinn zu »gestalten« ist. Auf diese Weise sind auch das »Ster-

ben« und der »Tod« auf die Tagesordnung gekommen, in äußerster Zuspitzung dort, wo nicht 

mehr nach einem Sterben gefragt wird, wie es Menschen zugehört, sondern nach einem »gu-

ten Tod«3, als wäre auch der »Tod« gezielt in den Blick zu fassen oder gar derart in die Regie 

zu nehmen, dass er durch menschliches Tun oder Nicht-Tun herbeigeführt wird. Diese Kons-

tellation erscheint in akuter Dramatik unausweichlich dort, wo mit dem in den Blick genom-

menen »Tod« unausweichlich die Selbst-Tötung auf die Agenda kommt – als etwas, das nicht 

mehr widerspruchsvoll oder bedrohlich oder anders einzelnen Menschen begegnet, sondern 

als Möglichkeit menschlichen Eingriffs zu verhandeln ist. Zu verhandeln ist dies offensicht-

lich im Zusammenhang des Rechts und seiner Schutzfunktion. Was immer auf eine solche Ta-

gesordnung kommt, kann dem geltenden Recht nicht widersprechen und muss entsprechend 

ausdrücklich im Recht geregelt werden. 

In den Prozeduren der Gesetzgebung erscheinen damit aber Problemstellungen, die von weit 

tieferer Bedeutung für unser menschliches Leben sind und die in ihrer Bedeutung weiter rei-

chen als das, was zunächst innerhalb der Gesetzgebung (bezogen auf bestimmte Fälle oder 

Adressaten) zur Geltung zu bringen ist. So ist mit dem Urteil des Bundesverfassungsgerichts 

zum »assistierten Suizid« ein unausweichlicher Anstoß gegeben, in der vom Gericht ange-

sprochenen Öffentlichkeit der Rechtsgemeinschaft und darüber hinaus grundlegend darüber 

 
2 Zur theologischen Thematisierung von »Wirklichkeit« siehe WOLF KRÖTKE, Was ist »wirklich«? Der notwen-

dige Beitrag der Theologie zum Wirklichkeitsverständnis unserer Zeit, Berlin 1996 (Öffentliche Vorlesungen, 

Humboldt-Universität zu Berlin, H. 79). 
3 Siehe dazu grundlegend: ROBERT SPAEMANN/BERND WANNENWETSCH, Guter schneller Tod? Von der Kunst, 

menschenwürdig zu sterben. Basel-Gießen 2013. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  3 30.05.2024 

nachzudenken, was Tod und Sterben bedeuten.4 Was »Tod« und »Sterben« für uns Menschen 

bedeuten, kann freilich, schon in der Fragestellung, nicht von der Gesetzgebung oder der 

Rechtsdogmatik bestimmt sein, auch wenn diese eine Bedeutung unterstellen muss, die ihrer 

Schutzfunktion entspricht. Mit dem hier gegebenen, ja, herausfordernden Anlass, über Tod 

und Sterben nachzudenken, ist daher von vornherein mitzudenken, wie weit die Aufgabe der 

Klärung reicht. Und in der Tat: sie reicht weiter als bisher deutlich geworden ist. Auch das 

Folgende kann nur einiges Wenige anzeigen. 

Ein hervorragender Ort des Nachdenkens ist die christliche Tradition, ihre seelsorgliche Pra-

xis und die darin enthaltene Theologie, sofern sie eben im Zusammenhang ihrer Aufgabe, die 

Wirklichkeit zu verstehen, in der wir Menschen uns finden dürfen, auch damit befasst ist, wie 

»menschliches Leben« zu verstehen ist und wie diesem Verstehen entsprechend das auszu-

üben ist, was »seelsorgliche Praxis« heißt. Diese seelsorgliche Praxis hat im Kontext all des-

sen, was medizinisch, psychologisch oder philosophisch bearbeitet wird, ihren ganz eigenen 

Grund und ihre besondere Ausrichtung. Die seelsorgliche Praxis hat ihre Aufgabe in der Ge-

schichte und der Wirklichkeit, die anders als im Glauben und im Verstehen – in diesem »fides 

quaerens intellectum« – nicht zu fassen ist. Das gilt nicht zuletzt für die Aufgabe, »Sterben« 

und »Tod« zu verstehen, ein Verstehen, das immer wieder einmal, wie jetzt, durch die Gesetz-

gebung tangiert und herausgefordert wird. 

 

2. Zum Urteil des Bundesverfassungsgerichts 

Das Urteil des Bundesverfassungsgerichts stellt fest, dass die »Assistenz« beim Suizid straf-

frei ist. Das soll für jeden Suizid jeder Person, unabhängig von ihrer psychisch-physischen 

Verfassung gelten, also auch unabhängig von einem irgendwie anzunehmenden »Leiden«. Die 

entscheidende Implikation ist, und doch nicht völlig unabhängig von der Verfassung der Per-

son, dass die »Person«, so das Verfassungsgericht, »frei verantwortlich« den Suizid vollzie-

hen will und vollziehen kann. Für diesen eigenen »frei verantwortlichen« Vollzug darf sie As-

sistenz von anderen Menschen in Anspruch nehmen. Diese Assistenz ist grundsätzlich straf-

frei. Die Bedingungen für die Gewährleistung eines so vollzogenen Suizids müssen gesetzlich 

fixiert werden. Es muss so auch gewährleistet sein, dass der Suizid »frei verantwortlich« 

wirklich auch vollzogen werden kann. Eben dies macht es nötig, Regelungen für eine »Assis-

tenz« aufzustellen. Das setzt entsprechende Diagnosen und Beratungen voraus, die den Voll-

zug in »Freiverantwortlichkeit« ermöglichen, garantieren und bestätigen. Die darin enthalte-

nen Schwierigkeiten und Widersprüche werden inzwischen intensiv auch in der theologischen 

Ethik diskutiert.5 Sofern sie sich als nicht auflösbar gezeigt haben, sind zusätzliche Lösungen 

und Wege reflektiert worden, die über das hinausgehen, was das Gerichtsurteil erfasst. 

Das Verfassungsgericht bewegt sich in seiner Argumentation innerhalb der Rechtsdogmatik 

und ihrer spezifischen Logik (was freilich im Detail auch zu prüfen ist). Dazu gehört, dass das 

Gericht hinsichtlich der Straffreiheit des Suizids und der Suizidassistenz nicht zwischen ver-

schiedenen Dispositionen, »Gründen«, Motivationen etc., die zum Suizidwunsch und zum Su-

izidvollzug führen, unterscheiden kann. Es kann nur fixieren, welche Prozeduren eingehalten 

werden müssen. Es geht um eine prozedural fixierte Sicherheit, die die betroffenen Beteiligten 

 
4 Zur juristischen Diskussion siehe: GIAN DOMENICO BORASIO/RALF J. JOXO/JOCHEN TAUPITZ/URBAN WIESING 

(Hrsg.), Assistierter Suizid. Der Stand der Wissenschaft. Mit einem Kommentar zum neuen Sterbehilfe-Gesetz, 

Berlin 2017 (Veröffentlichungen des Instituts für Deutsches, Europäisches und Internationales Medizinrecht, Ge-

sundheitsrecht und Bioethik der Universitäten Heidelberg und Mannheim, Band 46). 
5 Siehe die umfassende und kritische Darstellung und Analyse von MARCO HOFHEINZ, »Sterbehilfe« für den Je-

rusalemer Menschen?, in: EvTh 82 (2022), 364-379. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  4 30.05.2024 

im Vollzug dessen schützt, was als »frei verantwortlich« vollzogener Suizid definiert wird. 

Es hat sich (auch der Justiz) die Frage gestellt, ob das Gericht es bei der Feststellung der 

Straffreiheit des »assistierten Suizids« hätte belassen können, mit einer Begründung, die dies 

als notwendige rechtsdogmatische Folgerung festhält, die sich aus der Straffreiheit des Suizids 

ergibt, die aber offen lässt, was »Suizid« bedeutet. Hier zeichnet sich die Grenze dessen ab, 

was überhaupt im Recht erfasst werden kann. Dazu wären auch die Stimmen zu hören, die da-

rauf verweisen, dass gleichermaßen diejenige Moral hier an ihre Grenze stößt, die den artiku-

lierten Rahmen bildet, innerhalb dessen sich jedes menschliche Zusammenleben bewegt und 

die mit dem Recht im Einklang stehen muss. Diese Grenze ist hier damit gegeben, dass der 

Suizid eine Aktion ist, die das »Subjekt«, das dieser Moral folgt, auslöscht, und dass ein 

»Subjekt« anzunehmen oder einzufordern ist, das sich dieser mit allen Menschen geteilten 

»Möglichkeit« gegenüber sieht. Wenn jedoch das »Subjekt« im Sinne des von Kant formu-

lierten kategorischen Imperativs als »autonom« verstanden wird, dann ist dieses »Subjekt« an 

das allgemeine »Gesetz« gebunden, dem alle Menschen gleichermaßen folgen. So wäre bei 

diesem Verständnis von Autonomie zu fragen, ob der Suizid in diesem Sinne »autonom« voll-

zogen werden kann, das heißt, dass diese Aktion einem »Gesetz« folgt, in dem artikuliert ist, 

was allen Menschen zugehört und zukommt. Wie könnte in dieses »Gesetz« die Möglichkeit, 

sich selbst zu töten (oder wie das dann zu formulieren wäre), eingeschrieben sein als etwas, 

das zu uns Menschen gehört? 

»Autonomie« erscheint hier jedoch in einer anderen, spezifischen Bedeutung, sofern diese 

nicht nur der Abgrenzung und dem Schutz gegenüber dem Eingriff durch die Rechtssetzung 

und die Gesetzgebung dient, sondern eine weitergehende positive Bestimmung erfährt. Das 

Bundesverfassungsgericht stellt weitergehend fest: 

»Art. 1 Abs. 1 GG schützt die Würde des Menschen, wie er sich in seiner Individuali-

tät selbst begreift und seiner selbst bewusst wird. Hierzu gehört, dass der Mensch über 

sich selbst verfügen und sein Schicksal eigenverantwortlich gestalten kann.« 

(BVerfGE 49, 286, 298) 

Damit ist ein weiter Rahmen abgesteckt, in den auch der »Suizid« eingeordnet erscheint. Hier 

bleibt unausweichlich zu fragen, ob das so gelten kann. Zu fragen ist eben, wie der »Suizid« 

zum Menschen gehört. Gehört er zum Menschen, jedenfalls vielleicht, wie oft gesagt wird, als 

ein (je singulärer) »Grenzfall«? Oder soll der Suizid gar als immer gegebene »Handlungsop-

tion« gelten? Von welchem Standort aus, in welchem Kontext könnte davon die Rede sein? 

All dies bleibt in der Debatte weitgehend unbestimmt, und zwar so, dass diese Unbestimmt-

heit nicht etwa als – vielleicht nicht aufzulösendes – Problem markiert wird, sondern im Ge-

genteil gebraucht wird, um ein Entscheidungstableau mit möglichst wenigen ausdrücklich fi-

xierten rechtlichen Voraussetzungen zu etablieren. Was hier unbestimmt bleibt, geht weit über 

das hinaus, was im Rahmen der laufenden Diskussion mit dem Verfassungs-Gerichtsurteil oh-

nehin geklärt werden muss. Das betrifft jedenfalls die Implikationen, die mit der Interpretation 

des Grundgesetzes und ihrer sprachlichen Fassung gegeben sind wie mit der Rede von der 

»freien Verantwortlichkeit« oder der »Autonomie« der »Person«. 

Die Stellungnahmen im Zusammenhang der gegenwärtigen Debatte, die auf das Bundesver-

fassungsgericht und auf die inzwischen vorliegenden Anträge zur Gesetzgebung reagieren, 

müssen sich fragen lassen, ob sie wirklich andere, weiterentwickelte oder auch widerspre-

chende Erkenntnisse und Unterscheidungen generiert haben. Es ist auch zu fragen, was die 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  5 30.05.2024 

bisher vorliegenden kirchlichen Stellungnahmen6, aber auch die theologische Tradition und 

die gegenwärtige theologische Diskussion dazu beigetragen haben.7 Eine der dicht begründe-

ten theologischen Bearbeitungen findet sich in Karl Barths »Kirchlicher Dogmatik« III,4.8 

(Dieser Text war auch der Bezugstext für den Streit, der vor zehn fahren in der Schweiz in 

gleicher Weise stattgefunden hat.9) 

Darauf ist zurückzukommen. Hier galt es zunächst, das Problem anzuzeigen, wie das Recht 

innerhalb seines eigenen Rahmens, in der ihm eigenen Dogmatik und Logik, verbleibt und 

eben so und nicht anders seine ihm zukommende Schutzfunktion ausübt. Die Frage ist, was 

die Rechtsdogmatik implizieren muss, um dieser Schutzfunktion gerecht zu werden und nicht 

davon abzuweichen oder gar auf etwas anderes primär zu zielen. Die Schutzfunktion bezieht 

sich hier darauf, dass in jeder Hinsicht die körperliche Unversehrtheit und zugleich mit ihr die 

»Integrität der Person« geschützt wird. 

2.1 Integrität der Person 

Zur »Integrität der Person« gehört, soweit ist das unter Berufung auf das Grundgesetz unter-

stellt, auch der »Suizid«. Der Suizid kann unter dieser Voraussetzung jedenfalls nicht unter 

Strafe gestellt werden. Es wird festgehalten, dass der »Suizid« als Wunsch und Tat zur »Integ-

rität der Person« gehört, so dass die jeweilige einzelne Person vor Bewertungen, Einwirkun-

gen etc. von anderen auch in Bezug auf den Suizid zu schützen ist. Dass eine Person immer 

auch in Verbindung mit anderen Menschen zu sehen ist und dass eine Person immer in Bezug 

auf diese Menschen lebt und handelt, kann dem Recht zufolge nicht zur Konsequenz haben, 

dass der Suizid »gemeinsam« vollzogen wird. Der Betroffene allein muss der Logik des 

Rechts entsprechend der Akteur bleiben. Dass die Assistenz beim Suizid straffrei bleibt, setzt 

voraus, dass diese »Assistenz« ausschließlich »Teil« eines von der betroffenen Person 

»selbst« vollzogenen Suizids bleibt und keinerlei »Fremdeinwirkung« impliziert. 

Damit ist das Problem gegeben, was »Selbst«-Vollzug heißen kann, wie Suizid (noch) als eine 

eigene »Tat« verstanden werden kann, wie »Selbst-Vollzug« also wirklich »Sui-zid« im per-

sonal-subjektiven Sinn, gewahrt bleibt. Das Problem stellt sich umso mehr, weil, wie von vie-

len Seiten betont wird, kein Mensch als »Selbst« ohne Bezug auf andere Menschen existiert 

und insofern auch der Suizid-Wunsch nur grundsätzlich, nicht real, als von aller jedenfalls 

einflussnehmender Kommunikation isoliert gelten kann. Das Recht muss aber einen solchen 

unabhängigen »Wunsch« oder »Willen« unterstellen und entsprechend fordern, dass der Ge-

setzgeber für reale Bedingungen sorgt, die vor jeder Beeinflussung schützen, die einen Suizid 

oder »Suizid-Willen« befördert. 

Auf der einen Seite soll also der Mensch, der einen Suizid vollzieht, dies ganz alleine und un-

beeinflusst wollen und tun können, auf der anderen Seite soll auch gelten, dass ihm jeder Bei-

stand zuteilwird, der ihm in dieser Situation in der Weise hilft, dass er den ihm eigenen Willen 

folgen kann. Es soll ihm ermöglicht werden, diese Eigenständigkeit zu bewahren, auch gegen 

 
6 Sterben hat seine Zeit, Gütersloh 2005 (EKD-Texte 80); Gott ist ein Freund des Lebens, Herausforderungen 

und Aufgaben beim Schutz des Lebens. Gemeinsame Erklärung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-

land und der Deutschen Bischofskonferenz, 2000. 
7 Siehe dazu die verschiedenen theologischen Beiträge in: MICHAEL COORS/SEBASTIAN FARR (Hrsg.), Seelsorge 

bei assistiertem Suizid. Ethik, praktische Theologie und kirchliche Praxis, Zürich 2022. 
8 KARL BARTH, Die kirchliche Dogmatik Bd. III, Die Lehre von der Schöpfung, Teil 4, Das Gebot Gottes des 

Schöpfers. 2. Teil, Zürich 1993, (§ 55) 459-543. Barth verweist auch auf Bonhoeffer, siehe: DIETRICH BONHOEF-

FER, Ethik, hrsg. v. ILSE TÖDT/HEINZ EDUARD TÖDT/ERNST FEIL/CLIFFORD I. GREEN, Gütersloh 1992 (DBW, 

Bd. 6), 192-199. 
9 FRANK MATHWIG, Zwischen Leben und Tod. Die Suizidhilfediskussion in der Schweiz aus theologisch-ethi-

scher Sicht, Zürich 2010 (Beiträge zu Theologie, Ethik und Kirche, 5). 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  6 30.05.2024 

Zwänge und Bedingungen, die diese beeinträchtigen. Somit soll also ein so qualifizierter Sui-

zid geschützt und gewährleistet werden, was dann womöglich auch professionellen Beistand 

erfordert. Was immer beratend bewirkt wird, das muss aber in »freiem« Nachvollzug aufge-

nommen werden. Menschen bleiben in diesem (geforderten) Selbst-Bezug des »möglichen« 

Suizids auf sich zurückgeworfen, welchen Beistand auch immer sie von außen erfahren. Dies 

wird auch als »Selbstbestimmung« gefasst. 

2.2 »Selbstbestimmung« 

So ist auch zu fragen, was »Selbst-Bestimmung« heißt.10 Welches »Selbst« »bestimmt« »sich 

selbst«? Welche Philosophie, welche Psychologie, welche Psychoanalyse hat dafür eine Be-

schreibung, die dieses mehrfache »Selbst« zu fassen vermag? 

In der philosophischen und theologischen Diskussion ist auf dem Hintergrund der biblischen 

Tradition in den Blick gerückt worden, dass wir Menschen »uns« wirklich sehen und begeg-

nen können, wenn wir als solche »angeredet« werden. Ohne diese Anrede von einem Anderen 

und die Antwort darauf, bleibt alles Selbstgespräch, in dem nur das »Selbst« gegeben ist, das 

spricht und nur in den Grenzen dessen, was es selbst erfasst oder sich angeeignet hat. Nur eine 

Anrede, die uns als Mitteilung erreicht, als Botschaft, die uns als die einzigartigen Adressaten 

dieser Botschaft wahrnehmen lässt, lässt uns unserem wie auch immer disponierten »Selbst« 

gegenübertreten. Jedoch würde auch dann nur eine Perspektivenvielheit gegeben sein, in der 

»ich« mich sehen kann, sofern ich die je weitere Perspektive von anderen übernehme und 

dann eben nicht auf die wirklich andere Wahrnehmung von einem anderen treffe. 

Wie dieses so gefasste Angeredet-sein, so ist auch meine Anrede, die nicht durch einen ande-

ren Menschen als Adressaten determiniert ist, sondern Antwort auf eine Anrede ist, ein sol-

ches Herausgenommen-werden aus der Selbst-Befangenheit. Dafür steht das Gebet an den 

Gott, der sich um das bitten lässt, was uns Menschen verheißen ist, und – wie ausdrücklich in 

der Bitte »Dein Wille geschehe« – die Befreiung von dem Wünschen und Wollen erfahren 

lässt, das uns bindet. 

 

3. Hiobs Freiheit und Befreiung 

Diese Umkehrung in der Disposition eines Menschen, hat die biblisch-theologische Sprache 

in Gottes Anrede an den Menschen und als Gebet des Menschen zu Gott erfasst. Nur in die-

sem Gegenüber, nur in diesem »extra nos« findet er sich nicht mehr in seinem eigenen Hori-

zont oder seiner eigenen Geschichte gefangen. So wird es paradigmatisch von Hiob erzählt. 

Hiob gerät an die Grenze erträglichen Leidens und ebensolcher Verlassenheit und kommt so 

weit, dass er sich den Tod wünscht. Hiob erfährt sich einsam und verlassen, obgleich er von 

Freunden umgeben ist, die ihn permanent beraten. Sie geben ihm Ratschläge, wie er aus seiner 

Isolation herauskommen kann. Sie sehen das Problem in Hiobs Weigerung, sein Leiden als 

etwas hinzunehmen, für das es durchaus eine Erklärung oder Einordnung geben wird. Verwie-

sen wird auf eine gegebene Ordnung der Dinge, in die auch der Mensch eingefügt ist, eine 

Ordnung, der zu folgen ist. Für diese Ordnung der Dinge steht, so die Freunde, »Gott« ein. 

Hiob verweigert es, sich dem zu unterwerfen. Er sieht sich dem »Tod« nahe und mit diesem 

»Tod« herausfallen aus der konkreten Wirklichkeit, aus der Geschichte, in der er sich noch 

 
10 Siehe dazu EBERHARD SCHOCKENHOFF, Selbstbestimmtes Sterben als unmittelbarer Ausdruck der Menschen-

würde? Zum Suizidassistenz-Urteil des BVerfG vom 20. Februar 2020, in: IkaZ. Communio, 49 (2020), 408-

417. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  7 30.05.2024 

immer auch mit Gott verbunden weiß. Die Freunde reden an ihm vorbei, sie haben ihm nichts 

wirklich zu sagen. Die Freunde wollen ihm beibringen, der Ordnung der Dinge zu folgen, zu 

der auch eigenes Verschulden gehört, eine Realität, die auch moralisch zu fassen ist. Wie auch 

immer diese moralische Logik lautete, von verschiedenen Freunden, verschieden akzentuiert, 

Hiob weigert sich, einer solchen allgemeinen Logik zu folgen. Er beharrt darauf, in der be-

stimmten Geschichte und Wirklichkeit zu bleiben, in der er sich einzig als dieser Mensch 

»Hiob«, von dem er spricht, finden kann, eine Geschichte, in der er nicht auf sich allein und 

eine Moral oder Ordnung zurückgeworfen ist, sondern in der er erwarten und hoffen darf, dass 

seine Geschichte weitergeht und er nicht verloren ist. Keine wie auch immer »realistisch« ge-

fasste Disposition kann die Bestimmung eines Menschen in der Geschichte und ihrer Wirk-

lichkeit, in der er sich findet, ersetzen und ihn damit zu diesem oder jenem modellhaften 

»Subjekt« machen, das nirgendwo wirklich verortet ist. Hiob wartet, er hofft auf ein Signal, 

das wirklich ihm gilt. Hiob besteht darauf, dass die bestimmte Geschichte weitergeht, die Gott 

mit ihm angefangen hat. Hiob kann im Tod keinen Exit sehen, der ihn befreit, sondern nur ei-

nen, in dem er verloren geht. Dieser Tod, der nach dem »Sündenfall« in das menschliche Le-

ben eingebrochen ist, gehört nicht zu der anderen Geschichte, die Gott mit ihm angefangen 

hat. 

In diesem einsamen Insistieren und Beharren hört Hiob dann die Botschaft von seinem Gott: 

»Du bist nicht aus meiner Geschichte mit Dir herausgefallen. Du hast zu Recht die Hoffnung 

nicht aufgegeben und nicht gegen all das gut Gemeinte Deiner Freunde eingetauscht. Du 

kannst in meiner Geschichte mit Dir weiterleben.« Das hört Hiob in seiner Einsamkeit. Diese 

Botschaft erreicht ihn. Kein Mensch kann, so wie die Freunde Hiobs eben, diese Botschaft er-

setzen wollen. Die Freunde Hiobs bleiben die guten Berater, die ihm aber nicht helfen in eben 

der Einsamkeit und Verlassenheit, in der er sich erfährt. Wer wollte diese Einsamkeit »Frei-

heit« nennen?! Wer wollte Hiob einen Menschen nennen, der sich »selbst bestimmt«? Und 

was ist Hiobs Menschenwürde? Es ist seine Würde im Blick auf diesen Gott, im bittenden und 

klagenden Reden zu diesem Gott, das er sich nehmen lassen will, indem er etwa mit Gott ei-

nen Deal machte. Gerhard von Rad, einer der besonderen Ausleger der biblischen Weisheitsli-

teratur, zu der das Hiob-Buch gehört, hat gesagt: Hiob stolziert vor Gott wie ein Hahn. la, so 

erscheint Hiob, alles Gegacker seiner Hühner-Freunde nicht achtend. Es ist die Würde, von 

der Hiob (wörtlich) sagt: »Was ist das Menschlein, dass du sein groß achtest, dass du dein 

Herz auf es richtest?«11 (Hiob 7,17, siehe auch Psalm 8,1). Das eben ist seine Würde, dass 

Gott an ihn denkt, nicht irgendeine Selbst-Bestimmung. Hiob dreht die Imago-Dei-Einbildung 

direkt um, wenn er sagt: »Er (Gott) ist nicht ein Mensch wie ich, dem ich antworten könnte, 

dass wir miteinander vor Gericht gingen.« (Hiob 9,32) Nein, ich, dieser Mensch, bin gewür-

digt, dass Gott sich mir zuwendet und ich mich an ihn wenden kann. Und darauf insistiere ich. 

Dies ist Hiobs Würde. Diese begründete Hoffnung ist seine Würde. Das macht Hiob nun nicht 

seinerseits zum Modell oder Vorbild, weil diese Würde allen Menschen gegeben ist, die darin 

ihre je eigene Geschichte mit Gott erfahren. 

In dieser Dramatik hat Karl Barth den Suizid abgebildet gesehen, jede Art Suizid. Denn jeder 

Suizid ist von dieser abgründigen Dramatik des Zurückgeworfen-Werdens auf sich selbst be-

stimmt. Dies festzustellen setzt schon voraus, keine Modelle von Suizid als dem Menschen 

»mögliche« Wege der Selbst-Bewahrung, Selbst-Behauptung, souveräne Freiheitsausübung 

oder was immer zu behaupten, wie eben auch das rechtsdogmatische Modell von dem Suizid, 

der »frei-verantwortlich« und selbstbestimmt vollzogen wird. Der Suizid lässt sich in kein sol-

ches Modell fassen, ohne dass es dem Menschen aufgezwungen oder projiziert wird, der, wie 

es offensichtlich naheliegt zu verstehen, sich »wünscht«, tot zu sein oder seinen Tod »will«. 

 
11 Übersetzung: Martin Buber. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  8 30.05.2024 

Solche Modelle sind allenthalben impliziert, wenn vom Suizid aufgrund von »Entscheidung«, 

»Urteil« oder eben auch »Selbstbestimmung« die Rede ist. Immer wird ein »Subjekt« insinu-

iert, das so weit »souverän« ist, dass es über sein Leben entscheiden und entsprechend han-

deln kann. Und so wird für dieses insinuierte »Subjekt« auch ein Kontext imaginiert, in dem 

dann dieses Entscheiden und Handeln eingebettet ist. Damit wird der Suizid als zum Men-

schen gehörig, anthropologisch als Möglichkeit eingebaut und soll dann doch gleichwohl 

nicht zu einer »normalen« Option werden. 

Zur Vorstellung eines »souveränen« Menschen ist an Hiob zu erinnern, der darin souverän ist, 

dass er darauf insistiert, nicht mit Menschenbildern und Moralen überfallen zu werden, son-

dern der Mensch bleiben zu dürfen, dessen Geschichte eine andere ist als die, an deren Ende 

der Tod als Exit ins Nichts steht, weil seine Geschichte in Gottes Hand ist. Allein dieser Hand 

weiß er sich ausgeliefert und in ihr aufgehoben, allein in dieser Unfreiheit ist seine Freiheit 

begründet. 

 

4. Souveränität und Anfechtung 

Zur »Souveränität« hat Karl Barth vermerkt: »Wer sich selbst tötet, scheint sich selbst gegen-

über für letztlich souverän zu halten. In dieser letzten, höchsten Souveränität und zum Zweck 

ihrer Behauptung scheint er zu handeln: paradoxerweise, indem er sie wegwirft, indem er 

nicht mehr sein will, indem er wirksam dafür sorgt, daß er nicht mehr sein muß.«12 Damit sind 

wir zunächst einmal ohne Modell für den Suizid. Doch der alles entscheidende Punkt ist damit 

noch nicht erreicht. Es sind zunächst nur die nötigen Abgrenzungen gegen die Modellierung 

des Suizids. Dazu gehört aber auch, den Suizid als »Grenzfall« (so auch Barth) zu kennzeich-

nen, denn auch dann sind wir dabei, den Suizid irgendwo zu lokalisieren, eben dort, wo eine 

»Grenze« verläuft, gesetzt ist oder auch wie auch immer gegeben ist. Vielmehr sind wir zu-

nächst konfrontiert mit einer de facto gegebenen »Möglichkeit« einer menschlichen Aktion, 

für die es keine kategoriale Zuordnung gibt. Wenn wir jedoch von »Unmöglichkeit« sprechen, 

dann bleibt auch dies noch korreliert zu einer Möglichkeit, der sie gegenübergestellt erscheint, 

so wie der »Ausnahmezustand« noch einen fassbaren »Zustand« anzeigt, in dem sich einer de 

facto als »Souverän«, der nichts und niemanden mehr über sich hat, findet, nicht in einem 

»Nichts«, in dem nichts mehr Fassbares geschehen und getan werden kann. 

Hier hat sich denn auch die Forderung festgemacht, die Bedingungen dafür zu erhalten, dass 

der betroffene Mensch noch im Hoffen, Bangen, Warten wie auch immer bleiben kann, auch 

im Warten auf den Beistand, den Menschen selbst nicht geben können, im Warten auf das 

Wort, die Zusage, die Menschen nicht geben und nicht einlösen können. Barth bemerkt dazu: 

»Man bedenke, daß der Mensch, der mit dem Gedanken an Selbsttötung umgeht, sich 

auf alle Fälle so oder so in der Finsternis der Anfechtung befindet Die Anfechtung be-

steht aber darin, daß ihm Gott als sein Gott verborgen ist, daß er in Gefahr und im Be-

griffe steht, im Abgrund der göttlichen Verwerfung oder – was auf dasselbe heraus-

kommt—im Abgrund des Atheismus zu versinken, sich selbst allein, sich selbst als 

Souverän zu sehen, über sich—und nun also aus irgend einem bestimmten Grunde 

auch um sich, hinter sich und vor sich – eine schauerliche Leere. Da steht er als ein 

Souverän, der mit seiner Souveränität nichts mehr anzufangen weiß, der in seiner gan-

zen Souveränität keine Zukunft mehr vor sich sieht! ... 

In jene Finsternis hinein leuchtet nur ein Licht, dieses aber durchdringend und 

 
12 BARTH (wie Anm. 8), 465. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  9 30.05.2024 

siegreich — kein: ›Du sollst leben!‹, sondern das: ›Du darfst leben!‹, das kein Mensch 

dem anderen und auch Keiner sich selbst sagen kann, das aber Gott selber gesprochen 

hat und immer wieder spricht. Der Grund der Anfechtung besteht immer darin, daß der 

Mensch Gott nicht mehr sprechen, ihn eben das nicht mehr sagen hört.«13 

 

5. Ohne Geschichte – in der anderen Geschichte 

So weit Karl Barth zur Einsamkeit und Leere, zu dem, was die theologische Sprache als »An-

fechtung« gefasst hat, die alles in Frage gestellt sieht, was Menschen auf Gott vertrauen lässt, 

und die ihn auf sich selbst zurückwirft. Hiob war eine solche angefochtene Figur. Hiob steht 

in der »Anfechtung«, in dem absoluten, haltlosen Angewiesensein darauf, dass er sich dem 

anvertrauen darf, der einzig sein Leben trägt. Diese Anfechtung ist noch Zeichen seiner Wür-

de, der Adressat dieser Botschaft zu sein, die er nicht (mehr) zu hören vermag. Noch viel we-

niger wird er die irgendwie mitschwingende Ermahnung aufnehmen können, dass er am Le-

ben bleiben »soll«. 

Es ist kein Gesetz, keine Ordnung, kein Menschenbild, keine Moral, die hier aufgerufen wird, 

auch keine Ethik, die den Zustand der Anfechtung aufrechterhält. Vielmehr wird hier eine Ge-

schichte zugelassen, in welcher jeder sich befindet, deren Unfassbarkeit niemand aufheben 

kann, indem er, was das Ende angeht, mit dem Tot-sein erwartet, das alte Leben hinter sich zu 

lassen. Mit dieser Erwartung, das alte Leben hinter sich lassen zu können, bleibt ihm aufge-

bürdet, sich mit einer »conditio humana« und dem Tod, der zu ihr gehört, zu arrangieren. An-

ders ist die Botschaft davon, dass Gott die Geschichte, die er mit jedem Menschen angefangen 

hat, weiterführen wird. Dies nicht zu glauben, dies nicht hören zu können, ist eben die Situa-

tion der Anfechtung, der durch keine Affirmation zu begegnen ist. Die Anfechtung hält die 

Frage fest »Was widerfährt mir? Wo finde ich mich?«. Sie hält die Frage fest »Wann ist das 

Leiden zu Ende? Wann geht das Leiden zu Ende?«. Sie hält die Bitte fest »Mach End, o Herr, 

mach Endel«. 

 

6. Ars moriendi 

Hiob ist kein gnostischer Existentialist, der einzig das Ausgeliefertsein an die Realität seines 

Leidens oder allgemein des Lebens wahrnimmt und daher einen Ausweg sucht. Die Schmer-

zen und Leiden, die Hiob hat, bleiben für ihn eine Provokation Gottes. Das ist Hiobs ars mori-

endi im Stand der Anfechtung, ein hoffnungsvolles Bleiben, das gleichwohl nichts aus-

schließt, was an Hilfe und Beistand dazu möglich ist. 

Das alles sind gewiss keine »Gedanken«, die einen Menschen beschäftigen oder gar tragen 

können, der sich in jener »Anfechtung« findet. Hiob will Gott jetzt und hier reden hören, was 

immer er zu sagen hat. Dies können ihm die Freunde nicht ersetzen. Das macht seine Einsam-

keit aus. Es ist die Einsamkeit dessen, der sich nicht vertrösten lassen kann. Solche Ver-tröster 

hat er alle schon um sich. Trost ist in der biblischen Sprache, in der Nähe zum ebenso nahelie-

genden Zusammenklang von Trost und Trust und Ver-Trauen, das Widerständige, so wider-

ständig wie der Hirtenstock, von dem der Psalm (23) sagt, »er tröstet« (»Dein Stecken und 

Stab trösten mich«), Hiob wartet, hofft auf ein anderes Wort, auf ein widerständiges Wort, er 

hofft auf das Wort von dem, der für sein Wort einsteht und einstehen kann. Alles andere wä-

 
13 A.a.O., 463f. 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  10 30.05.2024 

ren Versprechen, Versprechen von Menschen, die dazu nicht autorisiert sind. 

Hier sind wir an dem Punkt, an dem sich fassen lässt, was die Deklaration des Verfassungsge-

richts und derer, die ihm zustimmen, fixiert: die »Würde der Person«, wie sie das Recht zu 

schützen hat, als die Würde des Menschen, der auf nichts und niemanden setzen soll, dieser 

»Souverän«, der in einer insinuierten »Entscheidung« auf sich allein gestellt ist. Hiob lässt 

sich dazu nicht überreden. Er behaftet Gott dabei, dass Gott die Geschichte weiterführt, die er 

mit ihm angefangen hat. Er behaftet Gott dabei, dass nicht er, Hiob, entscheiden und Regie 

führen muss. Die Botschaft, die Hiob schließlich hört, von Gott direkt, weil die Freunde nicht 

imstande sind, sie zu bezeugen, heißt: Du Hiob, hast Recht, dem zu widersprechen, was Dir 

widerfährt. Das ist Deine Würde und Deine Freiheit hier und jetzt. 

 

7. Die andere Freiheit – in der anderen Geschichte 

Dies ist die Freiheit dessen, der gewiss sein darf, dass er die Last der Regie über sein Leben 

nicht tragen muss. Es ist die Freiheit, Gott beim Wort zu nehmen, und die Freiheit der Klage 

und der Provokation, die Freiheit, die abgründigen Sorgen auf Gott zu »werfen«: »Alle Eure 

angstvollen Sorgen werft auf ihn, er wird sie aufnehmen.« (1.Petr 5,7). Diese Umkehrung der 

Zuständigkeit und »Verantwortung« bestimmt die biblische Grammatik. Das ist die Befrei-

ungsbotschaft, die hier zu hören ist. Die Botschaft erzählt davon, dass meine Geschichte, die 

Gott mit mir angefangen hat, nicht zu Ende ist und auch mit dem Tod nicht zu Ende kommt. 

Die Botschaft erzählt von dieser anderen Geschichte. Der Tod ist darin nicht die Grenze, die 

Schwelle, die ein Jenseits markiert, die wie jede Schwelle so oder so zu überschreiten wäre. 

Aber wohin? Der Tod ist ein dem Menschen gesetztes Ende, das Ende der Geschichte, zu der 

der Tod gehört, der Tod, der ins Nichts führt, der Tod, dem nur die andere Geschichte wider-

steht, die Gott mit der Auferweckung Jesu Christi neu angefangen hat. 

Die Zumutung der Botschaft ist die bezeugte Gewissheit, in dieser anderen Geschichte aufge-

hoben zu sein – und dies jetzt schon vor dem Tod. Jetzt schon hat das neue Leben begonnen, 

das Leben, das mit dem »Tod« nicht zu Ende ist. Zu dieser anderen Geschichte gehört ein an-

deres Sterben, das Sterben eines anderen Todes, das Sterben des Todes, den Gott selbst durch 

die Auferweckung Jesu aufgehoben hat. 

Diese andere Geschichte hat besonders Paulus immer neu festgehalten: »Wir tragen allezeit 

das Sterben Jesu an unserm Leibe, damit auch das Leben Jesu an unserm Leibe offenbar 

werde.« (2.Kor 4,10). In diese andere Geschichte dürfen wir Menschen uns versetzt wissen, in 

diese andere Geschichte, die nicht mit demjenigen Tod endet, der ins Nichts führt. In diese an-

dere Geschichte gehört jetzt unser menschliches Sterben: »Leben wir, so leben wir dem 

Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Darum: wir leben oder sterben, so sind wir des 

Herrn.« (Röm 14,8) Keine Einstellung oder Haltung ist hier gefordert. Alles kommt darauf an, 

dass diese Geschichte, wie auch immer, artikuliert wird oder symbolisch präsent bleibt. 

 

8. Seelsorgliche Praxis 

Was muss demgegenüber eine Begleitung im Sterben leisten, wenn sie helfen will, im Sterben 

Regie zu führen, statt jenes Vertrauen präsent zu halten, an dieser anderen Geschichte teilzu-

haben, für die Gott einsteht, für die einzig Gott selbst einstehen kann, der den Tod in Jesus 

Christus überwunden hat und alles eigene Tun daran auszurichten? Welche Zumutung, den 



Ulrich - »Wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn«  11 30.05.2024 

Tod als Exit zu denken, der – wohin? – zu nehmen ist und darin die letztgültige Freiheit des 

Menschen zu sehen? 

Zwischen dem Sterben, das uns Menschen zukommt, und dem selbst herbeigeführten Tod 

bleibt die unüberbrückbare Differenz zwischen verschiedenen Geschichten, die nicht aufzuhe-

ben ist. Das Sterben, das uns Menschen zukommt, ist mit der Verheißung und Hoffnung ver-

sehen, die über den Tod, als dem Ende unseres alten Menschseins hinausreicht und die im 

Sterben in unser zu Ende gehendes Leben hineinreicht. Auch der Wunsch tot zu sein, kann in 

dieses Sterben gehören und seinen Ausdruck finden. 

Es ist zu fragen, warum das Sterben, wie es zum Menschen gehört, in den verschiedenen Dis-

kursen nicht wirklich als eben menschliches, als dem Menschen so zukommendes und auch 

gewährtes in den Blick kommt – mit all dem, was an Hilfe und Beistand geleistet werden 

kann, aber vor allem mit all dem, was von jener anderen Geschichte im Sterben präsent wird. 

Das Bleiben in der Anfechtung wie das Bleiben in der Geschichte, für die wir selbst nicht ein-

stehen müssen, lässt uns befreit sein davon, das Sterben in die Regie nehmen zu müssen. Dies 

macht die ars moriendi und eine ihr entsprechende seelsorgliche Praxis aus, die in der Bot-

schaft enthalten ist, dass wir Menschen gewürdigt sind, dieser anderen Geschichte zuzugehö-

ren, die Gott mit uns angefangen hat und die er weiterführen wird – in alle Ewigkeit. 

Quelle: Hanns Kerner/Peter Lysy/Sabine Weingärtner (Hrsg.), Wort und Welt. Dimensionen ge-

lebten Glaubens. Festschrift für Johannes Rehm, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2023, S. 

125-138. 


