Predigt Gber Matth&us 5,13-16 (1957)
VVon Werner Schmauch
Liebe Brider und Schwestern!

Wer sind wir eigentlich? Vater, Mtter, S6hne, Téchter, Junge und Alte, Studenten und Pro-
fessoren. Aber in aller Verschiedenheit, auf Berg- und Talwegen sind wir doch immer wieder
solche, die nach dem Sinn ihres Daseins fragen, die sich darum bemihen, ihre Existenz in die-
ser Welt zu sichern. Als solche begegnen wir heute unserem Gotteswort.

Da ist ein Berg in Galilda. Zu ihm strémen auch Alte und Junge, solche, denen das Leben Gu-
tes gebracht hat, und solche, die auf der Schattenseite des Lebens stehen, Hohe und Niedere,
Menschen mit verschiedenen politischen Anschauungen, Menschen mit einer verschiedenen
Bildung, solche, die sich diinken, fromm zu sein, und solche, die der Kirche fernstehen. Es ist
eine bunte, nicht fest umgrenzte Schar. Und darum weitet sich wie von selbst diese Szene Uber
die zwei Jahrtausende und weite Raume hinweg und schlie8t auch uns hier in diesem Gottes-
dienst mit ein. Nun aber geschieht es, dal’ einer diesem Haufen von damals und uns heute ge-
genubertritt. Ein Lehrer seiner Zeit, nimmt er auf dem Berge Platz. Und wahrend die Menge
erwartungsvoll ihm gegeniibersteht, spricht er zu ihr das Wort unseres Textes, das Wort von
der Existenz und Bestimmung des Menschen: Ihr seid etwas — fur die Welt — zum Lobe Got-
tes.

Ihr seid das Salz des Landes. Ihr seid das Licht der Welt. Ihr seid etwas. Mit diesem Zu-
spruch, liebe Briider und Schwestern, geschieht etwas Unerhdrtes. Das, worum wir uns mih-
ten, das, woriiber wir immer wieder nachgrubelten, wird hier beantwortet. Ihr seid etwas. Und
das Unerhorte ist dieses: Der, der so spricht, bringt keine Legitimation mit, weist sich in gar
keiner Weise aus. Woher nimmt er denn das Recht, uns so anzusprechen, den Scharen von da-
mals wie uns heute diese Bestimmung des Daseins zu geben? Er sagt uns einfach zu: lhr seid
etwas. Denen, die danach trachten, ihr schon genligend ausgebildetes Selbstgefiihl zu erhéhen,
ebenso wie denen, die nicht wissen, wozu sie da sind, den einen wie den anderen: Ihr seid et-
was. Eine ganz unerhorte Sache! Denn wenn dieser eine recht hat, dann diirfen wir uns ja an
dem, was er uns zuspricht, genligen lassen; dann wissen wir, dal3 unser Leben nicht umsonst
ist, dal® wir etwas sind. Ob er aber recht hat, das laRt sich nicht theoretisch ergriinden. Wir
kénnen ihm nur recht geben, indem wir sein Wort gelten lassen. Und ob wir ihm wirklich
recht geben, entscheidet sich daran, dal wir sein Wort nicht nur flir uns, sondern ebenso ohne
Vorbehalt und ohne Einschrankung gelten lassen fiir die anderen.

Liebe Brider und Schwestern, ob nicht auch unsere Gemeinschaft tiber die unnattirliche Gren-
ze hinweg, die durch unser Vaterland geht, noch viel fester gefuigt und hilfreicher gestaltet
werden wirde, wenn wir, statt die anderen immer irgendwie zum Objekt zu machen, auch bei
aller so dankenswerten Hilfe, es einander von Ost nach West und von West nach Ost um Jesu
willen zusprachen: ,,Ihr seid etwas?*

Aber wenn es schon unerhort ist, da3 er uns anspricht, wie er es tut, dann ist es erst recht uner-
hort, wenn wir uns von ihm sagen lassen, wer und was wir eigentlich sind: Ihr seid das Salz
des Landes. Ihr seid das Licht der Welt. Hier wird unser Dasein bestimmt, hier erh&lt unsere
Existenz ihren Sinn, aber auf eine ganz andere Weise, als wir es erwartet haben. Denn hier
wird ja nicht nur unsere Problematik beendet, indem sie beantwortet wird, hier wird jegliche
Beschéftigung mit uns selbst, hier wird das Fragen nach der Sinnerfiillung unseres Daseins bei
uns selbst abgeschnitten. Wir sind etwas, aber nicht vor uns selbst und fiir uns selbst, wir sind
etwas fur die Welt und fur die Menschen. Das ist doch das Einzigartige dieser christlichen

Schmauch - Predigt Uber Matthdus 5,13-16 (1957) 1 31.05.2024



Botschaft, die uns auch heute zugesprochen wird als frohe Botschaft und die sich von jegli-
cher Religion unterscheidet: da nicht der Mensch als einzelner in ihrem Blickfeld steht, daf3
es nicht mehr um mein Ich geht, um meine Existenz und um den Sinn meines Daseins. DaR es
vielmehr nur soweit um mich selber geht, als es geht um meine Bestimmung flr den anderen.
Wenn es heute wieder verstanden wird, da Menschen und Volker nur in der Koexistenz zu
existieren vermogen, so missen wir sehen, Christen existieren in der Proexistenz fur den an-
deren, fur die Welt.

Wenn wir das horen, missen wir wohl tief erschrecken, wie verkehrt die Vorstellungen vom
Christsein immer wieder sind. Haben nicht auch wir oft genug geglaubt, da3 das Evangelium
zuerst und vor allem fur uns selber da ist und dann und vielleicht zugleich auch noch unseren
Blick auf den Ndchsten richtet? Das aber ist ein birgerliches Christentum, das von dem Evan-
gelium Jesu weit entfernt ist und diesen Namen nicht mehr verdient. Wenn unser Herr nur die-
ses hatte sagen wollen, was Philosophen und Religionsstifter vor ihm und nach ihm ebenso
gesagt haben, dann ware sein Gang durch die Welt und ans Kreuz nicht nétig gewesen. Denn
er verkiindet und lebt es selbst in einzigartiger Weise: Sofern ihr etwas seid, sofern euer Le-
ben einen Sinn hat, seid ihr etwas und hat es einen Sinn flr die anderen. Auch Paulus als
Apostel seines Herrn sagt den galatischen Gemeinden nicht: Tragt eure eigene Last und dann
tragt auch noch die der anderen, sondern er mahnt in der Nachfolge seines Herrn: Einer trage
des anderen Last, so werdet ihr das Gesetz Christi erfullen.

Dieser Zuspruch der Proexistenz, meine Brider und Schwestern, ist nun ein fréhliches und
frohlich machendes Evangelium, fur die Alten wie fir die Jungen, fur Menschen mit hohem
Selbstgefuhl ebenso wie fir die, die sich berflissig vorkommen oder ihr Dasein fur sinnlos
halten, eine fréhliche und fréhlich machende Botschaft, die uns befreien will von uns selbst.
Wir durfen existieren fir die Erde, fur die Welt, fur die Menschen, fur die Brider.

Nun ist aber schon langst in uns die Frage aufgestiegen: Was ist denn nun eigentlich an uns,
dal3 ein so unerhort groRes Wort uns zugesprochen werden kann, Salz des Landes und Licht
der Welt zu sein? Fiihrt dieser Zuspruch nicht zu einer Uberheblichkeit, die sich in kirchlichen
Kreisen tatsachlich immer wieder einmal bemerkbar macht? Wir haben, was die Welt nicht
hat, was sie aber von uns braucht, und dann wird auf sehr verschiedene Guter und Werte, die
die Kirche anzubieten hat, verwiesen. Aber seht, liebe Bruder und Schwestern, das ist das Be-
fremdliche und zugleich Befreiende, dem wir noch einmal standhalten miissen: Jesus sagt
nicht, dal3 wir etwas anzubieten haben, da’ wir etwas besitzen, das wir weitergeben kdnnen,
sondern daf wir etwas sind in einer neuen Existenz. Und wir haben keine Maglichkeit, ihrer
uns anders zu versichern, als daB wir das Wort aus seinem Munde uns gefallen lassen, dal wir
es ihm einfach zugeben, dal er recht hat, auf Treu und Glauben zugeben, ohne dal} wir einen
anderen Anhaltspunkt haben als dieses Wort aus seinem Munde damals auf dem Berge in Ga-
lilda und an uns heute: Ihr seid das Salz des Landes. Ihr seid das Licht der Welt.

Diese gute, froh machende und befreiende Botschaft, liebe Briider und Schwestern, hatten wir
doch noch nicht gehort, wenn wir mit ihr nur die Feststellung tréfen, dal3 wir uns um den Sinn
unseres Daseins nicht mehr zu kimmern brauchen und in unserem Leben alles beim alten
bliebe. Der Zuspruch der Proexistenz ist ja nur dort wirklich und wirksam, wo wir flir den an-
deren da sind. Das Salz hat nur dort sein Wesen, wo es salzt, und das Licht stellt man deshalb
nicht unter den Scheffel, weil es erst im Leuchten, durch das es sich selbst verzehrt, zu seiner
eigentlichen Bestimmung kommt. Weil der Zuspruch uns ganz in Anspruch nimmt, darum
flgt der Meister auf dem Berge in Galil&da die Mahnung hinzu: Also lasset euer Licht leuchten
vor den Leuten, daf sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Himmel preisen. Ja, die
Welt will und soll etwas von uns sehen, so gewild wir existieren durfen in der Proexistenz fiir
sic. ,,Unsere guten Werke.* Klingt das nicht hochst unprotestantisch, ja geradezu pharisdisch?

Schmauch - Predigt Uber Matthdus 5,13-16 (1957) 2 31.05.2024



Und ist hier nicht gerade das gemeint, was vorher ausgeschlossen schien, da wir etwas vor
der Welt voraushaben, dal} wir etwas ihr anzubieten haben, also doch irgendwie unsere Tich-
tigkeit und unsere Leistung, unsere auf den anderen eingestellte Haltung, unsere N&chsten-
liebe, unseren Glauben und unsere Frommigkeit?

Liebe Briider und Schwestern, dall wir nur ja nicht den Satz: ,,Dal3 sie eure guten Werke se-
hen* fiir sich nehmen ohne den unldslich mit ihm verbundenen Schluf3: ,,Und euren Vater im
Himmel preisen.* Denn hier stehen wir vor dem eigentlichen Geheimnis unseres Textwortes.

,,Eure guten Werke®, die auch diejenigen tiberzeugen, die nicht nur zu den Randsiedlern in der
Kirche gehdren, sondern auch diejenigen, die ganz drauRen und ganz ferne sind, das sind doch
nicht ,,eure” guten Werke, sondern, wie schon das Alte Testament weil3, die Werke dessen,
den die Menschen dariiber preisen und der ,,cuer Vater im Himmel* heif3t.

,,Buer Vater im Himmel, das ist das, was euch vor aller Welt auszeichnet; das ist das Kenn-
zeichen eurer neuen Existenz, daB sie von ihm her und auf ihn hin bestimmt ist. Das ist es,
worauf euer ganzes Leben ein Hinweis sein darf, ohne daf} an euch selbst etwas ist, was ihr
den Menschen und der Welt anzubieten habt. Das ist es, was durch euch hindurchscheinen
will, damit es als euer Licht vor den Menschen leuchte: euer himmlischer Vater! Darum ist
alles Heil darin beschlossen, dal} ihr beten diirft: ,,Unser Vater in den Himmeln* und ihn anru-
fen wie die lieben Kinder ihren lieben Vater. Darum aber kommt es auch nicht darauf an, dal
unsere kleinen oder grofRen Winsche erflllt werden, sondern dal? Sein Name geheiligt werde,
Sein Reich komme und Sein Wille geschehe auf Erden wie im Himmel. Darum und darum al-
lein aber kann Jesus es auch uns Menschen zumuten, vollkommen zu sein, ,,gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist*. Vollkommen in seiner grenzenlosen Giite und Barmher-
zigkeit. Denn er lait seine Sonne aufgehen tber die Bosen und tber die Guten und I&R3t regnen
Uber Gerechte und Ungerechte.

Liebe Bruder und Schwestern, so ist der Vater im Himmel, dal} er seine Sonne aufgehen laRt
uber die Bosen und tber die Guten — also zuerst tiber die Bosen — und regnen 14t tber Ge-
rechte und Ungerechte. Und wie anders konnte er euer Vater sein, als daf3 ihr dieses sein Han-
deln euch gefallen laBt, daf ihr ihn so Vater sein la3t, wie er es ist. Wo das aber geschieht, da
wird nicht nur unser Urteil Gber die Welt und die Menschen ein anderes, da werden wir selbst
verwandelt, da empfangen wir ein neues Leben, die Proexistenz fir den anderen. Da erschei-
nen die Forderungen der Bergpredigt nicht mehr als unerfullbare Gebote, sondern als Lebens-
aufllerungen der Kinder eures Vaters im Himmel.

Ist das ,,unser Vater in den Himmeln* nicht nur ein leeres Lippenbekenntnis, sondern die An-
erkennung, daB er seine Sonne aufgehen 1aRt Gber die Bosen und (ber die Guten, dann ist es
vorbei mit allen Vorrechten, vorbei mit aller Uberheblichkeit gegeniiber den Gottlosen, vorbei
mit allem Heilsegoismus, zu Ende ist dann aber auch die Sorge und Angst um die Sicherung
der eigenen Existenz. Ganz neu aber ist dann zugleich die grenzenlose Solidaritat mit den an-
deren, den Mitmenschen, den Bosen wie den Guten. Dann aber heil3t ,,cuer Licht leuchten las-
sen vor den Leuten® nichts anderes als existieren dirfen im Kindsein, auf alle eigenen An-
spruche verzichten und sich ganz und gar geniigen lassen an dem ,,cuer Vater im Himmel®,
heif3t leben dirfen unbekiimmert um sich selbst und frei flir den anderen, heif3t existieren dur-
fen in der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes.

Liebe Bruder und Schwestern, merken wir nun, wie unléslich der Anspruch mit dem Zu-
spruch zusammengehdrt, dal jener nicht ein Zweites ist neben diesem Ersten, dal} unsere In-
anspruchnahme keine andere ist als die fur das befreiende und fréhlich machende Evange-
lium! Ihr seid das Salz des Landes, ihr seid das Licht der Welt, weil der euer Vater ist, der

Schmauch - Predigt Uber Matthdus 5,13-16 (1957) 3 31.05.2024



seine Sonne aufgehen 1aRt Gber die Bosen und tber die Guten und regnen tiber Gerechte und
Ungerechte. So lasset denn euer Licht leuchten vor den Leuten, dal sie eure guten Werke se-
hen und euren Vater im Himmel preisen. Was aber haben Menschen, die doch Christen sein
wollen, ja was haben Kirchen aus diesem befreienden Evangelium gemacht? Wie viele Mau-
ern haben sie errichtet und errichten sic, um sich selbst zu erhalten! Wie viele Grenzen wer-
den gezogen, die die Menschheit zerteilen, ihre Solidaritét zerstéren und Gott verunehren. Da
stehen politische Machtblocke gegeneinander, da steht das ,,christliche Abendland* gegen den
»gottlosen Osten®, da spricht man auch in der Gemeinde von den ,,Kirchlichen* im Gegensatz
zu den ,,Unkirchlichen®, da scheiden wir zwischen Kirche und Welt, zwischen heilig und pro-
fan, zwischen Guten und Bésen und vergessen darlber, dal’ der unser Vater ist, der seine Son-
ne aufgehen l&Rt Gber die Bosen und tber die Guten und will, dal3 wir gerade dieses sein Va-
tertum in unserem Kindsein leuchten lassen vor den Leuten, dal sie Ihn, der so ganz anders ist
als die Gotter der Religionen, als Vater preisen.

Liebe Bruder und Schwestern, was kénnte geschehen, wenn wir heute in dieser Stunde unter
den vielen, die auf jenem Berge in Galilda versammelt sind, von dem Herrn in unserer Mitte
ganz neu die frohe Botschaft uns sagen lieRen: Ihr seid das Salz der Erde. Ihr seid das Licht
der Welt. Ihr seid etwas — fir die Welt — zum Lobe Gottes. Wo aber dieser Zuspruch uns zu
grof3 erschiene, als daf® wir ihn annehmen kdénnten, und der Anspruch zu schwer, um ihn zu
erfiillen, da diirfen wir immer neu uns daran erinnern: ,,Wir haben nicht zu fragen, wieviel wir
uns Zutrauen, sondern wir werden gefragt, ob wir Gottes Wort zutrauen, dal} es Gottes Wort
ist und tut, was es sagt.“! Amen.

Gehalten im Akademischen Gottesdienst in der SchloRkirche (Universitatskirche) zu Bonn am
4. Sonntag nach Trinitatis 1957; veroffentlicht in: Bonner Universitatspredigten, hrsg. von J.
Konrad, Neukirchen 1959, S. 52-57.

Quelle: Werner Schmauch, ... zu achten aufs Wort. Ausgewdhlte Arbeiten, hrsg. v. Werner-
Christoph Schmauch, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1967, S. 127-131.

! Martin Niemoller in seiner Predigt zu Jesaja 62,6-12 vom 4. August 1935, abgedruckt in: Martin Niemoller,
Dahlemer Predigten. Kritische Ausgabe, hrsg. v. Michael Heymel, Gitersloh: Gutersloher Verlagshaus, 2011, S.
349

Schmauch - Predigt Uber Matthdus 5,13-16 (1957) 4 31.05.2024



