Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

VVon Johann Baptist Metz

Vorbemerkung

Im Programm unserer Tagung steht mein Einleitungsreferat noch unter dem Titelwort ,Leiden
an Gott‘. Inzwischen habe ich den Titel gedndert. ,Leiden an Gott, so befurchte ich, klingt
leicht zu pratentids, vielleicht auch zu melodramatisch, wenn man die Antithese vergift, der
es entstammt. Diese Antithese lautet in meiner Formulierung ,Leiden an Gott versus Leiden in
Gott‘, und sie kennzeichnet in etwa die gegenwartige theologische Diskussionslage zu der
theodizeenahen Frage nach dem Verhaltnis von Gott und Leid. Ich habe mich hier zu einer
prosaischeren Formulierung des Titels meiner Uberlegungen entschlossen. Er lautet nun:
,Pladoyer fiir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie‘. Damit mif3achte ich freilich
gleich den von Sparn eingebrachten Vorschlag, den Begriff ,Theodizee* wenigstens eine
Zeitlang zu tabuieren. Ich weil} einfach keine angemessene sprachliche Alternative. Hier han-
delt es sich, gemessen an der klassischen Theodizee, um einen theodizeeanalogen Sprachge-
brauch. Geyer hat uns ja daruber belehrt, welch groRe Sprachverschiebungen es problem- und
begriffsgeschichtlich in dieser Frage bis dato gibt und welch kontroversieller Gebrauch inzwi-
schen von Theodizee gemacht wird. Das verpflichtet zu gewissen Vorabklarungen, wenn man
nicht in allzu groRe semantische Turbulenzen geraten will. Deshalb mdchte ich vorweg beto-
nen: Bei meinem Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie geht es nicht
um den Versuch einer verspateten ,Rechtfertigung Gottes‘ durch die Theologie angesichts der
Ubel, der Leiden und des Bosen in der Welt; es geht vielmehr — und zwar ausschlieRlich — um
die Frage, wie denn Uberhaupt von Gott zu reden sei angesichts der Leidensgeschichte der
Welt ,seinerc Welt, kurzum und pointiert: es geht um die Frage nach der Mdglichkeit von
Theologie Gberhaupt.

I. Einige Beobachtungen zur spezifisch theologischen Annaherung an den
Theodizeebereich

1. Theologie hat gegenuber ihren Inhalten ein spezifisches Distanzverringerungsinteresse,
gewissermalien eine konstitutionelle Objektivierungshemmung. Wo der Theologie vollstan-
dige Objektivierung gelingt, erweckt sie — wenigstens fur mich — den Verdacht, sie habe
womaglich ihre spezifischen Inhalte vergessen oder aus den Augen verloren. Was immer in
diesem Fall zur Philosophie zu sagen ist, fur die Theologie muB es als VVorwurf gelten, daf3
man ihr die Leidensgeschichte der Menschen so wenig anhort bzw. ansieht. Jedenfalls darf die
Obijektivitat ihrer Gottesrede nicht hinter dem Ruicken der menschlichen Leidenserfahrungen
erworben sein.

Als Organon der Distanzverringerung und Objektivierungshemmung in der Theologie gilt —
mir — die anamnetische, narrative und auch die praktische Grundverfassung des ,Logos‘ der
Theologie, in der m. E. die Kantische Distinktion zwischen ,doktrinaler® und ,authentischer
Theodizee* wenigstens tendenziell unterlaufen ist.

Freilich, nicht nur die Theologie ist ein Distanzverringerungsunternehmen. Auch die Kiinste,
speziell auch die Literatur. Deshalb kann z. B. Sparn davon sprechen, daR die Literatur (bei

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
1 15.05.2024



Voltaire, Stendhal, Blichner, Dostojewski, Camus, Arno Schmidt, Elie Wiesel) die Theodizee
als reine Doktrin dekomponiert habe, gerade um das Theodizeeproblem offenhalten zu kon-
nen. Es gibt fiir mich auch in der Sprache Odo Marquards Exempel dafir, wie eine literatur-
nahe Sprache des Philosophen die Theodizee und die Theorie in einer ebenso prekaren wie
unersetzbaren Weise miteinander verbindet.

2. Philosophie mag es (auch) um Religion gehen, Theologie muf} es um Gott gehen. Dieser
Satz ist m. E. folgenreich fur unsere Fragestellung. Er ist hier nicht etwa im Sinn einer
fideistischen Grundkonzeption des Christentums gemeint, nicht im Sinn der steilen Unter-
scheidung von Glaube und Religion in der Barthschen Tradition, sondern — eher gegenteilig —
im Sinn der katholischen praeambula-fidei-Lehre, will sagen: im Sinn einer bewuft auf ihre
weltlichen Pramissen achtenden Theologie. Gerade sie mul} heute diese Unterscheidung in
Rechnung stellen. Ich will dies kurz erlautern. VVor einigen Jahren lief innerhalb der Kirche,
innerhalb des Christentums und partiell innerhalb unserer mitteleuropéischen Gesellschaften,
aber auch in den USA und anderswo, ein Schlagwort um, in dem sich die Stimmung vieler,
vor allem vieler junger Christen niederschlug. Es lautete: Jesus, ja — Kirche, nein. Wenn ich
eine Diagnose fir die situative Ausgangslage der Theologie heute wagen sollte, dann wiirde
ich sie so bilanzieren: Religion, ja — Gott, nein. Ich habe den Verdacht, da3 wir in einer Art
religionsfreundlicher Gottlosigkeit leben, gewissermalien in einem Zeitalter der Religion ohne
Gott. Das ist es, was mich beunruhigt, weil ich glaube, daf uns ,Religion‘ nicht weiterhilft.
Das richtet sich auch in etwa gegen De Schrijvers Thesen. Es ist aber vor allem eine Anfrage
an Hermann Lubbe. Es hat mich immer irritiert, dal er ein Buch tber Religion geschrieben
hat, das meine Bischofe lieber lesen als meine eigenen Blicher. Trotzig frage ich mich:
Warum?

Llbbe entfaltet bekanntlich die bleibende positive Funktion von Religion in Aufklarungs-
gesellschaften bzw. nach den Prozessen der Aufkl&rung. In der Rolle einer ,,kulturellen
Schutzmacht der Aufklarung® funktioniert Religion tatsachlich nur, wenn sie begriffen wird
als Kultur der Kontigenzakzeptanz, der Kontingenzbewaltigung, also als strikte Theodizee-
verweigerung. Dabei klingt Liibbes Theodizeekritik im Blick auf Religion so lange eindrucks-
voll und plausibel, solange und soweit es um Religion ohne Gott geht bzw. soweit das Gottes-
thema in ihr selbst nicht vorkommt. Mit Gott indes kehrt das Risiko und die Gefahr in die
Religion ein bzw. zuruck. Die uns zugéanglichen und vertrauten Traditionen der Gottesrede
kennen jedenfalls auch Einstellungen der Nichtakzeptanz der Lebenslagen — im Prophetismus,
im Exoduskontext (Jirgen Ebach hat uns einen eindrucksvollen Text vorgelegt, der in diese
Richtung geht), in der Weisheitsliteratur: Hier geht es weder um Theodizeeverweigerung noch
um gelingende oder gelungene Theodizee, sondern um die Theodizeefrage als die eschatolo-
gische Frage. Als solche verhindert sie in meinen Augen die Transparenz der Schopfung und
der Schopfungsmacht Gottes, d. h. sie verhindert, daB die Schépfung identitatsphilosophisch,
universalgeschichtlich, evolutionslogisch oder wie immer auf ihr gelingendes Ende hin durch-
sichtig gemacht werden kann; sie sorgt in diesem Sinne, biblisch gesprochen, fir ,Armut im
Geiste*, sie begreift Eschatologie als negative Theologie der Schopfung.

3. Die Antworten der Theologie im strengen Sinn haben nicht eigentlich Problemlésungs-
gestalt (so wie eben Gott nicht einfach als Antwort auf unsere Fragen, als die Erftllung unse-
rer Wiinsche — und wéren es die feurigsten — bestimmt werden kann). Die Antworten, die die
Theologie gibt, bringen die Fragen, auf die sie antwortet, nicht einfach zum Verstummen oder
zum Verschwinden. Wer z. B. die theologische Rede von der Auferweckung des Christus so
hort, daB in ihr der Schrei des Gekreuzigten unhérbar geworden ist, der hort nicht Theologie,
der hért Mythologie, der hort nicht das Evangelium, der hort einen Siegermythos. Hier
schlummert fr mich die Distanz zwischen Theologie und Mythologie. Im Mythos, so meine

ich, vergift sich die Frage schnell; er ist deshalb auch therapiegeeigneter, angstberuhigender,

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
2 15.05.2024



vielleicht auch ,kontingenzbewaéltigender* als der christliche Glaube.
Il. Theodizeelandschaften

Offensichtlich ist Religion ein Urphanomen der Menschheit; immer war die Menschheits-
geschichte auch Religionsgeschichte. Im Sch’ma Israel — im ,,Hore Israel, dein Gott ist Einer*
von Dtn 6,4 — wird erstmals und einzigartig in der Religionsgeschichte der Menschheit der
Name ,Gott* auf die Menschen gelegt. Menschen haben nie zuerst iber Gott geredet, sondern
zu ihm. Und Theologie ist nicht so denkbar, als kénne sie als Rede tber Gott beginnen. Im
Sch’ma Israel bricht das Gottesbekenntnis in der Geschichte der Menschheit durch, jene Rede
von Gott, der sich auch Paulus ausdriicklich anschlief3t (hierfir kann man viele Beispiele nen-
nen, das ,klassische‘ ist 1 Kor 8,4). Solange es um ,Religion® geht (was immer das in unserer
religionsfreundlich gestimmten Welt von heute heien mag), mag man ja auf diese Zusam-
menhange verzichten kénnen. Wo es indes um ,Gott‘ geht — und vielleicht auch um ,Gebet*
(da bin ich mir nicht ganz so sicher), ist der Blick auf diese Tradition unverzichtbar, nicht nur
fiir Juden, auch fur Christen, schlieRlich auch fur den Islam (obwohl ich das Problem eines
einheitlichen Monotheismus nicht anschneiden mdchte).

Und siehe da: Das biblische Israel zeigt sich als eine ausgesprochene Theodizeelandschaft,
sozusagen als Volk mit besonderer Theodizee- Empfindlichkeit. Die ,doktrinale Theodizee*
ist — etwa in den Freunden Hiobs — ebenso schon vertreten wie jene ,authentische Theodizee®,
die, wie schon gesagt, nicht nur bei Hiob selbst in der biblischen Tradition zu entdecken ist.
Denn angesichts widerfahrenden Leids blieb dieses Israel in seinem innersten Wesen my-
thisch und idealistisch stumm. Es war fiir mich eine groRe Krankung (wenn ich das hier
einmal sagen darf), meine personliche Liebe zum Philosophieren in der Theologie sozusagen
fundamental irritiert zu bekommen durch ein so unidealistisches, im Sinne unserer groRRen
klassischen Philosophie so unphilosophisches Volk wie das biblische Israel. Es kannte nicht
jenen ,Reichtum im Geiste‘, der die Philosophie speist. Es kannte ihn nicht, um sich — durch
Mythisierung oder Idealisierung der Lebenszusammenhange, durch das, was wir heute
Kompensationsdenken nennen wiirden — iiber die eigenen Angste, iiber die Fremde des Exils
und Uber die immer wieder aufbrechenden Leidensgeschichten erheben und mit sich selbst
trosten zu kénnen. Es war und blieb im biblischen Sinne ,arm im Geiste®, und Jesus pries
diese Armut selig. Auch dort, wo Israel in kultureller und politischer Uberfremdung
Mythenangebote und Idealisierungskonzepte zuhauf importierte, hat es sich doch nie mit
ihnen getrostet. Israels Gottbegabung, seine Gottfahigkeit (wenn dieses Wort hier erlaubt ist)
zeigte sich in einer ganz besonderen Art von Unfahigkeit, ndmlich seiner Unfahigkeit, sich
von geschichtsfemen Mythen oder Ideen trésten zu lassen.

Gegeniiber den glanzvoll blithenden Hochkulturen seiner Zeit — in Agypten, in Persien, in
Griechenland, denen gegenuber der christliche Theologe sich immer fragen muf3: Warum hat
denn der Gott des Bundes nicht eine dieser geistigen Landschaften, eines dieser VVolker ausge-
wéhlt? Warum diese Umsténdlichkeit mit Israel? —, gegeniiber diesen Hochkulturen blieb
Israel schliellich lieber — mit einem Wort Nelly Sachs’ — eine eschatologische ,,Landschaft
von Schreien®, eine Erinnerungs- und Erwartungslandschaft, wie — was mich auch nicht
loslait — tbrigens auch die friihe Christenheit, deren Biographie bekanntlich auch mit einem
Schrei endet, mit einem nun christologisch angeschérften Schrei, der inzwischen freilich
zumeist mythisch oder idealistisch-hermeneutisch zum Verstummen gebracht ist. Auch die
Christologie der Christen ist nicht ohne eschatologische Unruhe. Nicht vage schweifende
Fragen zwar, wohl aber leidenschaftliche Ruickfragen gehdren zu jener Gottespassion, die —
nach Paulus — die Christen mit den judischen Traditionen verbindet.

Die heilsdramatische Gestalt der Theodizeefrage als der eschatologischen Frage schlechthin:

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
3 15.05.2024



mRte sie nicht auch die zentrale Frage der christlichen Theologie heute noch sein und
bleiben? Das frage ich mich, weil ich den Eindruck habe, daf sie heute langst entwichtigt oder
beruhigt ist, gewissermalien Uberbeantwortet. Ich nenne einige solcher Stillegungsmafinah-
men: z. B. gibt es heute imponierende universalgeschichtlich orientierte Sinngebungsversuche
des Weltlaufs; es gibt heilsoptimistische Evolutionseschatologien; es gibt die Reduktion der
Theodizeefrage auf einen fast gnostisch anmutenden Identitats- und Eigentlichkeitsmythos der
menschlichen Existenz; es gibt die Stillstellung der Theodizeefrage durch zuviel trinitatstheo-
logisch eingekreistes und aufgehobenes ,Leiden in Gott® und zuwenig zeitlich gespanntes
,Leiden an Gott; es gibt zuviel kluge Antworten auf die Fragen: Wer ist Gott? Wo ist Gott?
und zuwenig Artikulation einer offensichtlich biblischen Urfrage in der Gestalt von Schrei
und Ruf: Wo bleibt Gott?

Ist es also die christliche Botschaft selbst, oder ist es die Art, wie sie zur Theologie wurde, die
diese eschatologisch gespannte Riickfrage an Gott, die diesen Schrei im Christentum verstum-
men lie3? Ich weil, eine solch groRe und grundsétzliche Frage ist kaum hilfreich, aber ist sie
wirklich vermeidbar? Ich weil3 auch, wenn man sie ausfihrlicher behandeln wollte, geriete
dies in die Né&he einer Diskussion, die hier schon einmal bei den Kolloquien zu Religion und
Philosophie gefiihrt worden ist, ndmlich die Debatte um die sogenannte Hellenisierung des
Christentums. Ich will dazu hier nur diese Frage anmerken: Haben die christlichen Theologen
denn vergessen — hier weif ich mich Oelmiller ganz nahe daR das Christentum dem griechi-
schen Geist nicht nur viel, sehr viel verdankt, sondern daf3 es an ihm auch immer wieder
gescheitert ist? Von diesem Scheitern wissen wir bekanntlich schon aus der ersten Kirchenge-
schichte des Christentums, aus der Apostelgeschichte. Sie erzahlt von Paulus auf dem Areo-
pag in Athen. Dort konnte sich Paulus mit den Griechen zwar {iber einen ,,unbekannten Gott*
verstandigen. Als er indes zu ihnen von dem sprach, was die Christen unverbrtichlich mit den
judischen Traditionen verbindet, als er von Eschatologie und Apokalyptik sprach, von dem
Gott, der die Toten auferweckt, da, so heilit es wortlich, ,,spotteten die einen, andere aber
sagten: Darlber wollen wir dich ein andermal héren. Und so ging Paulus aus ihrer Mitte
weg.“ (Apg 17,32 1)

Wenn man nicht der Meinung ist (wie z. B. J. Ratzinger), daB der Glaube des Christentums
zwar aus Israel stamme, der Geist aber — ausschlie3lich —aus Athen, wenn man also den bib-
lisch-israelitischen Traditionen auch ein Geistangebot an das Christentum (und durch es
hindurch an Europa) zutraut, dann ware dies zu betonen: Die den biblischen Traditionen selbst
einwohnende Weise der Weltwahrnehmung, also der Vernunft, hat nicht die Gestalt transzen-
dentaler, sondern anamnetischer Vernunft. (Und die ist die Kehrseite dessen, was heute
morgen Oelmiiller zitiert hat: ,, Weltwahrnehmung im Horizont befristeter Zeit*.) Es ist eine
Weltwahrnehmung, die auf den unléslichen Zusammenhang zwischen ratio und memoria
rekurriert (spatmodern ausgedriickt: auf die Fundierung kommunikativer Vernunft in anam-
netischer). Diese anamnetische Vernunft widersteht dem Vergessen, auch dem Vergessen des
Vergessens, das in jeder puren Historisierung nistet. Der Historismus ist flr sie eine besonde-
re Art des Vergessens. Sie versteht ihre Horsamkeit gegeniiber Gott als ein Horen auf das
Schweigen der Verschwundenen, so mochte ich das abgekirzt formulieren. Sie stuft alles
Entschwundene nicht zum existentiell Bedeutungslosen herab. Sie ist in diesem Sinne strikt
antievolutionistisch. Wissen bleibt fiir sie im Grunde eine Form des VVermissens, ohne das
nicht nur der Glaube, sondern auch der Mensch selbst verschwinden wirde. Ich nehme an,
dal? ich da Marquard und auch Spaemann auf meiner Seite habe, wenn ich sage: Wo in unse-
rem Wissen nichts mehr vermif3t wird, wird am Ende auch nicht mehr der Mensch gewuft,
sondern nur noch die Natur bzw. der Mensch als erinnerungslose und subjektlose Natur.

Solch anamnetische Vernunft, die dem Vergessen des Vergessens auf der Spur bleibt, die,

analog zum biblischen Bilderverbot, auf eine Kultur des Vermissens zielt, wére nun eigentlich

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
4 15.05.2024



das Organ einer Theologie, die — als Theodizee — unser fortgeschrittenstes und entwickeltstes
BewuRtsein mit der in ihm systematisch vergessenen Klage und Trauer zu konfrontieren
sucht. Freilich, das setzt voraus, daR das Christentum ernst macht damit, daR es selbst nicht
nur ein Gedéachtnis ,hat‘, sondern ein Gedéachtnis ,ist: memoria passionis, mortis et
resurrectionis Jesu Christi. Zwar hat das Christentum diese anamnetische Verfassung seiner
Identitét kultisch bewahrt (,,Tut dies zu meinem Gedéchtnis*). Hat es sie aber auch
hinreichend kulturell entfaltet und verteidigt: als anamnetische Kultur, als Kultur des
Vermissens?

I11. Theologische Stillegungen der Theodizeefrage — in zwei Versionen: klassisch und
aktuell

1. Die Stillegung der Theodizeefrage im Rahmen der theologischen Anthropologie: die
klassische Position des Augustinus

Hier differiere ich mit Spaemann. Nicht nur in den Traditionen der katholischen Theologie,
auch und vor allem im Protestantismus — tber Luther, der, so meine ich, hier ganz wie Augu-
stinus denkt — wird Augustins Position zum klassischen Modell des theologischen Umgangs
mit der Theodizeefrage. Wenn man diese Position Augustins wirdigen will, mu3 man m. E.
auf folgendes achten: Das Christentum ist seit seiner Griindungsgeschichte mit zwei konstitu-
tionellen Verlgenheiten ausgestattet, die seine Theologie immer wieder zu dualistischen
Losungskonzepten verfuihren — von Markion bis zur spekulativen Gnosis unserer Tage. Es
handelt sich einmal um die aus der Treue zum alttestamentlichen Schépfergott erwachsende
Theodizeefrage und dann um das durch die sogenannte Parusieverzdgerung prekar gewordene
Verhaltnis von Heilszusage und Zeit. Von Anbeginn und quasi konstitutionell lauert der gno-
stische Dualismus als theologische Argumentationsstrategie, als Angebot, diesen Verlegen-
heiten auf den Leib zu riicken. Markion bietet ihn schon in der Dammerung des Urchristen-
tums an: Gegen die durch die Parusieverzdgerung entstandene Verlegenheit setzt er das gno-
stische Axiom von der Zeitlosigkeit des Heils und der Heillosigkeit der Zeit. Und die offene
Flanke der Theodizee, die in der Gestalt der Klage, des Schreis und der unbesénftigten
Erwartung die biblischen Traditionen der Gottesrede durchweg begleitet hat, sucht er durch
den gnostischen Dualismus von Schopfer- und Erldsergott zu schlief}en, dadurch also, daR er
die alttestamentliche Tradition, die Gottespassion Israels, von der neutestamentlichen Erl6-
sungsrede absprengt.

Augustinus lebte und lehrte in einer Kirche, die ,,gegen Markion gebaut* war (wie das
bekanntlich v. Harnack einmal — nicht ohne Polemik — formuliert hat). Was nun Augustins
Vorschlag zur Theodizee angeht, so ist er vor allem seinem sogenannten Freiheitstraktat, dem
Traktat ,De libero arbitrio zu entnehmen, einem Traktat, an dem er, wie man weil3, tiber Jahre
immer wieder neu und in vielen Anldufen gearbeitet hat. In ihm legt Augustinus die Last flr
die Verursachung und die Verantwortung der Ubel und der Leiden in der Welt ausschlieRlich
auf die Menschheit und deren im widergottlichen Nein verwurzelte Schuldgeschichte. Gott
selbst also, speziell der Schopfergott, ist bei der Theodizeefrage aus dem Spiel! Angesichts
der Leidensgeschichte der Menschen gibt es keine eschatologische Riickfrage an Gott; es darf
keine geben, da sie schnurstracks zu Markion flihren muRte, zu dessen Dualismus zwischen
Schopfung und Erlésung. Die augustinische Konzeption ist nur verstandlich als Gegenkon-
zeption zu Manichdismus und einer bestimmten Gnosis. Nicht Gott, sondern die stindig
gewordene Menschheit allein trégt die Last der VVerantwortung fiir eine vom Leid zerrissene,
vom Leid durchkreuzte Schopfung. Augustins emphatische Freiheitslehre entspringt ei-
gentlich einer apologetischen Absicht: der Apologie des Schopfergottes. Erstaunt stellt man
als Theologe dabei fest, daB diese Apologie ihn dazu verfuhrt haben muB, eine gottunabhén-

gige, eine geradezu gottlose Autonomie menschlicher Freiheit zu unterstellen, wie sie uns

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
5 15.05.2024



eigentlich nur aus der sékularisierten Moderne bekannt ist. (Bei Geyer habe ich uber Schelling
gelesen: Eine Freiheit, die Gott von der Urheberschaft des Bosen entlasten wirde, bedirfte
,einer von Gott unabhéngigen Wurzel“. Meine Frage ist, ob Augustin dies in seiner
Freiheitslehre nicht eigentlich unterstellt.)

Natdrlich ist auch Augustinus von der Frage beunruhigt, wie tragféhig denn die menschliche
Freiheit im Blick auf diese universale Leidensgeschichte der Menschheit sei. Unter Berufung
auf den Romerbrief entfaltet er bekanntlich die Doktrin von der Erbsiinde, die aus der
Menschheit eine massa damnationis gemacht hat, und die Lehre von der Pradestination, der
gottlichen Erwéhlung und Vorherbestimmung. Hier bleibt Augustinus, der grof3e Augustinus,
der nicht nur groR war in dem, was er uns geschenkt hat, sondern vielleicht auch in seinen
Irrtimern, dunkel, ja, ich meine, widerspriichlich. Ubersehen ist bei ihm — was ich schon
gestern anzudeuten versuchte -, dal die Erbsiinde nur in einem analogen Sinne als Stinde und
dementsprechend als personal zurechenbare Ursache gelten kann. Augustinus hat hier zu sehr
zugeschlagen. Unbeachtet bleibt bei ihm jene Relativierung der Erbsiindenmacht, jene Un-
schuld® der Schépfung, wie sie etwa im Axiom der scholastischen Gnadenlehre gratia sup-
ponit naturam (nicht: sibi supponit naturam!) zum Ausdruck kommt und wie sie in Positionen
des Vatikanum | durchschlégt, demzufolge z. B. die Erbsiinde die nattrliche Vernunft so
wenig triibt, daB sie Gott gleichwohl verbindlich und sicher erkennen kann. Uberhaupt schlagt
der Sundenabsolutismus des Augustinus im Katholizismus offiziell weniger durch als in den
reformatorischen Traditionen.

Es gibt Aporien, die aus diesem Ansatz Augustins kommen, von denen ich deswegen ein paar
nennen mochte, weil diese Theodizee-Verweigerung kritisch besprochen werden muR.

a) Es gelingt mir nicht, Hans Blumenberg zu widersprechen, wenn er vermutet, daf der theo-
logische Dualismus des Markion und der Gnosis, der Dualismus zwischen dem Schopfergott
und dem Erlésergott, bei Augustinus als anthropologischer Dualismus wiederkehrt: als Dua-
lismus zwischen den (wenigen) in der Gotteserwahlung Geretteten und dieser massa damna-
tionis, die schlieBlich verantwortlich bleibt fiir die Ubel in der Welt, fur die Verderbnis von
Gottes guter Schépfung. Vor allem einen Theologen, der — wie ich — einen Lehrer wie Karl
Rahner hatte, der seinerseits leidenschaftlich vom universalen Heilswillen Gottes iberzeugt
war, irritiert das sehr.

b) Augustinus teilt eine Pramisse mit Markion; sie lautet: Gott selbst darf auf keinen Fall in
diese Frage hineingezogen werden. Anders ausgedriickt: Theodizee darf nicht sein. Doch
diese Pramisse widerstreitet gerade den Grundsatzen der theologischen Freiheitslehre. Da die
Freiheit des Menschen eben nicht autonom, sondern theonom, d. h. von Gott ermdglicht, von
ihm gesetzt und empfangen ist, kann sie fur die Leidensgeschichte der Welt nicht letztverant-
wortlich sein, fallt diese Frage gewissermalien auf Gott und seine vorherbestimmende Souve-
ranitat erneut zurlck. Die in der scholastischen Theologie eingelibte Unterscheidung zwischen
Zulassung und Bewirkung schuldiger Freiheit durch Gott klingt hier eher wie eine hilflose
apologetische Distinktion. Dazu Hermann Liibbe: ,,Wer die Kompetenz hat freizulassen,
unterliegt keineswegs einem Zwang, uneingeschrankt zuzulassen, was da in Nutzung der
konstituierten Freiheit angerichtet wird.“! Genauso ist es. Wieso also mufte Gott die Stinde
Adams ,zulassen? War denn Adam vor dem Siindenfall — ich habe das gestern Spaemann
gefragt — nicht frei genug, ja — gerade nach der kirchlichen Lehre vom donum integritatis —
nicht weitaus freier als nachher? Warum also die Stinde? Warum die Schuld? Guardinis Frage
— Oelmuller hat sie heute morgen angesprochen — muf3 innerhalb der Theologie unbedingt
wiederholt werden. Die Rickfrage bleibt. Die Soteriologie ist kein geschlossener Zauberkreis.

1 H. Lubbe. Religion nach der Aufklarung, Graz-Wien-Kdln 1986, 201.
Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
6 15.05.2024



Damit hangt zusammen:

c) Bei Augustinus ist im Grunde der soter der biblischen Traditionen als ,Erlgser*, aber nicht
mehr als ,Retter* gedacht. Die Komponente der universalen Gerechtigkeit, der Rettung aus
ungerechtem Leid, auch der Rettung ungesiihnten vergangenen Leids fallt aus zugunsten der
Erlésung von der Siinde. Die biblische Vision der Rettung, das im biblischen Gottesnamen
(soter) enthaltene Rettungsversprechen bezieht sich aber nicht nur auf die Erlésung von Sunde
und Schuld, sondern auch auf die Errettung aus den abgriindigen Leidenssituationen der Men-
schen. Bei Augustinus wird die vom Hunger und Durst nach Gerechtigkeit geleitete Gottesfra-
ge, also die eschatologische Frage nach der Gerechtigkeit Gottes ersetzt durch die anthropo-
zentrische Frage nach der Stinde der Menschen. So wird die Theodizeefrage stillgestellt.

Es gibt in meinen Augen vor allem zwei fatale Konsequenzen aus dieser augustinischen Still-
stellung der Theodizeefrage. Ich mdchte sie so zusammenfassen:

a) Weil die Theologie angesichts der Leidensgeschichte der Welt keine Ruckfrage an Gott
zuliel3; weil sie sich gewissermalien unter dem anti-markionistischen Zwang vor den allméch-
tigen und gltigen Gott stellte und den schuldig gewordenen Menschen allein verantwortlich
machte Fir diese Leidensgeschichte; und weil sie damit schlieBlich den Eindruck erweckte,
sie suche sich gewissermalien hinter dem Riicken der namenlosen Leiden Unschuldiger mit
dem allmdchtigen Gott zu verséhnen und zu verabreden: eben darum empdrte sich der
Mensch gegen diesen Gott der Theologen, eben darum konnte die Theodizeefrage zur Wurzel
des modernen Atheismus werden.

b) Als indirekte Folge dieses augustinischen Paradigmas darf die extreme Ubersteigerung des
Schuldgedankens, gewissermafen die harmatologische Uberforderung des Menschen angese-
hen werden, das, was man in Anklang an eine Formulierung Blumenbergs den Stuindenabsolu-
tismus des Christentums nennen konnte. Der erweckte nun eine fur das Christentum und die
Theologie folgenreiche Gegenreaktion: Freiheit entzog sich immer mehr dem Schuldverdacht;
im Autonomiebegriff der Moderne wurde Schuld geradezu zum Antipoden von Freiheit, und
Schuldfahigkeit galt immer weniger als Auszeichnung, als Wirde der Freiheit selbst, wie es
doch biblischer Anthropologie zutiefst entsprache. Dazu gibt es inzwischen auch innerchristli-
che, innerkirchliche Korrespondenzen. Warum hat denn die neue Mythenfreudigkeit so viele
Wurzeln gefal3t gerade innerhalb des Christentums? Die heute grassierende Remythisierung
und Psychologisierung der Botschaft Jesu empfiehlt sich mit ihren Unschuldstraumen und
Unschuldsvermutungen tber den Menschen, mit ihrer ethischen Suspension des Glaubens. Sie
waére zu begreifen als Reaktion auf eine kirchliche Verkiindigung, die extrem moralisiert er-
scheint, die angesichts der himmelschreienden Zustéande der Schépfung jeweils nur paréneti-
sche Fragen an das Verhalten der Menschen, aber keine eschatologischen Riickfragen an Gott
kennt, kerygmatisch nicht, liturgisch nicht.

2. Die Stillegung der Theodizeefrage im Rahmen der Trinitatstheologie: aktuelle Positionen

Die Theodizee scheint das l&stigste aller theologischen Themen zu sein. Wie wird man es los?
Wenn man es nicht mit Augustinus los wird, bietet man eben das innerste Geheimnis des
Christentums auf, die Trinitatstheologie. Bei der gegenwaértigen theologischen Behandlung
der Gottesfrage spielen trinitatstheologische Konzepte ohnehin eine groRe Rolle. Monotheisti-
sche Ansétze, auch im Sinn eines biblischen Monotheismus, gelten heute nicht nur auBerhalb
der Theologie vielfach als obsolet. Griinde und Gegengriinde zu diesem Befund gibt es eine
Reihe; sie kdonnen hier nicht im einzelnen erdrtert werden. Fir mich zahlt hier die zeitgendssi-
sche Theologie mit ihrer trinitatstheologischen Euphorie einen Tribut an die polytheistisch

bzw. — mit Marquard — polymythisch geténte Atmosphére unserer heutigen Welt, wenn sie

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
7 15.05.2024



allzu eilfertig auf Distanz zum biblischen Monotheismus geht, wenn sie also z. B. diesen
monotheistischen Ansatz in tiefenpsychologischer Manier auf eine polymythische Urge-
schichte der Menschheit zu hintergehen oder, mit explizit trinitatstheologischen Motiven, auf
eine innergottliche Geschichte hin zu durchschauen und zu beschreiben sucht. Was z. B.
wuRte demgegentber Thomas uber das Innenleben Gottes? Heute wissen eine Reihe meiner
katholischen und evangelischen Kollegen mehr dartber als tiber das Innenleben ihrer néchsten
Angehorigen. Ich verstehe das nicht, und deshalb regt mich das auf.

Freilich, gehort es nicht doch zum ,spezifisch christlichen* Umgang mit der Theodizeefrage,
sie eben aus trinitatstheologischen Motiven zu beantworten und zu beruhigen, also das
menschliche Leid in Gott selbst, in der innertrinitarischen Gottesgeschichte ,aufgehoben* zu
sehen? Schon in friiheren Uberlegungen zu diesem Thema habe ich Namen genannt, die in
diese Richtung weisen und mit denen ich groBen Respekt verbinde. VVon Karl Barth bis Eber-
hard Jingel, von Dietrich Boenhoeffer bis Jirgen Moltmann, auf katholischer Seite vor allem
bei Urs von Balthasar, inzwischen auch religionsphilosophisch z. B. bei Peter Koslowski,
spricht man vom leidenden Gott, vom Leiden zwischen Gott und Gott, vom Leiden in Gott.
Ich kann mich nicht anschlie3en. Ich nenne einige Griinde:

— Ist hier nicht zuviel spekulative, gnosisnahe Verséhnung mit Gott hinter dem Riicken der
menschlichen Leidensgeschichte am Werk?

— Gibt es nicht auch und gerade Fir Theologen jenes negative Mysterium menschlichen
Leidens, das sich auf keinen Namen mehr reimen lassen will? Nehmen wir negative
Theologie wirklich ernst?

— Wieso ist die Rede vom leidenden Gott nicht doch nur eine sublime Verdoppelung
menschlichen Leidens und menschlicher Ohnmacht? Und auch anders herum: Wieso ist
die Rede vom solidarischen Gott, der mit uns leidet, nicht nur eine projektive
Verdoppelung unter dem anonymen Druck eines gesellschaftlich herrschenden
Solidaritatsideals? So wie friiher, in feudalistischen Gesellschaften, Gott als unnahbarer
Konig und Herr vorgestellt wurde, so haben wir jetzt unter dem Zwang des
Solidaritéatsideals den ,mit uns® leidenden Gott. Wird hier nicht in jedem Falle die
klassische Analogielehre (von der maior dissimilitudo zwischen Gott und Welt) ignoriert
oder verletzt?

— Wieso fuhrt die Rede vom Leiden in Gott bzw. vom Leiden zwischen Gott und Gott nicht
doch zu einer Verewigung des Leidens? Geraten hier Gott und Mensch nicht unter eine
quasi mythische Universalisierung des Leidens, die schlief3lich auch den Aufschwung,
der dem Unrecht widerstehen will, bricht?

— Oder ist vielleicht bei dieser Rede vom leidenden Gott zuviel Hegel im Spiel, zuviel
,Aufhebung‘ der Negativitét des Leidens in der durchschauten Selbstbewegung des
absoluten Geistes, also doch zuviel Herabdeutung des Leidens auf dessen Begriff?

— Kommt bei der Rede vom leidenden Gott nicht so etwas wie eine heimliche
Asthetisierung allen Leidens zur Geltung? Leiden, das uns schreien oder schlieRlich
klaglich verstummen l&03t, kennt keine Hoheit; es ist nichts Grolies, nichts Erhabenes; es
ist in seinen Wurzeln alles andere als ein starkes solidarisches Mitleiden; es ist nicht
einfach Zeichen der Liebe, sondern weit mehr erschreckendes Anzeichen dafir, nicht
mehr lieben zu kdnnen. Es ist jenes Leid, das ins Nichts fiihrt, wenn es nicht ein Leiden
an Gott ist.

Was aber ist mit der Christologie? Ich glaube nicht, daB die Christologie die Theologie dazu
notigt oder auch nur dafur legitimiert, vom leidenden Gott bzw. vom Leiden in Gott zu spre-
chen. Mit Karl Rahner wehre ich mich nachdricklich dagegen, das Sohnesbewul3tsein des ar-

Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
8 15.05.2024



men Menschen Jesus von Nazareth gegenuber seinem gottlichen Vater gleichsinnig zu verste-
hen mit den Aussagen Uber einen innerg6ttlich gezeugten ewigen Sohn.

Wie aber kann ohne Rede vom leidenden Gott die Theologie vom Schépfergott angesichts der
himmelschreienden Zusténde seiner Schépfung den Apathieverdacht fernhalten? Steht nicht
bei Johannes lapidar: ,,Gott ist Liebe“? Wie wire diesem biblischen Satz anders Rechnung zu
tragen als mit der Rede von einem leidenden, von einem mit seiner vom Leid durchkreuzten
Schopfung leidenden Gott?

Gewil3, wo die Gottespradikate in zeitloser Ruhestellung betrachtet und dann wie nachtraglich
mit den himmelschreienden Ungerechtigkeiten in der Welt konfrontiert werden — der allméc-
htige Gott, wie er sich von oben die Leiden seiner Schopfung beguckt -, gerét alles in heillose
Widerspriiche, flhrt alles leicht zum Zynismus oder zur Apathie. Unbeachtet bleibt dabei, dal}
alle Gottespradikate in den biblischen Traditionen — von der Selbstdefinition Gottes in der
Exodusgeschichte bis zum johanneischen Wort ,,Gott ist Liebe* — einen Verheilungsvermerk
tragen, einen VerheiBungsvermerk, der die Theologie legitimiert und nétigt, von der Schop-
fung und der Schopfungsmacht Gottes in der Gestalt negativer Theologie zu sprechen. (,,Ich
werde der fiir euch sein, der ich sein werde* — ,,Ich werde mich euch als Liebe erweisen‘ —
,Ihr werdet sehen, wie er euch hilt und tragt*).

Damit fliichtet eine theodizeempfindliche Theologie nicht etwa in eine leere, in unbefristeter
Zeit verrinnende Eschatologie. Sie huldigt nicht einer abstrakten Opposition zwischen Escha-
tologie und Ontologie. Sie geht nur davon aus, dal? alle biblischen Seinsaussagen einen Zeit-
vermerk haben. Nicht bei den Vorsokratikem, sondern in den eschatologisch-apokalyptischen
Theodizeelandschaften der Bibel wére der epochalen Frage nach ,Sein und Zeit* und nach der
Temporalisierung der Metaphysik nachzugehen. Dann liel3e sich auch verlaRlichere Auskunft
geben Uber die Nahe und die Ferne Gottes, ber seine Transzendenz und tber seine ,Einwoh-
nung‘, Uber das ,Schon‘ und das ,Noch nicht® seines Heils — beides jeweils nicht etwa zusam-
mengestlckt, sondern das eine im anderen und als das andere. Doch obwohl, wie gesagt, alle
theologischen Seinsaussagen mit einem Zeitindex versehen sind, ist in der Theologie selbst
kaum etwas so wenig ausgebildet wie ein authentisches, ein ungeborgtes Verstandnis von
Zeit. Was ich selbst bislang dazu zu sagen weil3, habe ich z. B. in meinem Vortrag beim
GieRener PhilosophenkongreR angedeutet.? Es reicht bei weitem nicht, um meinem Pladoyer
fur eine theodizeempfindliche Theologie schon den nétigen Riickhalt zu geben. Vielleicht
zwingt da Nietzsche, der inzwischen wieder aus dem Schatten von Marx getreten ist und der
mit dem Tod Gottes eigentlich die Herrschaft und die Macht endloser Zeit verkiindete, zu
neuen Einsichten. Videbimus.

Quelle: Willi Oelmiller (Hrsg.), Worliber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur
Theodizee, Munchen: Wilhelm Fink, 1994, S. 125-137.

2. B. Metz, Theologie versus Polymythie oder Apologie der Einfalt, in: O. Marquard (Hrsg.), Einheit und Viel-

heit. XIV. Deutscher Kongrel3 fur Philosophie Giefen, 21.-26. September 1987, Hamburg 1990, 170-186.
Metz - Pladoyer fir mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie
9 15.05.2024



