
Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 1 15.05.2024 

Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie 

Von Johann Baptist Metz 

 

Vorbemerkung 

Im Programm unserer Tagung steht mein Einleitungsreferat noch unter dem Titelwort ‚Leiden 

an Gottʻ. Inzwischen habe ich den Titel geändert. ‚Leiden an Gott‘, so befürchte ich, klingt 

leicht zu prätentiös, vielleicht auch zu melodramatisch, wenn man die Antithese vergißt, der 

es entstammt. Diese Antithese lautet in meiner Formulierung ‚Leiden an Gott versus Leiden in 

Gottʻ, und sie kennzeichnet in etwa die gegenwärtige theologische Diskussionslage zu der 

theodizeenahen Frage nach dem Verhältnis von Gott und Leid. Ich habe mich hier zu einer 

prosaischeren Formulierung des Titels meiner Überlegungen entschlossen. Er lautet nun: 

‚Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie‘. Damit mißachte ich freilich 

gleich den von Sparn eingebrachten Vorschlag, den Begriff ‚Theodizeeʻ wenigstens eine 

Zeitlang zu tabuieren. Ich weiß einfach keine angemessene sprachliche Alternative. Hier han-

delt es sich, gemessen an der klassischen Theodizee, um einen theodizeeanalogen Sprachge-

brauch. Geyer hat uns ja darüber belehrt, welch große Sprachverschiebungen es problem- und 

begriffsgeschichtlich in dieser Frage bis dato gibt und welch kontroversieller Gebrauch inzwi-

schen von Theodizee gemacht wird. Das verpflichtet zu gewissen Vorabklärungen, wenn man 

nicht in allzu große semantische Turbulenzen geraten will. Deshalb möchte ich vorweg beto-

nen: Bei meinem Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie geht es nicht 

um den Versuch einer verspäteten ‚Rechtfertigung Gottes‘ durch die Theologie angesichts der 

Übel, der Leiden und des Bösen in der Welt; es geht vielmehr – und zwar ausschließlich – um 

die Frage, wie denn überhaupt von Gott zu reden sei angesichts der Leidensgeschichte der 

Welt ‚seiner‘ Welt, kurzum und pointiert: es geht um die Frage nach der Möglichkeit von 

Theologie überhaupt. 

 

I. Einige Beobachtungen zur spezifisch theologischen Annäherung an den 

Theodizeebereich 

1. Theologie hat gegenüber ihren Inhalten ein spezifisches Distanzverringerungsinteresse, 

gewissermaßen eine konstitutionelle Objektivierungshemmung. Wo der Theologie vollstän-

dige Objektivierung gelingt, erweckt sie – wenigstens für mich – den Verdacht, sie habe 

womöglich ihre spezifischen Inhalte vergessen oder aus den Augen verloren. Was immer in 

diesem Fall zur Philosophie zu sagen ist, für die Theologie muß es als Vorwurf gelten, daß 

man ihr die Leidensgeschichte der Menschen so wenig anhört bzw. ansieht. Jedenfalls darf die 

Objektivität ihrer Gottesrede nicht hinter dem Rücken der menschlichen Leidenserfahrungen 

erworben sein. 

Als Organon der Distanzverringerung und Objektivierungshemmung in der Theologie gilt – 

mir – die anamnetische, narrative und auch die praktische Grundverfassung des ‚Logos‘ der 

Theologie, in der m. E. die Kantische Distinktion zwischen ‚doktrinaler‘ und ‚authentischer 

Theodizee‘ wenigstens tendenziell unterlaufen ist. 

Freilich, nicht nur die Theologie ist ein Distanzverringerungsunternehmen. Auch die Künste, 

speziell auch die Literatur. Deshalb kann z. B. Sparn davon sprechen, daß die Literatur (bei 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 2 15.05.2024 

Voltaire, Stendhal, Büchner, Dostojewski, Camus, Arno Schmidt, Elie Wiesel) die Theodizee 

als reine Doktrin dekomponiert habe, gerade um das Theodizeeproblem offenhalten zu kön-

nen. Es gibt für mich auch in der Sprache Odo Marquards Exempel dafür, wie eine literatur-

nahe Sprache des Philosophen die Theodizee und die Theorie in einer ebenso prekären wie 

unersetzbaren Weise miteinander verbindet. 

2. Philosophie mag es (auch) um Religion gehen, Theologie muß es um Gott gehen. Dieser 

Satz ist m. E. folgenreich für unsere Fragestellung. Er ist hier nicht etwa im Sinn einer 

fideistischen Grundkonzeption des Christentums gemeint, nicht im Sinn der steilen Unter-

scheidung von Glaube und Religion in der Barthschen Tradition, sondern – eher gegenteilig – 

im Sinn der katholischen praeambula-fidei-Lehre, will sagen: im Sinn einer bewußt auf ihre 

weltlichen Prämissen achtenden Theologie. Gerade sie muß heute diese Unterscheidung in 

Rechnung stellen. Ich will dies kurz erläutern. Vor einigen Jahren lief innerhalb der Kirche, 

innerhalb des Christentums und partiell innerhalb unserer mitteleuropäischen Gesellschaften, 

aber auch in den USA und anderswo, ein Schlagwort um, in dem sich die Stimmung vieler, 

vor allem vieler junger Christen niederschlug. Es lautete: Jesus, ja – Kirche, nein. Wenn ich 

eine Diagnose für die situative Ausgangslage der Theologie heute wagen sollte, dann würde 

ich sie so bilanzieren: Religion, ja – Gott, nein. Ich habe den Verdacht, daß wir in einer Art 

religionsfreundlicher Gottlosigkeit leben, gewissermaßen in einem Zeitalter der Religion ohne 

Gott. Das ist es, was mich beunruhigt, weil ich glaube, daß uns ,Religionʻ nicht weiterhilft. 

Das richtet sich auch in etwa gegen De Schrijvers Thesen. Es ist aber vor allem eine Anfrage 

an Hermann Lübbe. Es hat mich immer irritiert, daß er ein Buch über Religion geschrieben 

hat, das meine Bischöfe lieber lesen als meine eigenen Bücher. Trotzig frage ich mich: 

Warum? 

Lübbe entfaltet bekanntlich die bleibende positive Funktion von Religion in Aufklärungs-

gesellschaften bzw. nach den Prozessen der Aufklärung. In der Rolle einer „kulturellen 

Schutzmacht der Aufklärung“ funktioniert Religion tatsächlich nur, wenn sie begriffen wird 

als Kultur der Kontigenzakzeptanz, der Kontingenzbewältigung, also als strikte Theodizee-

verweigerung. Dabei klingt Lübbes Theodizeekritik im Blick auf Religion so lange eindrucks-

voll und plausibel, solange und soweit es um Religion ohne Gott geht bzw. soweit das Gottes-

thema in ihr selbst nicht vorkommt. Mit Gott indes kehrt das Risiko und die Gefahr in die 

Religion ein bzw. zurück. Die uns zugänglichen und vertrauten Traditionen der Gottesrede 

kennen jedenfalls auch Einstellungen der Nichtakzeptanz der Lebenslagen – im Prophetismus, 

im Exoduskontext (Jürgen Ebach hat uns einen eindrucksvollen Text vorgelegt, der in diese 

Richtung geht), in der Weisheitsliteratur: Hier geht es weder um Theodizeeverweigerung noch 

um gelingende oder gelungene Theodizee, sondern um die Theodizeefrage als die eschatolo-

gische Frage. Als solche verhindert sie in meinen Augen die Transparenz der Schöpfung und 

der Schöpfungsmacht Gottes, d. h. sie verhindert, daß die Schöpfung identitätsphilosophisch, 

universalgeschichtlich, evolutionslogisch oder wie immer auf ihr gelingendes Ende hin durch-

sichtig gemacht werden kann; sie sorgt in diesem Sinne, biblisch gesprochen, für ,Armut im 

Geisteʻ, sie begreift Eschatologie als negative Theologie der Schöpfung. 

3. Die Antworten der Theologie im strengen Sinn haben nicht eigentlich Problemlösungs-

gestalt (so wie eben Gott nicht einfach als Antwort auf unsere Fragen, als die Erfüllung unse-

rer Wünsche – und wären es die feurigsten – bestimmt werden kann). Die Antworten, die die 

Theologie gibt, bringen die Fragen, auf die sie antwortet, nicht einfach zum Verstummen oder 

zum Verschwinden. Wer z. B. die theologische Rede von der Auferweckung des Christus so 

hört, daß in ihr der Schrei des Gekreuzigten unhörbar geworden ist, der hört nicht Theologie, 

der hört Mythologie, der hört nicht das Evangelium, der hört einen Siegermythos. Hier 

schlummert für mich die Distanz zwischen Theologie und Mythologie. Im Mythos, so meine 

ich, vergißt sich die Frage schnell; er ist deshalb auch therapiegeeigneter, angstberuhigender, 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 3 15.05.2024 

vielleicht auch ‚kontingenzbewältigenderʻ als der christliche Glaube. 

II. Theodizeelandschaften 

Offensichtlich ist Religion ein Urphänomen der Menschheit; immer war die Menschheits-

geschichte auch Religionsgeschichte. Im Sch’ma Israel – im „Höre Israel, dein Gott ist Einer“ 

von Dtn 6,4 – wird erstmals und einzigartig in der Religionsgeschichte der Menschheit der 

Name ,Gott‘ auf die Menschen gelegt. Menschen haben nie zuerst über Gott geredet, sondern 

zu ihm. Und Theologie ist nicht so denkbar, als könne sie als Rede über Gott beginnen. Im 

Sch’ma Israel bricht das Gottesbekenntnis in der Geschichte der Menschheit durch, jene Rede 

von Gott, der sich auch Paulus ausdrücklich anschließt (hierfür kann man viele Beispiele nen-

nen, das ‚klassischeʻ ist 1 Kor 8,4). Solange es um ‚Religionʻ geht (was immer das in unserer 

religionsfreundlich gestimmten Welt von heute heißen mag), mag man ja auf diese Zusam-

menhänge verzichten können. Wo es indes um ,Gottʻ geht – und vielleicht auch um ,Gebetʻ 

(da bin ich mir nicht ganz so sicher), ist der Blick auf diese Tradition unverzichtbar, nicht nur 

für Juden, auch für Christen, schließlich auch für den Islam (obwohl ich das Problem eines 

einheitlichen Monotheismus nicht anschneiden möchte). 

Und siehe da: Das biblische Israel zeigt sich als eine ausgesprochene Theodizeelandschaft, 

sozusagen als Volk mit besonderer Theodizee- Empfindlichkeit. Die ,doktrinale Theodizeeʻ 

ist – etwa in den Freunden Hiobs – ebenso schon vertreten wie jene ,authentische Theodizeeʻ, 

die, wie schon gesagt, nicht nur bei Hiob selbst in der biblischen Tradition zu entdecken ist. 

Denn angesichts widerfahrenden Leids blieb dieses Israel in seinem innersten Wesen my-

thisch und idealistisch stumm. Es war für mich eine große Kränkung (wenn ich das hier 

einmal sagen darf), meine persönliche Liebe zum Philosophieren in der Theologie sozusagen 

fundamental irritiert zu bekommen durch ein so unidealistisches, im Sinne unserer großen 

klassischen Philosophie so unphilosophisches Volk wie das biblische Israel. Es kannte nicht 

jenen ‚Reichtum im Geisteʻ, der die Philosophie speist. Es kannte ihn nicht, um sich – durch 

Mythisierung oder Idealisierung der Lebenszusammenhänge, durch das, was wir heute 

Kompensationsdenken nennen würden – über die eigenen Ängste, über die Fremde des Exils 

und über die immer wieder aufbrechenden Leidensgeschichten erheben und mit sich selbst 

trösten zu können. Es war und blieb im biblischen Sinne ‚arm im Geiste‘, und Jesus pries 

diese Armut selig. Auch dort, wo Israel in kultureller und politischer Überfremdung 

Mythenangebote und Idealisierungskonzepte zuhauf importierte, hat es sich doch nie mit 

ihnen getröstet. Israels Gottbegabung, seine Gottfähigkeit (wenn dieses Wort hier erlaubt ist) 

zeigte sich in einer ganz besonderen Art von Unfähigkeit, nämlich seiner Unfähigkeit, sich 

von geschichtsfemen Mythen oder Ideen trösten zu lassen. 

Gegenüber den glanzvoll blühenden Hochkulturen seiner Zeit – in Ägypten, in Persien, in 

Griechenland, denen gegenüber der christliche Theologe sich immer fragen muß: Warum hat 

denn der Gott des Bundes nicht eine dieser geistigen Landschaften, eines dieser Völker ausge-

wählt? Warum diese Umständlichkeit mit Israel? –, gegenüber diesen Hochkulturen blieb 

Israel schließlich lieber – mit einem Wort Nelly Sachs’ – eine eschatologische „Landschaft 

von Schreien“, eine Erinnerungs- und Erwartungslandschaft, wie – was mich auch nicht 

losläßt – übrigens auch die frühe Christenheit, deren Biographie bekanntlich auch mit einem 

Schrei endet, mit einem nun christologisch angeschärften Schrei, der inzwischen freilich 

zumeist mythisch oder idealistisch-hermeneutisch zum Verstummen gebracht ist. Auch die 

Christologie der Christen ist nicht ohne eschatologische Unruhe. Nicht vage schweifende 

Fragen zwar, wohl aber leidenschaftliche Rückfragen gehören zu jener Gottespassion, die – 

nach Paulus – die Christen mit den jüdischen Traditionen verbindet. 

Die heilsdramatische Gestalt der Theodizeefrage als der eschatologischen Frage schlechthin: 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 4 15.05.2024 

müßte sie nicht auch die zentrale Frage der christlichen Theologie heute noch sein und 

bleiben? Das frage ich mich, weil ich den Eindruck habe, daß sie heute längst entwichtigt oder 

beruhigt ist, gewissermaßen überbeantwortet. Ich nenne einige solcher Stillegungsmaßnah-

men: z. B. gibt es heute imponierende universalgeschichtlich orientierte Sinngebungsversuche 

des Weltlaufs; es gibt heilsoptimistische Evolutionseschatologien; es gibt die Reduktion der 

Theodizeefrage auf einen fast gnostisch anmutenden Identitäts- und Eigentlichkeitsmythos der 

menschlichen Existenz; es gibt die Stillstellung der Theodizeefrage durch zuviel trinitätstheo-

logisch eingekreistes und aufgehobenes ,Leiden in Gott‘ und zuwenig zeitlich gespanntes 

,Leiden an Gott‘; es gibt zuviel kluge Antworten auf die Fragen: Wer ist Gott? Wo ist Gott? 

und zuwenig Artikulation einer offensichtlich biblischen Urfrage in der Gestalt von Schrei 

und Ruf: Wo bleibt Gott? 

Ist es also die christliche Botschaft selbst, oder ist es die Art, wie sie zur Theologie wurde, die 

diese eschatologisch gespannte Rückfrage an Gott, die diesen Schrei im Christentum verstum-

men ließ? Ich weiß, eine solch große und grundsätzliche Frage ist kaum hilfreich, aber ist sie 

wirklich vermeidbar? Ich weiß auch, wenn man sie ausführlicher behandeln wollte, geriete 

dies in die Nähe einer Diskussion, die hier schon einmal bei den Kolloquien zu Religion und 

Philosophie geführt worden ist, nämlich die Debatte um die sogenannte Hellenisierung des 

Christentums. Ich will dazu hier nur diese Frage anmerken: Haben die christlichen Theologen 

denn vergessen – hier weiß ich mich Oelmüller ganz nahe daß das Christentum dem griechi-

schen Geist nicht nur viel, sehr viel verdankt, sondern daß es an ihm auch immer wieder 

gescheitert ist? Von diesem Scheitern wissen wir bekanntlich schon aus der ersten Kirchenge-

schichte des Christentums, aus der Apostelgeschichte. Sie erzählt von Paulus auf dem Areo-

pag in Athen. Dort konnte sich Paulus mit den Griechen zwar über einen „unbekannten Gott“ 

verständigen. Als er indes zu ihnen von dem sprach, was die Christen unverbrüchlich mit den 

jüdischen Traditionen verbindet, als er von Eschatologie und Apokalyptik sprach, von dem 

Gott, der die Toten auferweckt, da, so heißt es wörtlich, „spotteten die einen, andere aber 

sagten: Darüber wollen wir dich ein andermal hören. Und so ging Paulus aus ihrer Mitte 

weg.“ (Apg 17,32 f.) 

Wenn man nicht der Meinung ist (wie z. B. J. Ratzinger), daß der Glaube des Christentums 

zwar aus Israel stamme, der Geist aber – ausschließlich – aus Athen, wenn man also den bib-

lisch-israelitischen Traditionen auch ein Geistangebot an das Christentum (und durch es 

hindurch an Europa) zutraut, dann wäre dies zu betonen: Die den biblischen Traditionen selbst 

einwohnende Weise der Weltwahrnehmung, also der Vernunft, hat nicht die Gestalt transzen-

dentaler, sondern anamnetischer Vernunft. (Und die ist die Kehrseite dessen, was heute 

morgen Oelmüller zitiert hat: „Weltwahrnehmung im Horizont befristeter Zeit“.) Es ist eine 

Weltwahrnehmung, die auf den unlöslichen Zusammenhang zwischen ratio und memoria 

rekurriert (spätmodern ausgedrückt: auf die Fundierung kommunikativer Vernunft in anam-

netischer). Diese anamnetische Vernunft widersteht dem Vergessen, auch dem Vergessen des 

Vergessens, das in jeder puren Historisierung nistet. Der Historismus ist für sie eine besonde-

re Art des Vergessens. Sie versteht ihre Hörsamkeit gegenüber Gott als ein Hören auf das 

Schweigen der Verschwundenen, so möchte ich das abgekürzt formulieren. Sie stuft alles 

Entschwundene nicht zum existentiell Bedeutungslosen herab. Sie ist in diesem Sinne strikt 

antievolutionistisch. Wissen bleibt für sie im Grunde eine Form des Vermissens, ohne das 

nicht nur der Glaube, sondern auch der Mensch selbst verschwinden würde. Ich nehme an, 

daß ich da Marquard und auch Spaemann auf meiner Seite habe, wenn ich sage: Wo in unse-

rem Wissen nichts mehr vermißt wird, wird am Ende auch nicht mehr der Mensch gewußt, 

sondern nur noch die Natur bzw. der Mensch als erinnerungslose und subjektlose Natur. 

Solch anamnetische Vernunft, die dem Vergessen des Vergessens auf der Spur bleibt, die, 

analog zum biblischen Bilderverbot, auf eine Kultur des Vermissens zielt, wäre nun eigentlich 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 5 15.05.2024 

das Organ einer Theologie, die – als Theodizee – unser fortgeschrittenstes und entwickeltstes 

Bewußtsein mit der in ihm systematisch vergessenen Klage und Trauer zu konfrontieren 

sucht. Freilich, das setzt voraus, daß das Christentum ernst macht damit, daß es selbst nicht 

nur ein Gedächtnis ,hat‘, sondern ein Gedächtnis ‚ist‘: memoria passionis, mortis et 

resurrectionis Jesu Christi. Zwar hat das Christentum diese anamnetische Verfassung seiner 

Identität kultisch bewahrt („Tut dies zu meinem Gedächtnis“). Hat es sie aber auch 

hinreichend kulturell entfaltet und verteidigt: als anamnetische Kultur, als Kultur des 

Vermissens? 

III. Theologische Stillegungen der Theodizeefrage – in zwei Versionen: klassisch und 

aktuell 

1. Die Stillegung der Theodizeefrage im Rahmen der theologischen Anthropologie: die 

klassische Position des Augustinus 

Hier differiere ich mit Spaemann. Nicht nur in den Traditionen der katholischen Theologie, 

auch und vor allem im Protestantismus – über Luther, der, so meine ich, hier ganz wie Augu-

stinus denkt – wird Augustins Position zum klassischen Modell des theologischen Umgangs 

mit der Theodizeefrage. Wenn man diese Position Augustins würdigen will, muß man m. E. 

auf folgendes achten: Das Christentum ist seit seiner Gründungsgeschichte mit zwei konstitu-

tionellen Verlgenheiten ausgestattet, die seine Theologie immer wieder zu dualistischen 

Lösungskonzepten verführen – von Markion bis zur spekulativen Gnosis unserer Tage. Es 

handelt sich einmal um die aus der Treue zum alttestamentlichen Schöpfergott erwachsende 

Theodizeefrage und dann um das durch die sogenannte Parusieverzögerung prekär gewordene 

Verhältnis von Heilszusage und Zeit. Von Anbeginn und quasi konstitutionell lauert der gno-

stische Dualismus als theologische Argumentationsstrategie, als Angebot, diesen Verlegen-

heiten auf den Leib zu rücken. Markion bietet ihn schon in der Dämmerung des Urchristen-

tums an: Gegen die durch die Parusieverzögerung entstandene Verlegenheit setzt er das gno-

stische Axiom von der Zeitlosigkeit des Heils und der Heillosigkeit der Zeit. Und die offene 

Flanke der Theodizee, die in der Gestalt der Klage, des Schreis und der unbesänftigten 

Erwartung die biblischen Traditionen der Gottesrede durchweg begleitet hat, sucht er durch 

den gnostischen Dualismus von Schöpfer- und Erlösergott zu schließen, dadurch also, daß er 

die alttestamentliche Tradition, die Gottespassion Israels, von der neutestamentlichen Erlö-

sungsrede absprengt. 

Augustinus lebte und lehrte in einer Kirche, die „gegen Markion gebaut“ war (wie das 

bekanntlich v. Harnack einmal – nicht ohne Polemik – formuliert hat). Was nun Augustins 

Vorschlag zur Theodizee angeht, so ist er vor allem seinem sogenannten Freiheitstraktat, dem 

Traktat ‚De libero arbitrio‘ zu entnehmen, einem Traktat, an dem er, wie man weiß, über Jahre 

immer wieder neu und in vielen Anläufen gearbeitet hat. In ihm legt Augustinus die Last für 

die Verursachung und die Verantwortung der Übel und der Leiden in der Welt ausschließlich 

auf die Menschheit und deren im widergöttlichen Nein verwurzelte Schuldgeschichte. Gott 

selbst also, speziell der Schöpfergott, ist bei der Theodizeefrage aus dem Spiel! Angesichts 

der Leidensgeschichte der Menschen gibt es keine eschatologische Rückfrage an Gott; es darf 

keine geben, da sie schnurstracks zu Markion führen müßte, zu dessen Dualismus zwischen 

Schöpfung und Erlösung. Die augustinische Konzeption ist nur verständlich als Gegenkon-

zeption zu Manichäismus und einer bestimmten Gnosis. Nicht Gott, sondern die sündig 

gewordene Menschheit allein trägt die Last der Verantwortung für eine vom Leid zerrissene, 

vom Leid durchkreuzte Schöpfung. Augustins emphatische Freiheitslehre entspringt ei-

gentlich einer apologetischen Absicht: der Apologie des Schöpfergottes. Erstaunt stellt man 

als Theologe dabei fest, daß diese Apologie ihn dazu verführt haben muß, eine gottunabhän-

gige, eine geradezu gottlose Autonomie menschlicher Freiheit zu unterstellen, wie sie uns 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 6 15.05.2024 

eigentlich nur aus der säkularisierten Moderne bekannt ist. (Bei Geyer habe ich über Schelling 

gelesen: Eine Freiheit, die Gott von der Urheberschaft des Bösen entlasten würde, bedürfte 

„einer von Gott unabhängigen Wurzel“. Meine Frage ist, ob Augustin dies in seiner 

Freiheitslehre nicht eigentlich unterstellt.) 

Natürlich ist auch Augustinus von der Frage beunruhigt, wie tragfähig denn die menschliche 

Freiheit im Blick auf diese universale Leidensgeschichte der Menschheit sei. Unter Berufung 

auf den Römerbrief entfaltet er bekanntlich die Doktrin von der Erbsünde, die aus der 

Menschheit eine massa damnationis gemacht hat, und die Lehre von der Prädestination, der 

göttlichen Erwählung und Vorherbestimmung. Hier bleibt Augustinus, der große Augustinus, 

der nicht nur groß war in dem, was er uns geschenkt hat, sondern vielleicht auch in seinen 

Irrtümern, dunkel, ja, ich meine, widersprüchlich. Übersehen ist bei ihm – was ich schon 

gestern anzudeuten versuchte -, daß die Erbsünde nur in einem analogen Sinne als Sünde und 

dementsprechend als personal zurechenbare Ursache gelten kann. Augustinus hat hier zu sehr 

zugeschlagen. Unbeachtet bleibt bei ihm jene Relativierung der Erbsündenmacht, jene Un-

schuld‘ der Schöpfung, wie sie etwa im Axiom der scholastischen Gnadenlehre gratia sup-

ponit naturam (nicht: sibi supponit naturam!) zum Ausdruck kommt und wie sie in Positionen 

des Vatikanum I durchschlägt, demzufolge z. B. die Erbsünde die natürliche Vernunft so 

wenig trübt, daß sie Gott gleichwohl verbindlich und sicher erkennen kann. Überhaupt schlägt 

der Sündenabsolutismus des Augustinus im Katholizismus offiziell weniger durch als in den 

reformatorischen Traditionen. 

Es gibt Aporien, die aus diesem Ansatz Augustins kommen, von denen ich deswegen ein paar 

nennen möchte, weil diese Theodizee-Verweigerung kritisch besprochen werden muß. 

a) Es gelingt mir nicht, Hans Blumenberg zu widersprechen, wenn er vermutet, daß der theo-

logische Dualismus des Markion und der Gnosis, der Dualismus zwischen dem Schöpfergott 

und dem Erlösergott, bei Augustinus als anthropologischer Dualismus wiederkehrt: als Dua-

lismus zwischen den (wenigen) in der Gotteserwählung Geretteten und dieser massa damna-

tionis, die schließlich verantwortlich bleibt für die Übel in der Welt, für die Verderbnis von 

Gottes guter Schöpfung. Vor allem einen Theologen, der – wie ich – einen Lehrer wie Karl 

Rahner hatte, der seinerseits leidenschaftlich vom universalen Heilswillen Gottes überzeugt 

war, irritiert das sehr. 

b) Augustinus teilt eine Prämisse mit Markion; sie lautet: Gott selbst darf auf keinen Fall in 

diese Frage hineingezogen werden. Anders ausgedrückt: Theodizee darf nicht sein. Doch 

diese Prämisse widerstreitet gerade den Grundsätzen der theologischen Freiheitslehre. Da die 

Freiheit des Menschen eben nicht autonom, sondern theonom, d. h. von Gott ermöglicht, von 

ihm gesetzt und empfangen ist, kann sie für die Leidensgeschichte der Welt nicht letztverant-

wortlich sein, fällt diese Frage gewissermaßen auf Gott und seine vorherbestimmende Souve-

ränität erneut zurück. Die in der scholastischen Theologie eingeübte Unterscheidung zwischen 

Zulassung und Bewirkung schuldiger Freiheit durch Gott klingt hier eher wie eine hilflose 

apologetische Distinktion. Dazu Hermann Lübbe: „Wer die Kompetenz hat freizulassen, 

unterliegt keineswegs einem Zwang, uneingeschränkt zuzulassen, was da in Nutzung der 

konstituierten Freiheit angerichtet wird.“1 Genauso ist es. Wieso also mußte Gott die Sünde 

Adams ‚zulassen‘? War denn Adam vor dem Sündenfall – ich habe das gestern Spaemann 

gefragt – nicht frei genug, ja – gerade nach der kirchlichen Lehre vom donum integritatis – 

nicht weitaus freier als nachher? Warum also die Sünde? Warum die Schuld? Guardinis Frage 

– Oelmüller hat sie heute morgen angesprochen – muß innerhalb der Theologie unbedingt 

wiederholt werden. Die Rückfrage bleibt. Die Soteriologie ist kein geschlossener Zauberkreis. 

 
1 H. Lübbe. Religion nach der Aufklärung, Graz-Wien-Köln 1986, 201. 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 7 15.05.2024 

Damit hängt zusammen: 

c) Bei Augustinus ist im Grunde der soter der biblischen Traditionen als ,Erlöser4, aber nicht 

mehr als ,Retter4 gedacht. Die Komponente der universalen Gerechtigkeit, der Rettung aus 

ungerechtem Leid, auch der Rettung ungesühnten vergangenen Leids fallt aus zugunsten der 

Erlösung von der Sünde. Die biblische Vision der Rettung, das im biblischen Gottesnamen 

(soter) enthaltene Rettungsversprechen bezieht sich aber nicht nur auf die Erlösung von Sünde 

und Schuld, sondern auch auf die Errettung aus den abgründigen Leidenssituationen der Men-

schen. Bei Augustinus wird die vom Hunger und Durst nach Gerechtigkeit geleitete Gottesfra-

ge, also die eschatologische Frage nach der Gerechtigkeit Gottes ersetzt durch die anthropo-

zentrische Frage nach der Sünde der Menschen. So wird die Theodizeefrage stillgestellt. 

Es gibt in meinen Augen vor allem zwei fatale Konsequenzen aus dieser augustinischen Still-

stellung der Theodizeefrage. Ich möchte sie so zusammenfassen: 

a) Weil die Theologie angesichts der Leidensgeschichte der Welt keine Rückfrage an Gott 

zuließ; weil sie sich gewissermaßen unter dem anti-markionistischen Zwang vor den allmäch-

tigen und gütigen Gott stellte und den schuldig gewordenen Menschen allein verantwortlich 

machte Für diese Leidensgeschichte; und weil sie damit schließlich den Eindruck erweckte, 

sie suche sich gewissermaßen hinter dem Rücken der namenlosen Leiden Unschuldiger mit 

dem allmächtigen Gott zu versöhnen und zu verabreden: eben darum empörte sich der 

Mensch gegen diesen Gott der Theologen, eben darum konnte die Theodizeefrage zur Wurzel 

des modernen Atheismus werden. 

b) Als indirekte Folge dieses augustinischen Paradigmas darf die extreme Übersteigerung des 

Schuldgedankens, gewissermaßen die harmatologische Überforderung des Menschen angese-

hen werden, das, was man in Anklang an eine Formulierung Blumenbergs den Sündenabsolu-

tismus des Christentums nennen könnte. Der erweckte nun eine für das Christentum und die 

Theologie folgenreiche Gegenreaktion: Freiheit entzog sich immer mehr dem Schuldverdacht; 

im Autonomiebegriff der Moderne wurde Schuld geradezu zum Antipoden von Freiheit, und 

Schuldfähigkeit galt immer weniger als Auszeichnung, als Würde der Freiheit selbst, wie es 

doch biblischer Anthropologie zutiefst entspräche. Dazu gibt es inzwischen auch innerchristli-

che, innerkirchliche Korrespondenzen. Warum hat denn die neue Mythenfreudigkeit so viele 

Wurzeln gefaßt gerade innerhalb des Christentums? Die heute grassierende Remythisierung 

und Psychologisierung der Botschaft Jesu empfiehlt sich mit ihren Unschuldsträumen und 

Unschuldsvermutungen über den Menschen, mit ihrer ethischen Suspension des Glaubens. Sie 

wäre zu begreifen als Reaktion auf eine kirchliche Verkündigung, die extrem moralisiert er-

scheint, die angesichts der himmelschreienden Zustände der Schöpfung jeweils nur paräneti-

sche Fragen an das Verhalten der Menschen, aber keine eschatologischen Rückfragen an Gott 

kennt, kerygmatisch nicht, liturgisch nicht. 

2. Die Stillegung der Theodizeefrage im Rahmen der Trinitätstheologie: aktuelle Positionen 

Die Theodizee scheint das lästigste aller theologischen Themen zu sein. Wie wird man es los? 

Wenn man es nicht mit Augustinus los wird, bietet man eben das innerste Geheimnis des 

Christentums auf, die Trinitätstheologie. Bei der gegenwärtigen theologischen Behandlung 

der Gottesfrage spielen trinitätstheologische Konzepte ohnehin eine große Rolle. Monotheisti-

sche Ansätze, auch im Sinn eines biblischen Monotheismus, gelten heute nicht nur außerhalb 

der Theologie vielfach als obsolet. Gründe und Gegengründe zu diesem Befund gibt es eine 

Reihe; sie können hier nicht im einzelnen erörtert werden. Für mich zahlt hier die zeitgenössi-

sche Theologie mit ihrer trinitätstheologischen Euphorie einen Tribut an die polytheistisch 

bzw. – mit Marquard – polymythisch getönte Atmosphäre unserer heutigen Welt, wenn sie 



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 8 15.05.2024 

allzu eilfertig auf Distanz zum biblischen Monotheismus geht, wenn sie also z. B. diesen 

monotheistischen Ansatz in tiefenpsychologischer Manier auf eine polymythische Urge-

schichte der Menschheit zu hintergehen oder, mit explizit trinitätstheologischen Motiven, auf 

eine innergöttliche Geschichte hin zu durchschauen und zu beschreiben sucht. Was z. B. 

wußte demgegenüber Thomas über das Innenleben Gottes? Heute wissen eine Reihe meiner 

katholischen und evangelischen Kollegen mehr darüber als über das Innenleben ihrer nächsten 

Angehörigen. Ich verstehe das nicht, und deshalb regt mich das auf. 

Freilich, gehört es nicht doch zum ‚spezifisch christlichen‘ Umgang mit der Theodizeefrage, 

sie eben aus trinitätstheologischen Motiven zu beantworten und zu beruhigen, also das 

menschliche Leid in Gott selbst, in der innertrinitarischen Gottesgeschichte ,aufgehobenʻ zu 

sehen? Schon in früheren Überlegungen zu diesem Thema habe ich Namen genannt, die in 

diese Richtung weisen und mit denen ich großen Respekt verbinde. Von Karl Barth bis Eber-

hard Jüngel, von Dietrich Boenhoeffer bis Jürgen Moltmann, auf katholischer Seite vor allem 

bei Urs von Balthasar, inzwischen auch religionsphilosophisch z. B. bei Peter Koslowski, 

spricht man vom leidenden Gott, vom Leiden zwischen Gott und Gott, vom Leiden in Gott. 

Ich kann mich nicht anschließen. Ich nenne einige Gründe: 

− Ist hier nicht zuviel spekulative, gnosisnahe Versöhnung mit Gott hinter dem Rücken der 

menschlichen Leidensgeschichte am Werk? 

− Gibt es nicht auch und gerade Für Theologen jenes negative Mysterium menschlichen 

Leidens, das sich auf keinen Namen mehr reimen lassen will? Nehmen wir negative 

Theologie wirklich ernst? 

− Wieso ist die Rede vom leidenden Gott nicht doch nur eine sublime Verdoppelung 

menschlichen Leidens und menschlicher Ohnmacht? Und auch anders herum: Wieso ist 

die Rede vom solidarischen Gott, der mit uns leidet, nicht nur eine projektive 

Verdoppelung unter dem anonymen Druck eines gesellschaftlich herrschenden 

Solidaritätsideals? So wie früher, in feudalistischen Gesellschaften, Gott als unnahbarer 

König und Herr vorgestellt wurde, so haben wir jetzt unter dem Zwang des 

Solidaritätsideals den ‚mit uns‘ leidenden Gott. Wird hier nicht in jedem Falle die 

klassische Analogielehre (von der maior dissimilitudo zwischen Gott und Welt) ignoriert 

oder verletzt? 

− Wieso führt die Rede vom Leiden in Gott bzw. vom Leiden zwischen Gott und Gott nicht 

doch zu einer Verewigung des Leidens? Geraten hier Gott und Mensch nicht unter eine 

quasi mythische Universalisierung des Leidens, die schließlich auch den Aufschwung, 

der dem Unrecht widerstehen will, bricht? 

− Oder ist vielleicht bei dieser Rede vom leidenden Gott zuviel Hegel im Spiel, zuviel 

‚Aufhebung‘ der Negativität des Leidens in der durchschauten Selbstbewegung des 

absoluten Geistes, also doch zuviel Herabdeutung des Leidens auf dessen Begriff? 

− Kommt bei der Rede vom leidenden Gott nicht so etwas wie eine heimliche 

Ästhetisierung allen Leidens zur Geltung? Leiden, das uns schreien oder schließlich 

kläglich verstummen läßt, kennt keine Hoheit; es ist nichts Großes, nichts Erhabenes; es 

ist in seinen Wurzeln alles andere als ein starkes solidarisches Mitleiden; es ist nicht 

einfach Zeichen der Liebe, sondern weit mehr erschreckendes Anzeichen dafür, nicht 

mehr lieben zu können. Es ist jenes Leid, das ins Nichts führt, wenn es nicht ein Leiden 

an Gott ist. 

Was aber ist mit der Christologie? Ich glaube nicht, daß die Christologie die Theologie dazu 

nötigt oder auch nur dafür legitimiert, vom leidenden Gott bzw. vom Leiden in Gott zu spre-

chen. Mit Karl Rahner wehre ich mich nachdrücklich dagegen, das Sohnesbewußtsein des ar-



Metz - Plädoyer für mehr Theodizee-Empfindlichkeit in der Theologie

 9 15.05.2024 

men Menschen Jesus von Nazareth gegenüber seinem göttlichen Vater gleichsinnig zu verste-

hen mit den Aussagen über einen innergöttlich gezeugten ewigen Sohn. 

Wie aber kann ohne Rede vom leidenden Gott die Theologie vom Schöpfergott angesichts der 

himmelschreienden Zustände seiner Schöpfung den Apathieverdacht fernhalten? Steht nicht 

bei Johannes lapidar: „Gott ist Liebe“? Wie wäre diesem biblischen Satz anders Rechnung zu 

tragen als mit der Rede von einem leidenden, von einem mit seiner vom Leid durchkreuzten 

Schöpfung leidenden Gott? 

Gewiß, wo die Gottesprädikate in zeitloser Ruhestellung betrachtet und dann wie nachträglich 

mit den himmelschreienden Ungerechtigkeiten in der Welt konfrontiert werden – der allmäc-

htige Gott, wie er sich von oben die Leiden seiner Schöpfung beguckt -, gerät alles in heillose 

Widersprüche, führt alles leicht zum Zynismus oder zur Apathie. Unbeachtet bleibt dabei, daß 

alle Gottesprädikate in den biblischen Traditionen – von der Selbstdefinition Gottes in der 

Exodusgeschichte bis zum johanneischen Wort „Gott ist Liebe“ – einen Verheißungsvermerk 

tragen, einen Verheißungsvermerk, der die Theologie legitimiert und nötigt, von der Schöp-

fung und der Schöpfungsmacht Gottes in der Gestalt negativer Theologie zu sprechen. („Ich 

werde der für euch sein, der ich sein werde“ – „Ich werde mich euch als Liebe erweisen“ – 

„Ihr werdet sehen, wie er euch hält und trägt“). 

Damit flüchtet eine theodizeempfindliche Theologie nicht etwa in eine leere, in unbefristeter 

Zeit verrinnende Eschatologie. Sie huldigt nicht einer abstrakten Opposition zwischen Escha-

tologie und Ontologie. Sie geht nur davon aus, daß alle biblischen Seinsaussagen einen Zeit-

vermerk haben. Nicht bei den Vorsokratikem, sondern in den eschatologisch-apokalyptischen 

Theodizeelandschaften der Bibel wäre der epochalen Frage nach ‚Sein und Zeit‘ und nach der 

Temporalisierung der Metaphysik nachzugehen. Dann ließe sich auch verläßlichere Auskunft 

geben über die Nähe und die Ferne Gottes, über seine Transzendenz und über seine ,Einwoh-

nung‘, über das ‚Schon‘ und das ,Noch nicht‘ seines Heils – beides jeweils nicht etwa zusam-

mengestückt, sondern das eine im anderen und als das andere. Doch obwohl, wie gesagt, alle 

theologischen Seinsaussagen mit einem Zeitindex versehen sind, ist in der Theologie selbst 

kaum etwas so wenig ausgebildet wie ein authentisches, ein ungeborgtes Verständnis von 

Zeit. Was ich selbst bislang dazu zu sagen weiß, habe ich z. B. in meinem Vortrag beim 

Gießener Philosophenkongreß angedeutet.2 Es reicht bei weitem nicht, um meinem Plädoyer 

für eine theodizeempfindliche Theologie schon den nötigen Rückhalt zu geben. Vielleicht 

zwingt da Nietzsche, der inzwischen wieder aus dem Schatten von Marx getreten ist und der 

mit dem Tod Gottes eigentlich die Herrschaft und die Macht endloser Zeit verkündete, zu 

neuen Einsichten. Videbimus. 

Quelle: Willi Oelmüller (Hrsg.), Worüber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur 

Theodizee, München: Wilhelm Fink, 1994, S. 125-137. 

 
2 J. B. Metz, Theologie versus Polymythie oder Apologie der Einfalt, in: O. Marquard (Hrsg.), Einheit und Viel-

heit. XIV. Deutscher Kongreß für Philosophie Gießen, 21.-26. September 1987, Hamburg 1990, 170-186. 


