
Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 1 07.05.2024 

Johann Christoph Blumhardt 

Von Dieter Ising 

 

I. Biographie 

Mit dem Namen Johann Christoph Blumhardts, 1805 in Stuttgart geboren, später Pfarrer in 

Möttlingen bei Calw und Hausvater in Bad Boll, verbindet sich eine Art von Seelsorge, die 

man im eigentlichen Sinne als ganzheitlich bezeichnen kann. Zahlreiche Augenzeugen berich-

ten, die Ratsuchenden hätten ihn häufig nicht nur aufgerichtet, getröstet, mit einem Impuls zu 

geistlichem Neuanfang verlassen, sondern hätten Heilung von seelischen und körperlichen 

Leiden erfahren – dies durch die Zusicherung des Seelsorgers, ihrer im Gebet zu gedenken, 

verbunden mit der Aufforderung, es auch selbst an rückhaltlosem Vertrauen auf die siegreiche 

Gegenwart des Auferstandenen nicht fehlen zu lassen. 

Die Frage, wie das denn zugegangen sei, ist während Blumhardts Wirksamkeit und nach sei-

nem Tod im Jahre 1880 bis heute kontrovers diskutiert worden. Die einen lassen es bei spötti-

schen Betrachtungen über angebliche Leichtgläubigkeit naiver Gemüter bewenden; andere 

versuchen, die Heilungen als frühe Form der Psychotherapie zu verstehen. Wieder andere stel-

len sich auf den Standpunkt, den Blumhardt zeitlebens vertreten hat, hier bewahrheite sich das 

im Neuen Testament, etwa in Mk 16,17 f., Verheißene: Die an den Sohn Gottes glauben, wer-

den »Teufel austreiben [...] auf die Kranken werden sie die Hände legen, so wird's besser mit 

ihnen werden.« Diese Hilfe, so betont Blumhardt, sei nicht verfügbar, was jedoch nicht davon 

abhalten solle, darum zu bitten. 

Eine Untersuchung von Blumhardts Theorie und Praxis der Seelsorge kann die eigene Ent-

scheidung, auf welche Seite der Diskussion man sich zu stellen habe, nicht abnehmen. Immer-

hin läßt sich diese Entscheidung auf tragfähigerem Fundament vollziehen, wenn man den 

Seelsorger Blumhardt genauer in den Blick nimmt. 

1. Dürrmenz und Iptingen 

Nach dem Abschluß seiner theologischen Studien an Stift und Universität Tübingen wird er 

1829 Vikar in Dürrmenz bei Mühlacker. Ein Freund, der ihn dort besucht, ist von Blumhardts 

Fähigkeit beeindruckt, die Basis für seelsorgerliche Gespräche mit den Gemeindegliedern zu 

finden. Er begleitet ihn durchs Dorf und erlebt, wie der frischgebackene Vikar, gerade 14 

Tage im Amt, hier einen Krankenbesuch macht und dort mit Leuten auf der Straße spricht: 

»Dieser Vikar schien den Weg zu den Herzen gar nicht suchen zu müssen; ohne Mühe saß er 

schon bei ihnen drin und traf schnell genug den rechten Fleck.«1 Um eine gewollte Betrieb-

samkeit, um seelsorgerlichen Aktivismus scheint es sich nicht gehandelt zu haben; derselbe 

Berichterstatter hebt das Natürliche in Blumhardts Verhalten, »ohne selbstgemachte Steige-

rung«, hervor.2 

Ein weiterer Grundzug seiner Seelsorge wird in Iptingen sichtbar, wo Blumhardt 1837 und 

1838, nach sieben Jahren Tätigkeit als Basler Missionslehrer, als »Pfarrgehilfe« amtet. Er 

 
1 Brief Hermann Gunderts an Blumhardts Familie, geschrieben nach Blumhardts Tod 1880 (Blumhardt-Archiv 

an der Württ. Landesbibliothek Stuttgart, Kapsel IA 1 c, Mappe »Gedenkblätter«). Teilweiser Abdruck in: Fried-

rich Zündel, Pfarrer Johann Christoph Blumhardt. Ein Lebensbild, Zürich 51887, 32 f. 
2 Hermann Gundert an Doris Blumhardt 26.2.1880 (Blumhardt-Archiv wie Anm. 1). 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 2 07.05.2024 

findet eine zerstrittene und von gegenseitigem Mißtrauen geprägte Gemeinde vor. Ein Teil der 

Einwohner huldigt separatistischen Grundsätzen, verweigert den Kirchenbesuch und die An-

erkennung kirchlicher Amtshandlungen wie Taufe, Abendmahl und Konfirmation. Zudem hat 

sich die ganze Gemeinde mit ihrem langjährigen Pfarrer überworfen; das Pfarrhaus ist im 

Dorf völlig isoliert. Hier wird Blumhardt in besonderem Maße mit der Frage nach Nähe und 

Distanz im seelsorgerlichen Wirken konfrontiert. Er geht behutsam vor, beschränkt sich an-

fangs nur auf das Predigen, hat den Mut zu warten, um die Gemeinde den Zeitpunkt der Kon-

taktaufnahme selbst bestimmen zu lassen. Schließlich spricht man ihn auf einem Spaziergang 

durchs Dorf an – das Eis ist gebrochen, und Blumhardt, dessen Predigten Eindruck gemacht 

haben, wird gleichsam von einem Haus ins andere weitergereicht. Nun kann er seine Fähig-

keiten im seelsorgerlichen Gespräch entfalten; bald ist die Gemeinde überzeugt, endlich den 

ihr gemäßen Seelsorger gefunden zu haben. 

Aber auch jetzt hütet er sich vor unbedachter Nähe. Erst muß eine Vertrauensbasis geschaffen 

sein, bevor er das sagen kann, worauf es ihm ankommt und was dem Gegenüber einiges zu-

mutet – etwa den frommen, aber kirchenkritischen Separatisten. Blumhardts biblische Predig-

ten und sein untadeliges persönliches Verhalten erwecken Zweifel am separatistischen Zerr-

bild eines landeskirchlichen Pfarrers. Maßgebliche Separatisten suchen das theologische Ge-

spräch mit ihm, und Blumhardt berichtet seiner Verlobten: »Was fand ich an ihnen? liebe, wa-

ckere Leute.« Nun fällt eine Bastion nach der anderen; man vermag angesichts des neuen 

Geistlichen die Trennung von der Kirche nicht mehr zu begründen. Schließlich kann Blum-

hardt auch deutliche Kritik üben, ohne die gemeinsame Basis zu gefährden: »Die Separatisten 

sind doch recht zäh. Jetzt wollen sie, ich soll ihnen ganz im Stillen und heimlich das H[eilige] 

A[bendmahl] reichen. [...] Ich werde scharf sein, da es bloß Eigensinn ist und nicht Wider-

wille gegen die Kirche.« Am Karfreitag 1838 erscheinen alle Iptinger Separatisten zur gottes-

dienstlichen Feier des Abendmahls.3 

Nicht nur ihnen hat Blumhardt deutliche Worte zu sagen, geht es ihm doch um ein geistliches 

Neuwerden der ganzen Gemeinde, um das Ablegen frommer Halbheiten und die Bereitschaft, 

das Leben ohne Rückhalt nach dem Wort Gottes zu gestalten. Für diesen oft schmerzlichen 

Prozeß der Selbsterkenntnis und Buße gebraucht er das Wort »Bekehrung«, was nicht dazu 

verleiten darf, Blumhardt in die Reihe derer zu stellen, die auf Buße drängen, ausgesprochene 

Bußkämpfe für unverzichtbar halten und sich über »Noch-nicht-Bekehrte« erhaben dünken. 

Das Entscheidende ist für ihn nicht Menschen-, sondern Gotteswerk; der Seelsorger soll nur 

hinführen und begleiten. Entsprechend läßt sich kein festes Schema einer Bekehrung aufstel-

len. Darin, daß Buße niemals etwas Abgeschlossenes sein kann, sondern täglich neu vollzo-

gen werden muß, ist Blumhardt gut reformatorisch. Dies alles seiner Gemeinde deutlich ge-

sagt zu haben – ohne ihre Zuneigung einzubüßen -, zeigt seine persönliche Integrität und seel-

sorgerliche Kunst, wie der Satz eines alten Iptingers belegt: »Man sollte Sie eigentlich nicht 

so lieb haben, denn Sie sagen einem die Meinung gar zu scharf; aber Sie haben Recht.«4 

2. Möttlingen 

1838 auf die Pfarrstelle Möttlingen ernannt, erlebt Blumhardt in den ersten Jahren eine »totge-

predigte« Gemeinde, in der von einem geistlichen Aufbruch wie in Iptingen nichts zu spüren 

ist. Er engagiert sich auf vielerlei Weise und muß doch feststellen, daß eine durchgreifende 

Änderung nicht eintritt. 

 
3 Blumhardt an Doris Köllner 12.5.1837, 26.3.1838,13.4.1838. Blumhardts hier und im folgenden zitierten Briefe 

sind veröffentlicht in: Joh. Chr. Blumhardt, Gesammelte Werke. Reihe III: Briefe, hg. von Dieter Ising (siehe 

Literaturverzeichnis). 
4 Blumhardt an Doris Köllner 25.8.1837. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 3 07.05.2024 

1842 wird Blumhardt mit der rätselhaften Erkrankung einer jungen Frau aus Möttlingen, Gott-

liebin Dittus, konfrontiert, die an Krämpfen und Blutungen leidet. In ihrem Haus tritt Polter-

spuk auf; Gottliebin hat Geistererscheinungen. Blumhardt, anfangs in ratloser Distanz, wird 

von Freunden auf seine Pflicht als Seelsorger hingewiesen. Er ist Zeuge, wie angebliche 

»Geisterstimmen« aus ihr sprechen, und erlebt bei ihr krampfartige, mit drohenden Gebärden 

verbundene Anfälle, die er als Ausfahren von Geistern deutet. Blumhardts Verdacht, daß »et-

was Dämonisches hier im Spiele sei«, verdichtet sich ihm zur Gewißheit; von nun an folgt er 

der Devise: »Wir haben lange genug gesehen, was der Teufel tut; nun wollen wir auch sehen, 

was Jesus vermag.«5 Der jungen Frau, der kein Arzt helfen kann, steht er mit seinem Gebet, 

das an die Macht des Auferstandenen appelliert, zur Seite. Im Verlauf zweier Jahre erfährt der 

kleine ins Vertrauen gezogene Personenkreis, daß das Gebet die Symptome oft schlagartig be-

seitigt; allerdings kommt es immer wieder zu Rückfällen. Auch als die Bewußtseinstrübun-

gen, Krämpfe und Blutungen lebensbedrohende Ausmaße annehmen, gibt Blumhardt, der 

selbst durch manche Anfechtung gehen muß, nicht auf. Schließlich ist die Macht der Krank-

heit gebrochen. Es kommt zu einem letzten Höhepunkt dämonischer Besessenheit, die nun 

auch auf Gottliebins Schwester Katharina übergreift. Die Anwesenden beschreiben das ent-

scheidende Erlebnis als Ausfahren eines »vornehmen Satansengels«, das mit dem alles er-

schütternden Schrei Katharinas: »Jesus ist Sieger!« seinen Abschluß findet. Gottliebin ist 

nicht nur von ihrer Erkrankung geheilt; auch ihr »christlicher Sinn« hat, wie Blumhardt be-

richtet, zugenommen. Sie wird die erste Lehrerin im neugegründeten Möttlinger Kindergarten, 

ein Amt, das sie zur allgemeinen Zufriedenheit ausübt. 

Krankheit und Heilung der Gottliebin Dittus sind von Medizinern, Psychotherapeuten und 

Theologen diskutiert worden (Walter Schulte, Joachim Scharfenberg, Gaetano Benedetti, Ed-

gar Michaelis, Karl Barth u. a.).6 Man hat – unter Anerkennung der Schwierigkeiten einer 

»Ferndiagnose« – bei Gottliebin hysterische Symptome festgestellt, ein der Kranken unbe-

wußtes Streben nach Zuwendung und Beachtetwerden. Es liegt nahe, daß die angeblichen Äu-

ßerungen der Dämonen von Gottliebin selbst stammen und von ihr in einem tranceähnlichen 

Zustand, ohne klares Bewußtsein, dem für diese Vorstellungen offenen Seelsorger vorgeführt 

worden sind. Man hat Blumhardts unkritische Haltung in bezug auf die Dämonen kritisiert, 

sein Verhalten gegenüber Gottliebin jedoch als intuitive Vorwegnahme psychotherapeutischer 

Behandlung gepriesen. 

Von theologischer Seite ist allerdings darauf aufmerksam gemacht worden, daß die eigentli-

che Bedeutung von Gottliebins Heilung nicht auf der psychotherapeutischen Ebene liegt. 

Auch wenn die vielgestaltige, erschreckende, manchmal rührende Dämonenwelt, die sich aus 

Gottliebins Äußerungen ergibt, fragwürdig geworden ist, tritt in Blumhardts Berichten immer 

wieder etwas Objektives zutage: Daß in Gottliebin, ihrem eigenen Willen widerstreitend, et-

was Widergöttliches, Krankmachendes am Werke ist, und daß das Gebet, oft genug in ver-

zweifelten Situationen als Notschrei gesprochen, heilende Wirkungen hat, die den Erfolg jeg-

licher psychotherapeutischer Bemühungen weit hinter sich lassen. 

Zur Natürlichkeit des seelsorgerlichen Umgangs, wie sie den Dürrmenzer Vikar kennzeichnet, 

und zur Mischung von vorsichtigem Abwarten und vertrauensvoller Offenheit, die bei Blum-

hardt in Iptingen begegnet, tritt somit ein weiteres konstitutives Element seiner Seelsorge: das 

Gebet – nicht in dem Sinne, als solle es ein voraufgegangenes seelsorgerliches Gespräch noch 

einmal auf sein Ziel hin ausrichten, sondern das Gebet ist bei Blumhardt, angesichts des sehr 

sparsam gehandhabten Gesprächs, der eigentliche seelsorgerliche Vorgang. Dies gilt nicht nur 

 
5 Blumhardt, Krankheitsgeschichte der Gottliebin Dittus in Möttlingen (in: Gesammelte Werke. Reihe I, Bd. 1), 

40. 
6 Ausgewählte Zitate und einen Überblick über die Literatur bieten die Anmerkungen zur »Krankheitsge-

schichte« (Gesammelte Werke, Reihe I, Bd. 2, 12-119, 167-179). 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 4 07.05.2024 

für die Begleitung der Gottliebin Dittus, sondern zieht sich von nun an wie ein roter Faden 

durch seine Seelsorge in Möttlingen und Bad Boll. Friedrich Zündel7, selbst häufiger Besu-

cher bei Blumhardt, erzählt die Geschichte von dem an Hautausschlag leidenden Fabrikarbei-

ter, der Blumhardt während dessen Aufenthalt in Elberfeld um Hilfe bittet. Dieser ist gerade 

dabei, sich auf einen Gottesdienst vorzubereiten und den Chorrock anzuziehen; er fertigt ihn 

daher freundlich, aber kurz ab: »Der Heiland möge dir helfen!« Er verweist ihn auf seine Pre-

digt in der Elberfelder Kirche. Mit zwiespältigen Gefühlen – Enttäuschung und Wut über die 

kurze Behandlung, aber auch Ergriffensein durch die Predigt – geht der Mann heim; noch auf 

dem Nachhauseweg beginnt die Heilung des Ausschlags. Verständlich wird die dominierende 

Rolle des Gebets bei Blumhardt nur unter der Prämisse, daß Gott in dieser Situation der ei-

gentlich Aktive ist und nicht der Seelsorger mit all seiner Menschenkenntnis und seelsorgerli-

chen Erfahrung – die Blumhardt gewiß in reichem Maß besessen hat. 

Er ist mit dieser Prämisse nicht zuschanden geworden; das zeigt der Ausgang der Besessen-

heitsgeschichte. Diese hat ungeahnte Folgen: Nach dem weithin vernommenen Schrei: »Jesus 

ist Sieger!« bahnt sich im Dorf Anfang 1844 eine Veränderung an. Erst kommt ein »in vieler 

Hinsicht übel berüchtigter« Mann zu Blumhardt, bekennt seine Verfehlungen und beharrt auf 

einer förmlichen Absolution. Dann folgen in kurzer Zeit fast alle (etwa 800) Einwohner Mött-

lingens und des Filials Unterhaugstett. Blumhardt versteht dies als Folge des siegreich been-

deten Kampfes mit den dämonischen Mächten; jetzt sei deren Kraft in weitem Umkreis gebro-

chen und damit den Menschen die Möglichkeit gegeben, ihre Situation zu erkennen und zu 

verändern. Zumindest kann man sagen, daß sich die Möttlinger nun ernsthafter fragen als bis-

her, ob sie vor dem, der sich so hör- und sichtbar als Sieger erwiesen hat, bestehen können. 

Entsprechend geht es den Leuten nicht um eine Beratung in akuten Problemsituationen, son-

dern um das Abladen einer jetzt erst in ihrer ganzen Schwere gefühlten Last und einen radika-

len Neuanfang, ein geistliches Neuwerden. Von früh bis spät warten Menschen »mit gepreß-

tem Herzen« in Blumhardts Vorzimmer, bis sie ihr Herz ausleeren können, »Gnade begehrend 

und Friede und mitunter bitterlich weinend, was die härtesten Männer nicht unterlassen kön-

nen«.8 

Blumhardt fühlt sich an Jesu Wort vom Menschenfischer erinnert; mit einer Mischung von 

Freude und Beklemmung stellt er fest, sein Netz drohe angesichts der Größe des Fangs, der 

ihm ohne sein Zutun gelinge, zu zerreißen – eine außergewöhnliche Seelsorgesituation. 

Gleichzeitig aber hütet er sich vor einer mechanischen Behandlung der Beichtenden. Für je-

den nimmt er sich Zeit, anfangs nur zuhörend, »ruhig, wie passiv, mild, nie aufdringlich« – 

wenn jedoch die Besucher eine förmliche Absolution verlangen, besteht er auf dem völligen 

Bekenntnis der Wahrheit. Seine Verantwortung als Seelsorger, der nicht voreilig »jemand in 

den Himmel versetzen« dürfe, bringt ihn dazu, nötigenfalls erst nach dem dritten oder gar 

sechsten Besuch die Absolution zu erteilen.9 In den folgenden Jahren steht die Privatabsolu-

tion nicht mehr im Vordergrund; entsprechend ist auch von einem Drängen auf völliges Be-

kenntnis nicht mehr die Rede. Die unten abgedruckten Texte zeigen, daß Blumhardt die Prob-

lematik der Situation bald erkannt hat. 

Buße nicht als Selbstzweck, sondern als Stufe auf dem Weg zur Befreiung aus der Gottferne 

mit ihren hoffnungslosen Verstrickungen und Verbohrtheiten, als Etappe zu einer neuen Iden-

tität – das ist es, was sich in seinem Amtszimmer ereignet. Diese neue Identität öffnet sich 

dem Wirken Gottes im eigenen Leben und dem der Mitmenschen, verleiht inneren Frieden 

und spornt an, dem kommenden Heiland die Bahn zu bereiten. Aber nicht genug: Nach eini-

 
7 Zündel, Lebensbild, 499 f. 
8 Blumhardt, Mitteilungen im Evangelischen Kirchenblatt, 1845 (Gesammelte Werke, Reihe I, Bd. 1), 97 f.; 

Blumhardt an Christian Gottlob Barth 3.2.1844. 
9 Zündel, Lebensbild, 170; Blumhardt, Mitteilungen, 99 f. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 5 07.05.2024 

ger Zeit hört Blumhardt von neu erweckten Gemeindegliedern, durch seine Handauflegung 

bei der Absolution sei eine Kraft von ihm ausgegangen, »die vorzüglich fast wunderbar auf 

die Gemütsberuhigung wirkte und unbemerkt auch eine Wirkung auf die Gesundheit hervor-

brachte«. Diese Heilungen seelischer und auch leiblicher Erkrankungen – oft unerhörte, aber 

gut bezeugte Ereignisse – haben sich in den folgenden Jahren an ungezählten Personen ereig-

net, sowohl in Möttlingen wie später in Bad Boll.10 Daß dies angesichts von Blumhardts Na-

türlichkeit und Demut in wohltuender Unterscheidung von der Praxis mancher »Wunderhei-

ler« geschehen ist, muß nach dem Gesagten nicht betont werden. 

Nun strömen in zunehmender Zahl Fremde nach Möttlingen, teils aus Neugierde, teils mit 

dem Wunsch, nach längerer erfolgloser Behandlung durch einen Arzt endlich Heilung bei 

Blumhardt zu finden. Dieser weist sie, ähnlich wie seine eigenen Gemeindeglieder, auf die 

Notwendigkeit von Buße und Sündenbekenntnis hin; er versucht aber nach Möglichkeit zu 

vermeiden, daß das Bekenntnis ihm gegenüber abgelegt werde. Ferner rät er, die Möttlinger 

Gottesdienste zu besuchen; das Entscheidende zur Heilung kommt nicht aus der persönlichen 

Begegnung mit ihm, sondern von Gott. Auch auf diese Weise ereignen sich zahlreiche Heilun-

gen, etwa von seelischen Erkrankungen, Hautkrankheiten, Gliederweh, sogar von beginnender 

Blindheit und Taubheit. 

Die Reduzierung des seelsorgerlichen Gesprächs mit den Ortsfremden hat mehrere Gründe. 

Zum einen ist Blumhardt bei der großen Zahl der Hilfesuchenden nicht mehr in der Lage, je-

dem die erforderliche Zeit zu widmen; oft redet er die zu ihm Kommenden gruppenweise an.11 

Auch im Blick auf seine Kollegen, in deren Seelsorge er nicht eingreifen möchte, legt er sich 

Zurückhaltung auf. Schließlich hat er Rücksicht zu nehmen auf das Verbot des Stuttgarter 

Konsistoriums (Oberkirchenrats), »die Heilung jeder Art von körperlichen Krankheiten, wel-

chen Entstehungsgrund derselben er auch annehmen mag, in das seelsorgerliche Gebiet hin-

überzuziehen« – ein Verbot, dem Blumhardt entgegnet, er tue ja nichts anderes als jeder 

Christ, der verpflichtet sei, sich in allen Nöten betend an Gott zu wenden.12 

In den Möttlinger Ereignissen sieht er seine frühere Bitte, eine »besondere Kraft des Heiligen 

Geistes« möge doch der Gemeinde zuteil werden, mehr als erhört. Nun hofft er, Gott werde 

ein Verebben dieser Bewegung nicht zulassen. Christus ist gekommen, daß er die Werke des 

Teufels zerstöre (1. Joh 3,8), und so läßt der triumphale Ausgang der Besessenheitsgeschichte 

Blumhardt annehmen, jetzt sei es Gott ernst mit dem völligen Sieg über seinen Widersacher, 

mit der sichtbaren Ausbreitung seines Reiches über die ganze Welt. Hier wirkt die im damali-

gen Württemberg verbreitete Naherwartung der Wiederkunft Christi, der nach Offb 20 ein 

tausendjähriges Friedensreich auf Erden errichten werde. Allerdings ist Blumhardt der Mei-

nung, Christus könne erst kommen, »wenn das Reich Gottes wird die meisten Herzen gewon-

nen haben, wenn das Reich Gottes gewurzelt ist in den meisten Herzen, so tief, daß keine 

Macht der Finsternis es ersticken kann«.13 Damit das geschehen kann, bedarf es einer neuen 

Geistausgießung über eine Christenheit, welcher der »Pfingstgeist der ersten Kirche« abhan-

den gekommen ist; Blumhardt erwartet dies in Kürze. 

Seine in Möttlingen entstandenen großen Hoffnungen – die Erwartung einer neuen 

 
10 Manchmal ereignen sich Heilungen auch unabhängig von einer Bekehrung, so bei Personen, die zu einem 

geistlichen Neuanfang noch nicht fähig sind (Kinder und Säuglinge). - Zu den Heilungen vgl. die bei Dieter 

Ising, J. Chr. Blumhardt. Ein Brevier, Göttingen 1991,106-121 publizierten Quellen. 
11 Blumhardt, Verteidigungsschrift gegen Herrn Dr. de Valenti, 1850 (Gesammelte Werke, Reihe I, Bd. I), 212. 
12 Erlaß vom 23.1.1846; Bericht Blumhardts vom 3. 2.1846 (beides in: Gesammelte Werke, Reihe I, Bd. I, 368-

370). 
13 Blumhardt, Predigt über Lk 17,20-25 (1853), in: Christoph Blumhardt (Hg.), Gesammelte Werke von J. Chr. 

Blumhardt, Bd. II: Evangelienpredigten. Karlsruhe 1887, 8. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 6 07.05.2024 

Ausgießung des heiligen Geistes, die baldige Wiederkunft Christi, das erhoffte Heil für alle 

Menschen – bestimmen auch Blumhardts Seelsorge. Geistliches Neuwerden heißt für ihn, im 

Blick auf den kommenden Herrn zu leben. Geheilt zu werden heißt, bereits jetzt einen Vorge-

schmack auf künftige Gnadenerweise zu erhalten. Auch die von Blumhardt nie beschönigte 

Tatsache, daß manche Menschen keine oder nur teilweise Heilung erfahren, erhält ihre escha-

tologische Deutung: Die Geistesgaben werden erst in einer künftigen, allerdings nahe bevor-

stehenden Gnadenzeit in ihrer ganzen Fülle ausgeschüttet. 

3. Bad Boll 

Als Blumhardt die Mehrfachbelastung durch Pfarramt, Schriftstellerei und ungezählte Hilfe-

suchende über den Kopf wächst, gibt er das Gemeindepfarramt auf und erwirbt 1852 das Bad 

Boll bei Göppingen. Dort macht er die Seelsorge an Menschen mit Glaubenszweifeln, seeli-

schen und körperlichen Erkrankungen zu seiner Hauptaufgabe. Das Band zur Landeskirche 

wird nicht zerrissen; mit Zustimmung des Konsistoriums hält er in seiner großen, ständig 

wechselnden Hausgemeinde Gottesdienste und feiert das Abendmahl. Durch Besucher wissen 

wir vom ungezwungenen Verhalten der höheren gegenüber den niederen Ständen in Bad Boll; 

Blumhardt versteht es, die damals noch allgemein beachteten Standesunterschiede im Blick 

auf den als nahe erlebten Herrn zu relativieren. Immer wieder wird das »freie, offene, gemütli-

che, heitere, vom Sektengeist weit entfernte Benehmen« des Badeigentümers in Seelsorge und 

Tischgesprächen gerühmt14 – hier hat sich ein Grundzug vom Iptinger Vikar her durchgehal-

ten. 

Ein neu ankommender Besucher wird in den ersten Tagen auf Blumhardts Gottesdienste und 

Tischandachten sowie auf das eigene Gebet hingewiesen. Wünscht er eine persönliche Unter-

redung mit Blumhardt, so kann er ihn während der täglichen Sprechstunden aufsuchen. Dort 

erlebt er in der Regel ein außerordentliches kurzes seelsorgerliches Gespräch, das bewußt nur 

auf das vom Besucher Vorgetragene eingeht. Hinweise auf die Notwendigkeit von Beichte 

und Bekehrung – im Sinne eines drängerischen Verfahrens – gibt Blumhardt nicht mehr; er 

vertraut darauf, daß dem Betreffenden in den Gottesdiensten und überhaupt in der Bad Boller 

Atmosphäre Gott in einer Weise begegnet, die ihn zu einem Neuanfang ermutigt und befähigt. 

Ist der Seelsorger Blumhardt in diesem Punkt ein regelrechter »Feind des Wortemachens«, so 

gilt dies auch für das Gebet mit dem und für den Besucher. Die entscheidende Rolle des Ge-

bets wird hervorgehoben, aber zugleich vor zu vieler »Wortmacherei« beim Beten gewarnt. Er 

gibt die Zusicherung seiner Fürbitte, »die so lange für den Kranken wirksam sein könne, als er 

selbst gläubig sich an die Verheißungen Gottes halten und in der Gemeinschaft des Gebets mit 

Blumhardt vertrauensvoll an Gott sich wenden werde.«15 

Das gleiche Vorgehen bestimmt seine Briefseelsorge, die schon in Möttlingen begonnene und 

in Bad Boll immer umfangreicher werdende Korrespondenz mit ehemaligen Besuchern, aber 

auch mit Personen, die Blumhardt noch nie zu Gesicht bekommen hat. So erhält er Briefe aus 

dem In- und Ausland, die ihn um Fürbitte für Kranke angehen. Seine Antwort ist in der Regel 

kurz. Er gibt zu erkennen, daß er das Anliegen des Briefschreibers verstanden hat; ein Hin-

weis auf die biblischen Verheißungen, auf die sich das eigene Gebet gründen soll, folgt; 

schließlich sagt er seine Fürbitte zu. Ein Satz wie der im Brief an eine erblindete Frau findet 

sich sinngemäß in nahezu allen seelsorgerlichen Schreiben: »Ich werde also die Fürbitte nicht 

versäumen, und die [erblindete] Mutter möge nur glauben und der Barmherzigkeit Gottes sich 

 
14 Bericht des Ministerialbeamten von Bardili über Blumhardt und Bad Boll, Stuttgart 26. 8. 1853 (Blumhardt-

Archiv, I A 6). 
15 Bardili, aaO. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 7 07.05.2024 

in die Arme werfen.«16 

Der etwas mühelose und für manchen Betrachter allzu pauschale und routinierte Eindruck 

täuscht. Wie die Anliegen seiner Besucher hat Blumhardt auch die Not seiner Korresponden-

ten »an sich herankommen lassen«. Als sich die brieflichen Anfragen (etwa 6-12 täglich) auf 

seinem Schreibtisch türmen und er bis 11 % Uhr nachts Antwortbriefe schreibt, bekennt er, er 

habe »nie Schlaf, weil ich immer aufgeregt bin von so seltsamen, auch tief erschütternden 

Dingen, die ich dutzendweise an einem Abend berücksichtigen muß«.17 Aber er hat diese jahr-

zehntelange Anspannung ertragen im Wissen darum, daß die Verantwortung für die zu ihm 

Kommenden letztlich nicht bei ihm selbst liegt, sondern bei Gott, und daß ein Seelsorger bei 

dieser Adresse auch abladen kann. 

Blumhardts Briefseelsorge hat ebenso zu Heilungen geführt wie sein Eintreten für die Kran-

ken im persönlichen Gespräch. Als ihm aus Westfalen vier Kranke zur Fürbitte empfohlen 

worden sind, kommt kurz darauf die Meldung, »daß drei davon bereits völlig gesund seien 

und auch der vierte Linderung fühle« – verbunden mit der Bitte, doch auch noch für zwanzig 

weitere, namentlich genannte Kranke zu beten. Die Beispiele ließen sich vermehren.18 

Nach Blumhardts Tod im Jahre 1880 führte der Sohn Christoph das Lebenswerk des Vaters 

fort. Allerdings tritt im Laufe der Jahre die Privatseelsorge in Bad Boll zurück zugunsten ei-

nes politischen Engagements für die Rechte der Arbeiter. Christoph, von 1900 bis 1906 neben 

seinem Leitungsamt in Bad Boll auch Landtagsabgeordneter der SPD im württembergischen 

Landtag, wird zu einer maßgeblichen Gestalt des Religiösen Sozialismus. 

II. Exemplarische Texte 

Die Beichtbewegung und die spontan entstandenen Versammlungen während der Möttlinger 

Erweckung schildern Blumhardts Briefe an den befreundeten Christian Gottlob Barth vom 

3.2. und 25.2.1844: 

»Jetzt sind im ganzen 67 Personen bei mir gewesen [...] Manche, wenn ich frage, was sie her-

treibe, sagen, sie sehen, daß die andern so freudig und heiter werden, und so möchten sie's 

auch bekommen. Da fehlt freilich noch viel; aber sind sie einmal dagewesen, so entwischen 

sie nicht mehr; und nur bei zweien, die nicht [mit der Sprache] herauswollen, steckt's bis jetzt 

[fest] [...] 

Viele Gebetskreise finden jetzt statt, und in allen Häusern ist nur ein Reden der Gottseligkeit, 

und meine heiteren und populären Vorträge, wo sie auch seien, sind lauter Zündfeuer und 

Ortsgespräche, woraus du allein schon sehen kannst, wie sehr sich alles verändert hat. Gott sei 

gepriesen und helfe mir durch, daß ich Vorsicht, Weisheit und Geduld und Liebe beieinander 

behalte!« 

»Aber kaum kann ich schreiben. Denn es läuft schon den ganzen Morgen fort. Die Leute wol-

len noch vor dem heiligen Abendmahl ganz abladen. Eben einer von [Unter-]Haugstett, der 

vor acht Tagen noch seine Frau ausgeschimpft hat, weil sie zu mir kam, jetzt mit heißen Trä-

nen, daß er fastnichts vorbringen konnte. Gestern war ich in der Männerstunde beim Schult-

heiß. Welche Stube voll Männer und junger Männer! Die jungen Männer sind alle (bis auf 

zwei oder drei) bei mir gewesen und sind so ernstlich und entschieden, daß es eine helle Freu-

 
16 Blumhardt an E. Schmidt 30.12.1851. 
17 Blumhardt an Christian Gottlob Barth 11.12.1857. 
18 Blumhardt an Luise von Scheibler 12.4.1850; Zündel, Lebensbild, 476-478.  



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 8 07.05.2024 

de ist. Was ich in der Stunde gesprochen, mag gewirkt haben; und unter uns gesagt, ich er-

warte noch eine Ausgießung des Heiligen Geistes. Diese muß kommen, wenn es mit unsrer 

Christenheit anders werden soll. Ich spüre es, so ärmlich darf's nicht fortgehen. Die ersten Ga-

ben und Kräfte [der Apostelzeit], ach, die sollten wiederkommen! Und ich glaube, der liebe 

Heiland wartet nur drauf, daß wir drum bitten.« 

Blumhardts seelsorgerliches Verhalten während der Möttlinger Erweckung und auch danach 

ist auf Bekehrung gerichtet (Blumhardt an Christoph Dieterlen 7.4.1858): 

»Buße und Glauben an Christum den Gekreuzigten waren die Angel [der Drehpunkt], um die 

sich alles bewegen mußte. Bekehrung und nichts als Bekehrung der Leute war das Ziel, auf 

das ich loszusteuern hatte, und zwar mit den jedermann bekannten Hebeln unsrer Katechis-

muslehre. Hierbei mußte ich immer mit den stärksten Worten herausheben, was jeder augen-

blicklich beim Heiland haben könne, wenn er mit reinem Sinne Buße und Glauben erfaßte: 

[...] Vergebung der Sünde, Frieden, Kindschaft mit Gott, einen gnädigen, erhörenden Heiland. 

Damit trat ich in die Fußstapfen eines Johannes, der dem Herrn den Weg bahnte durch Buße 

und Vergebung der Sünden, und in die Fußstapfen des Herrn selbst, wie Er's in allen Reden, 

besonders in der Bergpredigt, darstellt.« 

Als in der Folgezeit zahlreiche Ortsfremde ihn um Hilfe bitten, kommt Blumhardt aus man-

cherlei Gründen zu einem abgekürzten Verfahren, vor allem im Umgang mit seelisch Kranken 

(Verteidigungsschrift gegen Herrn Dr. de Valenti, 1850. In: Joh. Chr. Blumhardt, Gesammelte 

Werke. Reihe I: Schriften. Bd. 1,183): 

»Ich lasse mir nicht viel von und über sie sagen, weil nach langer und vielfältiger Erfahrung 

mir oft schon ihr Anblick genügt, um das Nötige zu durchschauen. Ihre Geschichte und ihre 

Zustände lasse ich mir in der Regel auch darum nicht umständlich erzählen, weil die Leiden-

den und Kranken so oft damit es verderben, daß sie alles in ihrer Ängstlichkeit so wichtig 

nehmen und darum mehr sehen und hören und wahrnehmen, als wahr ist. Ich rede aufs unge-

zwungenste, oft scheinbar leichthin über ihr Anliegen, habe aber im Stillen mein Augenmerk 

und Bitten zum Herrn gerichtet, mein einziges Gebet, das ich für die besondere Person der 

Kranken verrichte [...] [Ich] entlasse sie, was gewöhnlich nach wenigen Minuten geschieht, 

und befehle ihnen den Besuch meiner Gottesdienste in der Zeit ihres Hierseins an.« 

Hat er noch 1844 bei seinen Möttlingern auf ein gründliches Bekenntnis gedrängt, so hütet er 

sich später davor, die Beichtenden unter Druck zu setzen, und wahrt so ihre Freiheit (Blum-

hardt an Bardili 16.8.1853; Blumhardt an Pfarrer Wilhelm Hermann 10.7.1878): 

»Man hat [...] etwas davon vernommen, daß schon viele Leidende mir Beichtbekenntnisse ge-

macht hätten, und zieht daraus den Schluß, daß ich vor allem strenge Beichte verlange als 

Grundbedingung für ihre Heilung. Dagegen habe ich zu erwidern, daß ich von niemandem ein 

Bekenntnis verlange, ja sogar niemanden dazu veranlasse durch verblümte Winke, die ich 

ihnen gebe, vielmehr in der einfachsten Weise und in der Regel außerordentlich kurz seelsor-

gerlich mit den Leuten rede, immer nur auf das eingehend, was sie ganz aus freien Stücken 

mir vortragen. Man hört etwa auch, daß ich auf Bekehrung der Herzen dringe, und meint, daß 

ich stundenlang mit ihnen verkehre und mit strengem Ernst ihnen zusetze, bis sie sich etwa 

ergeben. Dagegen muß ich sagen, daß ich nicht leicht jemanden [...] kenne, der so sehr ein 

Feind des Wortemachens wäre wie ich; daß ich das Hauptgewicht auf Eindrücke lege, die ich 

durch meine Vorträge oder durch gemeinschaftliche Unterredungen oder durch den Geist mei-

nes Hauses überhaupt indirekt den Leuten beibringe, und daß ich auf Einzelgespräche in der 

Regel nur ein untergeordnetes Gewicht lege.« 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 9 07.05.2024 

»Bei Krankenbesuchen bin ich nicht gewohnt, die Leute bis zu Bekenntnissen auszufragen. 

Ich nehme sie immer, wie wenn alles recht wäre, und komme so am leichtesten mit ihnen zu-

recht, daß sie von selber offen und treuherzig werden. Lassen Sie jene Frau, wer sie ist, und 

machen Sie nur Besuche der Liebe und Teilnähme, ohne etwas von seelsorgerlicher Inquisi-

tion merken zu lassen. Dann wird Ihr Besuch angenehm und fruchtbar sein. Der Pfarrer muß 

auch nicht gerade alles wissen, wenn nur die Leute für sich zur Selbsterkenntnis und Buße 

kommen, was möglich ist, ohne daß es der Pfarrer sieht. Sie [als Pfarrer] haben nur zu lieben 

und Teilnahme zu haben und dem Heiland anzubefehlen, auch evangelische Worte zu sagen, 

ohne anzüglich zu werden. So habe ich's immer gehabt und mich stets wohl befunden.« 

Allerdings hat Blumhardt in dieser Hinsicht auch Lehrgeld zahlen müssen (Andacht von 

1879; in: Täglich Brod aus Bad Boll 5.3.1881): 

»Die Seelsorger müssen sich auch in acht nehmen, daß sie nicht durch übertriebenes Fragen 

nach dem Stand ihrer Seelen die Leute ins Bockshorn jagen und sie aus der Gnade schütteln 

[...] Ich kam einmal als angehender Vikar zu einer achtzigjährigen Frau, die krank war. Da 

habe ich in der Meinung, man müsse den Leuten doch auch vor allem ins Gewissen reden, zu 

ihr gesagt: ›Sie sind natürlich eben auch eine Sünderin.‹ Dann aber ist die böse geworden und 

hat mich fast zur Tür hinausgeschmissen und hat gesagt: ›Was? Sie meinen, ich sei ein 

schlechtes Weibsbild?‹ Da habe ich gedacht: ›Die hat recht!‹ Das war alles keine Selbstge-

rechtigkeit, denn sie war wirklich keine schlechte Frau.« 

Um welche seelischen und körperlichen Leiden es sich handelt, bei denen Ortsfremde ihn um 

Hilfe bitten, schildert Blumhardt seinem Dekan (an Ludwig Friedrich Fischer vor dem 

29.10.1845): 

»Die Kranken sind vorzugsweise Geisteskranke und Epileptische so verschiedener Art, daß 

ich mich nicht genug über die Mannigfaltigkeit derselben wundern kann. Sodann sind es sol-

che, die ein Übel an sich haben, das sie irgendwie für das gewöhnliche Leben unfähig macht. 

Insbesondere leiden sie an Gliederweh, Reißen in den Gliedern, Rheumatismen in Armen und 

Füßen oder im Rücken, ferner an Brustbeklemmungen, kurzem Atem, Magenbeschwerden, 

Unterleibskrankheiten, Nervenleiden [...] Diese Kranken kommen gewöhnlich am Samstag-

abend oder am Sonntag, allerdings in ziemlich großer, aber nicht gerade in steigender Anzahl, 

besuchen mich und die Gottesdienste und gehen meist nach den letzteren wieder nach Hause 

[...] 

Soll ich nun von dem Erfolg etwas berühren, so kommt mich das etwas sauer an, weil ich 

hierüber lieber die Kranken selbst sprechen ließe. Es ist auch so, daß bei weitem das wenigste 

darüber mir zu Ohren kommt; und nur zufällig erfahre ich es, off ohne mich nur wieder an die 

Personen zu erinnern, wie dankbar sie für die erhaltene Linderung oder Genesung seien, auch 

wo ich ihnen niemals die Hände [aufgelegt habe] [...] Nur selten wollen sie gar nichts empfun-

den haben, was ich ihnen jedoch in der Regel zum voraus in die Rechnung mitgegeben hatte. 

Zu den letzteren gehören Personen mit dem schwarzen Star [...] oder sonst geborene oder früh 

gewordene Blinde und Taube usw., wenn sie etwa das zehnte Jahr überschritten haben [?] [...] 

Bei körperlich Gebrechlichen wird häufig zwar nicht das Übel, aber doch der Schmerz und 

das Umsichgreifen des Übels beseitigt. Wenn ich einzelnes nennen darf, so wurden mir dan-

kenswert die Heilungen mancher Geisteskranken und Besessenen – ich kann nach [den] ge-

machten Erfahrungen unmöglich dieses Wort vermeiden ferner eines erblindeten Kindes mit 

weißen Tupfen in den Augen, das nur einmal mich besuchte, nachdem es den Aussagen der 

Eltern zufolge von ansehnlichen Ärzten als unheilbar erklärt worden war, eines 15jährigen 

Mädchens mit einem Halsschwamm, eines Mannes mit einer kranken Hand, die schon tags 

darauf wie die andere arbeitsfähig war, mancher Halbblinden und Halbtauben, auch Augen-



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 10 07.05.2024 

kranken, Gliederwehkranken.« 

Weitere Heilungen ereignen sich in Bad Boll. Blumhardts Schreiben an Christoph Dieterlen 

vom 2.2.1853 und die »Erinnerungen an Pfarrer Blumhardt in Bad Boll« (in: Christlicher 

Volksbote aus Basel 1880,139) nennen zwei Beispiele: 

»Das letzten Freitag erlebte Wunder übertrifft alles. Das arme Kind war, als es erwachte, zu-

erst noch taub und blind und stumm und griff nur an den Füßen auf und ab. Ich hielt meine 

Hand dran. Sie will aufstehen und steht endlich, sinkt auf die Knie und steht wieder auf und 

sitzt und läuft umher und sagt endlich: Wie leicht sind meine Füße, meine Hände, wie leicht 

ist alles! Ich habe andere Glieder, bin ein anderer Mensch.‹ Auge und Ohr öffnen sich, und 

wir staunen. Am anderen Tag läuft sie durchs ganze Haus, wundert sich über alles, was sie 

sieht, wie wenn sie in eine neue Welt versetzt wäre [...] Wir wußten gar nicht, was [wir] sagen 

und denken [sollten], und große Sensation hat's allerwärts erregt. Das tut der Herr!« 

»Lassen wir einen der Gäste [in Bad Boll], einen Franzosen (Katholiken) erzählen [...]: ‹Ich 

war von Jugend auf fallsüchtig [epileptisch] und scheute, da mein Vermögen mir dies er-

laubte, keine Ausgabe, um bei den besten Ärzten Hilfe zu suchen, aber ohne Erfolg. Durch 

Bekannte vernahm ich endlich, daß in Schwaben ein Pfarrer lebe, der durch Gebet Wunder 

tun könne und viele Kranke schon geheilt habe [...] Voll Hoffnung gehe ich hin, fühle mich 

aber wie mit kaltem Wasser übergossen, als man sich dort um mich eigentlich gar nicht küm-

mert. Tagelang hoffe ich vergebens, ein Wunder zu erleben oder doch wenigstens vom Herrn 

Pfarrer in einer auf mein Anliegen Bezug nehmenden Weise angeredet zu werden. Halb un-

mutig mache ich selbst endlich den Anfang und gehe zu ihm auf sein Zimmer. Er fragt nach 

meinem Begehr. ›Gesund will ich werden‹, war meine Antwort, ›wie ich Ihnen ja geschrieben 

habe.‹ ›Sie gesund zu machen‹, erwidert er, ›geht über meine Kraft; aber wir wollen miteinan-

der zu einem gehen, der's kann‹, und ohne alle Umstände klagte er dem Heiland mein Leid, 

mit Bitte um meine volle Heilung. Obgleich das Gebet nicht einfacher, nicht menschlicher ge-

dacht werden konnte, rieselte es wie ein Schauer durch meine Glieder, der mich auf die Knie 

niederwarf vor der Majestät des gegenwärtigen Gottes, den ich zum erstenmal in meinem Le-

ben als einen persönlich gegenwärtigen Gott erfahren habe. Gesund stand ich von den Knien 

auf, und wenn mein Weg mich irgend in die Nähe führt, versäume ich es nie, Bad Boll zu be-

suchen, wo ich gelernt habe, was beten ist.« 

III. Wirkung 

Ein Seelsorger, dem psychoanalytische und tiefenpsychologische Fachkenntnisse fremd sind, 

der keinen Kurs in Clinical Pastoral Education absolviert hat, der stattdessen dem Hilfesu-

chenden nach kurzer Anhörung erklärt, sein Verhältnis zu Gott sei nicht in Ordnung, er möge 

doch einmal den Gottesdienst besuchen; außerdem werde er, der Seelsorger, gemeinschaftlich 

mit ihm für die Lösung der Probleme beten – kann so jemand von Bedeutung sein für heutige 

seelsorgerliche Bemühung? Ist er nicht ein Relikt aus einer verwissenschaftlichen Phase der 

Seelsorge, interessant anzuschauen, aber letztlich ohne aktuelle Bedeutung? 

Auf der anderen Seite steht der Erfolg seines Wirkens, genauer gesagt: das nicht von Blum-

hardt, aber auf sein Bitten hin bewirkte Erlebnis des geistlichen Neuanfangs, der Seele und 

Leib verändert. Daß bei den Heilungen in manchen Fällen auch etwas anderes im Spiel gewe-

sen sein mag, etwa die Autosuggestion der Besucher, man werde bei Blumhardt unfehlbar 

Besserung erfahren – wer mag das beurteilen? Die angeführten Beispiele zeigen, daß ange-

sichts der Schwere der geheilten Erkrankung suggestive Elemente eine entscheidende Rolle 

nicht gespielt haben können. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 11 07.05.2024 

So stellt sich manchmal Ratlosigkeit in der Beurteilung Blumhardts als Seelsorger ein. Joa-

chim Scharfenberg möchte nicht das Schwergewicht auf »irrationale ›Kräfte‹ und ›Mächte‹« 

legen, die nach Ansicht anderer Interpreten in Blumhardts Seelsorge zur Wirkung kommen. 

Zu dieser Interpretation stellt sich Scharfenberg in einen ausgesprochenen »Gegensatz«. Er 

sieht die Aktualität Blumhardts in dessen Gesprächen mit den aus Gottliebin redenden angeb-

lichen »Dämonen« begründet, die es Gottliebin ermöglichen, allem, was sie quält, seinen 

sprachlichen Ausdruck zu geben; dies werde von Blumhardt deutend aufgenommen. Hier 

werde die Besonderheit seiner Seelsorge deutlich, eben die von Scharfenberg propagierte »di-

alogische Struktur des Gesprächs«, welche den traditionellen »instrumental-autoritären Ein-

satz der Sprache als Belehrung, Bestrafung und Tröstung« ersetze. Damit sei fünfzig Jahre vor 

Sigmund Freud »der Urtypus des psychotherapeutischen Gespräches andeutungsweise ver-

wirklicht«.19 

Einzuwenden ist, daß die Rolle des Gesprächs bei Blumhardt nicht überbewertet werden 

sollte. Wenn er die »Dämonen« in Gottliebin anredet, dann nur in vorsichtiger Selbstbe-

schränkung und Kürze, weil er einen »etwaigen gefährlichen und verderblichen Betrug des 

Teufels« fürchtet.20 Aber auch in einer »normalen« seelsorgerlichen Situation, in der sich das 

Problem »redender Dämonen« nicht stellt, sind seine Gespräche von auffallender Kürze, was 

die zu ihm Kommenden, wie oben gezeigt, oft mit Befremden registriert haben. Am ausführ-

lichsten gestalten sich noch Blumhardts wiederholte Unterredungen mit den beichtwilligen 

Möttlin- gern während der Erweckung von 1844. Hier jedoch eine ausgesprochen dialogische 

Gesprächsstruktur anzunehmen, verwehren uns seine nur ungenauen Angaben. Scharfenbergs 

These, Blumhardt sei der Vorreifer einer dialogischen Seelsorge, läßt sich damit aus den 

Quellen nicht belegen. 

Die tatsächliche Bedeutung Blumhardts für heutige seelsorgerliche Bemühung scheint sich 

dagegen gerade dann zu erschließen, wenn man Scharfenbergs ablehnend und seltsam unper-

sönlich formuliertem Hinweis auf die »irrationalen ›Kräfte‹ und ›Mächte‹« folgt. Blumhardt 

hat den nach ihm kommenden Seelsorgern gezeigt, was es heißt, den Erfolg eines seelsorgerli-

chen Gesprächs letztlich nicht in Gesprächstechniken zu suchen, sondern im Eingreifen Got-

tes, der in der Seelsorgesituation nicht nur gegenwärtig ist, sondern sie als der eigentlich Han-

delnde bestimmt. Von diesem realen, personhaft verstandenen Gegenüber neutral als von ei-

ner »irrationalen Kraft oder Macht« zu reden, hätte Blumhardt schlichtweg abgelehnt. Ist doch 

das Gebet bei ihm der eigentliche seelsorgerliche Vorgang, und Beten heißt, sich an ein Ge-

genüber zu wenden, das hört und antwortet. 

Das Hervorheben des Gebets in Blumhardts Seelsorge ist kein Plädoyer gegen eine gründliche 

Ausbildung dessen, der sich seelsorgerlich um Menschen bemüht. Blumhardt selbst hat ge-

wisse Fertigkeiten im Anknüpfen eines seelsorgerlichen Gesprächs, in Gesprächsführung und 

späterer Begleitung des Gesprächspartners sozusagen von Hause aus mitgebracht; die Be-

richte aus seiner Vikarszeit erwecken diesen Eindruck. 1850 kann er von »langer und vielfälti-

ger Erfahrung« sprechen, die ihm die Einschätzung eines Menschen und damit die Tätigkeit 

als Seelsorger erleichtert. Erkenntnisse der Psychoanalyse und Tiefenpsychologie waren ihm 

und seiner Zeit noch fremd; nichts deutet jedoch darauf hin, daß er diese nicht zu Rate gezo-

gen hätte, hätte er darum gewußt. Das Wissen um frühe seelische Traumata, um Verdrän-

gungs- und Projektionsmechanismen kann es dem Seelsorger erleichtern, zu seinem Gegen-

über vorzudringen. Allerdings, und hier legt Blumhardt unübersehbar den Finger auf den Kern 

des seelsorgerlichen Bemühens, sind wir mit diesem Wissen erst im Vorhof der Seelsorge 

 
19 Joachim Scharfenberg, Ein Kampf mit »Dämonen«. Seele und Seelsorge im Grenzgebiet von Medizin und 

Theologie, in: Aus Forschung und Medizin 5/1990, Heft 1, 69-71. Vgl. Scharfenberg, Seelsorge als Gespräch, 

Göttingen 1972, 14 ff., 36 ff. 
20 Krankheitsgeschichte, 42, 52. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 12 07.05.2024 

angelangt. »Sie gesund zu machen, geht über meine Kraft; aber wir wollen miteinander zu ei-

nem gehen, der's kann« – dieser Satz Blumhardts weist das ausschließliche Vertrauen auf das 

psychotherapeutische Handwerkszeug in seine Schranken, entlastet den Seelsorger aber auch 

von dem Anspruch, auf ihn allein komme es an, und ermutigt beide Gesprächspartner, sich 

dem in die Arme zu werfen, der etwa in Mk 16,17 f. (vgl. Apg 5,12-16) deutliche Verheißun-

gen gegeben hat. 

Daß Seelsorge auch mit Heilung zu tun habe, ist einer Kirche, welche diesen Aspekt allzu-

lange zugunsten der Wortverkündigung vernachlässigt hat, immer wieder in Erinnerung geru-

fen worden, in neuester Zeit u. a. durch die Geistliche Gemeinde-Erneuerung. Eine pauschale 

Beurteilung dieser vielfältigen Bemühungen kann und soll hier nicht gegeben werden; von 

Blumhardt her läßt sich jedoch einiges sagen, was christliches Bitten um Heilung beachten 

sollte. 

Erstens hat Heilung mit geistlichem Neuwerden zu tun; das zeigt nicht nur die Möttlinger Er-

weckung, sondern auch das Leben in Bad Boll, wo sich der Besucher in eine Gemeinschaft 

hineinversetzt sah, die ganz selbstverständlich mit Gott lebte und alles von ihm erwartete. Daß 

dieses geistliche Neuwerden unter Umständen Zeit braucht, daß reifen muß, was später Früch-

te tragen soll, war für Blumhardt eine tägliche Erfahrung. Schon aus diesem Grund hätte er 

hinter Großveranstaltungen, deren erklärtes Ziel es ist, um Heilung zu beten und den Hei-

lungserfolg möglichst noch in der Veranstaltung zu demonstrieren, ein dickes Fragezeichen 

gesetzt. Auch Blumhardts Anliegen, daß das Streben nach Heilung sich nicht verselbständige 

und die Wichtigkeit der Umkehr verdunkle, ist hier nicht Rechnung getragen. Schließlich 

vollzieht sich der eigentliche Prozeß der Umkehr und Heilung bei Blumhardt immer in der 

Stille, in der Geborgenheit der seelsorgerlichen Situation, höchstens in Anwesenheit weniger 

vertrauter Personen. So wichtig die Gemeinschaft der Möttlinger Erweckten oder der Bad 

Boller Kurhausbesucher auch ist, als zentraler Ort geistlichen Neuwerdens tritt Blumhardts 

Möttlinger Amtsstube oder sein Bad Boller »Zimmer« in den Vordergrund. 

Wenn auf einer Veranstaltung der Ruf ertönt: »Und nun kommt der Heilige Geist in Wellen 

über diese Halle ... Wollt ihr mehr?« und sich Besucher des Eindrucks nicht erwehren können, 

hier werde der Heilige Geist »gemanagt«21, dann ist auch in diesem Punkt eine Berufung auf 

Blumhardt nicht möglich. Respekt vor Gottes Würde, vor dem Heiligen Geist, der »weht, wo 

er will«, verbietet es Blumhardt, »drängerisch« zu beten. Dieser Respekt ermöglicht es ihm 

auch, das Nichterhörtwerden eines Gebets gelassen hinzunehmen. Wird jemand nicht geheilt, 

so läßt dies nicht notwendig auf fehlenden Ernst und Kleingläubigkeit schließen, denn Gott 

will nach Blumhardts Überzeugung seine Heilungsgaben jetzt noch nicht vollständig schen-

ken, sondern erst in der erwarteten Gnadenzeit. Denen jedoch, die ihre grundsätzliche Skepsis 

gegenüber dem Gebet um Heilung mit der noch ausstehenden eschatologischen Erfüllung be-

gründen, gilt Blumhardts auf das Heute bezogene Ermunterung: »Wenn wir kühn bitten, wer-

den wir auch viel kriegen.«22 

Literatur 

Johann Christoph Blumhardt, Gesammelte Werke, Göttingen 1968 ff. 

Reihe I: Schriften. Bd. 1 und 2: Der Kampf in Möttlingen, Texte und Anmerkungen, 1?79. 

Reihe II: Verkündigung. Bd. 1-4: Blätter aus Bad Boll. Bd. 5: Register, 1968-1975. 

Reihe III: Briefe. Bd. 1 und 2: Frühe Briefe bis 1838, Texte und Anmerkungen, 1993. 

Die Bände 3-7 (Möttlinger Briefe, Bad Boller Briefe, Register) sind in Vorbereitung. 

 
21 Klaus Teschner, Auch ein Kranker kann gesegnet sein, in: idea-Spektrum, Nr. 14 vom 1.4.1987, 5. 
22 Blumhardt an Karl und Maria Köllner 30.3.1843. 



Ising - Johann Christoph Blumhardt (GdS) 13 07.05.2024 

Joh. Chr. Blumhardt, Ausgewählte Schriften, hg. von Otto Bruder. Bd. 1-3, 19471949. Nach-

druck mit einer Einleitung von Wolfgang J. Bittner, Metzingen und Gießen 1991. 

Joh. Chr. Blumhardt, Die Krankheitsgeschichte der Gottliebin Dittus. Hg. und eingeleitet von 

Gerhard Schäfer, Göttingen 1978. 

Karl Barth, Artikel: Blumhardt, in: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Zürich 

1947, 588-597. 

Richard Haug, Johann Christoph Blumhardt. Gestalt und Botschaft, Metzingen 1984. 

Dieter Ising (Hg.), J. Chr. Blumhardt. Ein Brevier, Göttingen 1991. 

Michael T. Schulz, Johann Christoph Blumhardt. Leben – Theologie – Verkündigung, Göttin-

gen 1984. 

Friedrich Zündel, Pfarrer Joh. Christoph Blumhardt. Ein Lebensbild, Zürich/Heilbronn 1880, 
51887 (danach zahlreiche gekürzte Auflagen). 

Quelle: Geschichte der Seelsorge in Einzelportraits, Bd. 3, hrsg. v. Christian Möller, Göttin-

gen 1996, 119-136. 


