
Heer - Sergej Bulgakow (TdTh) 1 12.05.2024 

Sergej Bulgakow 

Von Friedrich Heer 

Sergej Nikolajevic Bulgakow, geboren am 29. Juli 1871. Studierte von 1890—94 Jura in Mos-

kau, hatte während seines Aufenthalts in Westeuropa (1898—1900) mit K. Kautsky und R. 

Luxemburg Kontakt, wurde 1901 Professor für Nationalökonomie in Kiew und 1906 in Mos-

kau. 1918 Teilnahme am allrussischen Kirchenkonzil zur Erneuerung der orthodoxen Kirche 

auf der Grundlage einer vom Staat unabhängigen „Gemeinschaftlichkeit“, wurde dann Priester 

und Mitglied der Höchsten Kirchenverwaltung und ging 1923, nach der Ausweisung aus Ruß-

land, nach Prag und 1925 nach Paris, wo er als Professor der Dogmatik am russischen Institut 

für orthodoxe Theologie tätig war. Gestorben am 13. Juli 1944 in Paris. 

Hauptschriften (russ.): Kapitalismus und Landwirtschaft, 2 Bde. (1900); Vom Marxismus 

zum Idealismus (1903); Philosophie der Wirtschaft (1912); Das abendlose Licht (1917); Die 

Tragödie der Philosophie (1927); L’Orthodoxie (1932); Über die Gottmenschlichkeit, 3 Bde. 

(1933—45). 

Sergej N. Bulgakow ist seinem Freunde Berdjájew (1874-1948) um wenige Jahre vorausge-

storben — und zwar, wie er überzeugt war: aufgenommen in die Herrlichkeit des kosmischen 

Christus, der den ganzen Kosmos am Ende der Zeiten, in der Vollendung, heimführen wird. 

Das wirkliche „ökumenische Gespräch“ zwischen Ost und West, zwischen dem griechischen 

Genius (den, erschüttert, Bulgakow 1923 in der Hagia Sophia in Konstantinopel inkarniert er-

fährt), und dem römisch-lateinischen Genius, steht erst in den Anfängen: trotz der bekannten 

spektakulären Begegnungen hoher Kirchenfürsten dieser beiden Reichshälften der okzidenta-

len Christenheit. Evangelischerseits zieht sich von den Tagen Luthers, Melanchthons und des 

David Chytraeus eine Linie bis nahe zur Gegenwart, auf der eine Bemühung um ein kirchen-

politisches Bündnis mit der Ostkirche gegen das papistische Rom oft das spirituelle Bemühen 

um eine Wahrnehmung des Anders-Seins des östlichen Partners verdeckt und überlagert. Auf 

römisch-katholischer Seite übersah man fast bis zum heutigen Tage in einem bitteren Ringen 

um eine „Wiedervereinigung“, hier als Unterwerfung der Ostkirche verstanden, daß die Ost-

kirche, als gelebtes (und erlittenes) Leben, und als Theologie, mehr zu bieten hat als museale 

Werte, Ikonen, volkhaft-provinzielle Erstarrungsprozesse — und eben einen obstinaten Wi-

derstand gegen Rom. 

Bulgakow hat sich in seiner westeuropäischen Zeit besonders um eine Begegnung mit der 

anglikanischen Kirche bemüht: anglikanische kirchliche Kreise dürfen für sich beanspruchen, 

lange Zeit am offensten, generös, verzichtend auf machtpolitische Spekulationen, sich um 

Partnerschaft mit der Ostkirche bemüht zu haben. Bulgakow hat — vermittelt nicht zuletzt 

durch einen litauischen katholischen Priester, den er in Jalta kennenlernte — sich in den Jah-

ren um 1923 bemüht, die petrinische Römische Kirche kennenzulernen: er stößt sie dann zu-

rück als eine Versuchung, Versuchung zum Abfall von der Fülle der Gottheit, der Sophia. 

Wenn Bulgakow intentionell einem bedeutenden religiösen Denker der westlichen Welt von 

innen her nahesteht, dann ist es Pierre Teilhard de Chardin. Die beiden Menschen haben nie 

voneinander erfahren. Der vierundzwanzigjährige Bulgakow fährt — er ist damals irgendwie 

noch Marxist, auf jeden Fall „Atheist“ — durch die südrussische Steppe in den Kaukasus. In 

der riesenhaften Einsamkeit erfährt er die Liturgie der Schöpfung, den Kosmos. „Jetzt klang 

es und sang und tönte zusammen in feierlichem, wundervollem Choral. Vor mir leuchtete der 

erste Tag der Weltenschöpfung auf. Alles schien mir klar, alles voll Harmonie, erfüllt mit 

klingender Freude. Das Herz wollte schier vor Glückseligkeit zerspringen. Leben und Tod 



Heer - Sergej Bulgakow (TdTh) 2 12.05.2024 

existieren nicht, es gibt nur ein einziges ewiges, unbewegliches Heute... Es herrschte... ein un-

ermeßliches und mächtiges Es, und dieses Es machte allein durch sein Dasein, durch seine Of-

fenbarung in jenem Augenblicke alle Schranken, alle Kartenhäuser meiner ‚Wissenschaftlich-

keit‘ zunichte. Und dieser kurze Augenblick einer Begegnung erlosch nicht mehr in meiner 

Seele, diese ihre Apokalypse, das Hochzeitsmahl, das erste Zusammentreffen mit der Sophia. 

Ich wußte und begriff damals nicht, was diese Begegnung versprochen hatte.“ 

Diese Sätze lesen sich wie eine psychische (nicht einfach nur: psychologische) Vorstufe zu 

den Lobgesängen des Pierre Teilhard de Chardin, die er in mongolischen Yurten, in Zentrala-

sien und China, singt und am großartigsten in seiner „Messe über der Welt“ festhält. Pierre 

Teilhard erfuhr sich selbst als Denker und Beter einer Katholizität von morgen: alle Freund-

lichkeiten von „orthodoxen“ römischen Theologen im Heute, ihm gegenüber, können nicht 

verdecken, daß dieser große Einsame nicht nur bei Lebzeiten schweren und schwersten Feind-

schaften in seiner römisch- katholischen Kirche ausgesetzt war. Sergej Bulgakow erfährt sich 

selbst als Theologe, Denker und Beter einer Ostkirche, die er aus der Enge provinzieller Ver-

hältnisse und zaristischer imperialistischer Versuchungen herausführen möchte, in die Helle 

eines kosmischen Gottes- und Menschentages. Bulgakow weiß sich gleichzeitig in seiner Kir-

che angegriffen als „der kleine russische Luther“, man denunziert seine Theologie als „Lu-

thertum“ und ihn als „Häretiker“, zwei orthodoxe Patriarchen, der Moskauer und der Karlo-

witzer, verurteilen seine Sophia-Theologie als häretisch. 

Pierre Teilhard und Sergej N. Bulgakow ersehnen visionär eine größere Kirche, einen größe-

ren Christus, einen größeren Gott, eine größere Menschheit als die Vertreter der östlichen und 

westlichen Mauerkirche. Beide schließen sich, je auf ihre Weise, an Origenes an und verkün-

den eine große Heimholung der Welt, des Universums, in die Fülle der Gottheit. Das Denken 

und Beten beider ist eine — wenn es wirklich ernstgenommen wird — unübersehbare Einla-

dung, ja Aufforderung an die Kirchen, sich positiv zu liquidieren, zu verflüssigen in den Pro-

zeß der Trinität, in den Produktionsprozeß der dreifältigen Gottheit — mitten hinein. 

Da in der Gegenwart eine fragwürdige „ökumenische“ Bewegtheit gerne diesen letzten, wahr-

haft apokalyptischen Ernst beider Denker zu „übersehen“ geneigt ist, meist im Bemühen, sie 

für die Kirchenbeamten ertragbar, wenn nicht schmackhaft zu machen, sei dies hier in gezie-

mender Offenheit angesagt. 

„Ich wurde in einer Priesterfamilie geboren, in meinen Adern fließt Levitenblut seit sechs Ge-

nerationen.“ Ein Popensohn also. Popensöhne entlaufen (ähnlich wie evangelische Pastoren-

söhne im 18. bis 20. Jahrhundert) ihren leiblichen und geistlichen Vätern, werden, als zornige 

junge Söhne, Revolutionäre, Philosophen, Naturwissenschaftler: erbittert über die schlechte 

Einpassung ihrer Väter, die das Regiment ihrer Landesfürsten, Superintendenten, Zaren, Met-

ropoliten mit dem „Regiment Gottes“ identifizieren und mit Predigt und Weihrauch die Völ-

ker der Christenheit auf die Schlachtfelder des Ersten Weltkrieges führen. 

Der junge Bulgakow erhält als Priestersohn seine Ausbildung in einer geistlichen Schule und 

verläßt mit vielen anderen Popensöhnen (auch Dschugaschwili, Stalin, begann in einem Semi-

nar!) das Seminar: er wußte es damals — mit seinem Oberbewußtsein — nicht, daß er in die 

Welt ging, „weltlich“ wurde, um fromm, religiös bleiben zu können. Sergej studiert an der ju-

ridischen Fakultät der Universität Moskau, bereitet sich dann auf eine Professur für politische 

Ökonomie vor. Die beiden letzten Jahre des 19. Jahrhunderts bereist er Westeuropa, sieht 

(ähnlich, aber doch nicht so erbittert wie Dostojewskij) London, Paris, Berlin. Der junge Mar-

xist Bulgakow lernt da Bebel, Kautsky, Liebknecht und andere führende Persönlichkeiten des 

westeuropäischen Sozialismus kennen. Zurückgekehrt nach Rußland, wird er Dozent am Poli-

tischen Institut in Kiew und, 1906, an der Universität Moskau. 



Heer - Sergej Bulgakow (TdTh) 3 12.05.2024 

Bulgakow wird von der spirituellen Welle erfaßt, die um die Jahrhundertwende in St. Peters-

burg und Moskau eine ergriffene russische Jugend künstlerisch, politisch, religiös zu sehr ver-

schiedenen Experimenten bewegt. Mit Berdjájew und anderen geht Bulgakow den Weg vom 

Marxismus über einen philosophischen Idealismus zum Christentum. Weltkrieg und Revolu-

tion beschleunigen seine Entwicklung. Bulgakow wird 1917/18 Mitglied des kirchlichen All-

russischen Konzils (der von Peter dem Großen aufgehobenen synodalen Kirchenversamm-

lung!), wird Mitarbeiter des neuen Patriarchen Tichon und empfängt 1918 die Priesterweihe, 

in Moskau, am Tage des Heiligen Geistes, am Pfingstmontag. Eine erlauchte Schar führender 

Geister wohnt diesem Akt bei: Ivanow, Fürst E. Trubetzkoj, Leo Schestow, Berdjájew und an-

dere. 

In den ersten Jahren nach der Revolution der Bolschewiki (der ursprünglich religiöse Sozialist 

Lunatscharskij ist Kommissar, also Minister, für Kultus und Unterricht, Lenin läßt bis zu sei-

ner schweren Erkrankung zunächst weit mehr Geistesfreiheit zu — und der von Trotzkij erbit-

tert beobachtete Aufstieg der roten Spießbürger als Diener Stalins zeichnet sich eben erst ab 

—) konnte es noch vorkommen, daß ein Mönch im Mönchsgewand an Debatten der Akade-

mie der Wissenschaften in Moskau teilnahm. Der Kampf um das Erbe Lenins, der bei seinen 

Lebzeiten einsetzt, die jahrelangen Vorbereitungen zur Machtübernahme Stalins und die gro-

ßen inneren Schwierigkeiten des vom Bürgerkrieg und von ausländischen Invasionstruppen 

geschundenen Landes schaffen ein immer unerträglicher werdendes Klima: 1923/24 vollzieht 

sich der große Exodus, der Auszug der Künstler, Dichter, Maler, Bildhauer, Philosophen, 

Theologen aus der Sowjetunion. 

Bulgakow wird 1923 ausgewiesen, geht ein Jahr nach Konstantinopel (wo später der Ausge-

wiesene Trotzkij über die Erde als „Planet ohne Visum“ nachsinnen wird), geht dann nach 

Prag: es schien so, als würde Prag, wo der Gründer des jungen Staates, Thomas G. Masaryk, 

sich als Gelehrter früh mit den religiösen und politischen Geistern Rußlands befaßt hatte, die 

Heimstätte der geistig führenden Denker der russischen Emigration werden. Nach und neben 

Prag stand eine Zeitlang Dresden, dann Berlin in diesem Sinne zur Diskussion. Die wahre 

Heimstatt wurde jedoch Paris. 1925 beruft der Metropolit Evlogij Bulgakow nach Paris als 

Leiter des neuen Theologischen Instituts. Sergej N. Bulgakow wird hier als Dekan und Pro-

fessor eine bedeutende Persönlichkeit, deren Ausstrahlung zunächst in England und Amerika 

spürbar wird. Seine umfangreichsten Werke werden erst nach seinem Tode veröffentlicht: 

„Das Lamm Gottes“ (Paris 1945); „Der Tröster“, „Die Braut des Lammes“ und sein letztes 

Werk „Die Apokalypse des Johannes“. Einen wichtigen Kommentar zu seinen theologischen 

Werken bilden seine autobiographischen Schriften („Das abendlose Licht“ und „Autobiogra-

phische Notizen“). 

In Deutschland hat zuerst Hans Ehrenberg in seinem Sammelwerk „Östliches Christentum“, 

1925, auf Bulgakow aufmerksam gemacht. Sophia, Sobornost, der kosmische Christus (pan-

christism), die Offenbarung als ein fortlaufender Prozeß, vom Pneuma des Heiligen Geistes 

gewirkt (panpneumatism) im „Christusweltall“, im „Weltall des Pneuma“: das sind die 

Grundmotive im symphonischen Denken Bulgakows, das sich bemüht, in größtmöglicher Of-

fenheit (hier steht er gegen die „provinzielle“ Enge seiner östlichen Orthodoxie und gegen die 

geschlossene Kuppel der Peters-Kirche in Rom, gegen die „Kuppel des Papismus“) die kon-

kreten wissenschaftlichen Errungenschaften des Westens einzubergen in eine Spiritualität, 

welche die östlichen Väter der Wüste mit der Zukunft — in der Vollendung des Kosmos — 

verbindet. 

Sophia, sie ist die Urkraft, die Bewegung aller Bewegung, sie ist die Urmacht, welche den 

Kosmos erhält, reift, verwandelt. „Sie ist weder Himmel noch Erde, sie ist das Himmelsge-

wölbe über der Erde. Hier ist weder Gott noch Mensch, hier ist die Göttlichkeit selbst, das 



Heer - Sergej Bulgakow (TdTh) 4 12.05.2024 

göttliche Schutzdach über der Welt.“ „Die Sophia ist ein universeller und absoluter Tempel, 

sie gehört der universellen Kirche und der universellen Menschheit, sie gehört der universel-

len Zukunft der Kirche.“ Diese Sophia hat Hölderlin erschaut, in der Kirche der Zukunft, der 

„Jünglingin der Zeit“. 

Sobornost: Bulgakow erklärt selbst: das ganz unübersetzbare Wort sobornost kommt vom 

Verbum „sobirat“, das „vereinigen“, „versammeln“ bedeutet. „Sobor“ ist: Rat, Kirchenver-

sammlung, Vereinigung, Bruderbund. Sobornost bedeutet: das große Beisammen- und Mitei-

nandersein. Bulgakow erklärt: ich habe versucht, sobornost zu übersetzen mit dem französi-

schen „conciliarité“, mit „Harmonie“, „Einstimmigkeit“. Bulgakow beruft sich auf Chomja-

kow, um seine Auffassung echter Orthodoxie zu umschreiben: wahre Orthodoxie ist sowohl 

dem (östlichen und römischen) Authoritarianismus (dem „päpstlichen Mythus“ der Hierar-

chie) wie dem hemmungslosen Individualismus entgegengesetzt: als symphonische Vereini-

gung, als Zusammenklang, Zusammendenken, Zusammenleben Aller (Brüder) mit allen Mit-

menschen: in der Liebeskraft der Gottheit. 

Der kosmische Christus, die Offenbarung als ein fortlaufender Prozeß: Bulgakow begegnet 

sich hier nahe mit Pierre Teilhard. Wenn die Offenbarung ein fortlaufender Prozeß ist, kann 

die Kirche nicht statisch, petrinisch sich einigeln. Bulgakow: „Gibt es ein Ende der Offenba-

rung und kann sie jemals aufhören?“ „Die Fülle der Wahrheit ist nicht ein verschlossen gehal-

tener Schatz, sondern ist ein Überfluß, der immerwährend in das Leben fließt und es berei-

chert. Daraus folgt, daß die Dogmenentwicklung in der Geschichte niemals aufhören kann. 

Auch sie ist dem verschiedenen Tempo der betreffenden Epoche unterworfen und von ihrem 

Charakter abhängig.“ „Gleichzeitig sollten wir die Tatsache niemals aus dem Auge verlieren, 

daß neben dem ständig fortschreitenden Prozeß der dogmatischen Definition die Geschichte 

selbst ein Prozeß ständig sich ausbreitender Offenbarung des Lebens ist. Neue Probleme tau-

chen in der Geschichte auf, und neue Offenbarung wird gegeben.“ — „Geschichte ist wesens-

gemäß Apokalypse — die Offenbarung Gottes durch das Getöse der Ereignisse. Für jeden 

Menschen ist sein eigenes Leben solch eine Apokalypse, und gleicherweise birgt jede Epoche 

ihre eigene Enthüllung. Die Geschichte ruft uns zu einem prophetischen Verständnis, und wir 

müssen auf ihren Ruf durch prophetische Einsichten und Kühnheit antworten.“ 

Diesen Satz, dieses Bekenntnis des orthodoxen Theologen Sergej Nikolajevic Bulgakow hat 

durch sein Denken, Leben und seinen Tod der evangelische Theologe Dietrich Bonhoeffer 

und hat durch sein Handeln der Bergamasker Bauernsohn Giovanni Roncalli realisiert: diese 

drei so verschieden gearteten Persönlichkeiten überschreiten sehr weit das faktische Selbstver-

ständnis der heutigen Körper der drei Großkirchen — in Richtung auf den sobornost der Zu-

kunft. 

Quelle: Hans Jürgen Schultz (Hrsg.), Tendenzen der Theologie im 20. Jahrhundert. Eine Ge-

schichte in Porträts, Stuttgart: Kreuz-Verlag 21967, S. 114-119. 


