
Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 1 11.05.2024 

Das Problem der Anthropodizee. Fragmente1 

Von Nikolai Berdajew 

Die Eigenart, Einzigkeit und Unwiederholbarkeit des Christentums muß man keineswegs da-

rin suchen, daß es die Religion des einen Gottes ist. Auch andere Religionen sind monotheis-

tisch. In der jüdischen, in der mohamedanischen Religion ist die Offenbarung von dem einen 

Gott enthalten. Diese Offenbarung ist schon im Brahmanismus vorhanden. Das jüdische reli-

giöse Bewußtsein verwarf Christum, weil es in ihm den Verletzer der Wahrheit des Monothe-

ismus erblickte. Die christliche Lehre von der Dreifaltigkeit der Gottheit, von Christus = dem 

Sohn Gottes, dem Retter und Erlöser der Welt, ist kein reiner Monotheismus. Der reine Mo-

notheismus ist geneigt, hier eine polytheistische Mythologie, eine Vielgötterei zu sehen. Und 

eine ganze Reihe von Häresien der ersten Jahrhunderte neigte dem abstrakten Monotheismus 

zu, weil sie das irrationale Geheimnis der christlichen Dreieinigkeit der Gottheit und der 

Zweieinheit Christi nicht in sich aufnahmen und vor der christlichen Einführung der Pluralität 

in das Göttliche Leben zurückschreckten. Das Monophysitentum war darauf aufgebaut. In 

Wahrheit ist das Christentum nicht nur die Religion Gottes, sondern auch die des Menschen, 

die Religion des Gottmenschen und des Gottmenschentums, der Zweieinheit der Natur Christi 

= des Erlösers. Darin liegt die Eigenart, die Einzigkeit und die Unwiederholbarkeit des Chris-

tentums. Nur im Christentum ist die Zweieinheit der gottmenschlichen Natur. 

Das Christentum ist in seinem Kern anthropologisch. Der Anthropologismus L. Feuerbachs 

bringt eine zweifellos christliche Wahrheit freilich in einer verfälschten, verkehrten Form zum 

Ausdruck. Der Anthropologismus kann im Christentum nicht überwunden werden — er ge-

hört zum Wesen selbst der christlichen Religion. Das Christentum ist nicht nur der Glaube an 

Gott, sondern auch der Glaube an den Menschen. Es trägt den Menschen zu einer schwindel-

erregenden Höhe empor, indem es ihn in den Schoß der Hl. Trinität erhebt. Es vertritt nicht 

den relativen, naturalistischen Anthropozentrismus, sondern den absoluten, metaphysischen. 

Christus, die zweite Person der Hl. Trinität, ist Mensch geworden und hat auf Erden im Men-

schengeschlecht gelebt. Er hatte die Gestalt eines Menschen. Die Menschen haben seine 

menschliche Gestalt mit eigenen Augen gesehen und mit eigenen Händen berührt, sie haben 

mit eigenen Ohren seine menschliche Stimme vernommen. Christus ist der absolute Mensch, 

der neue und ewige, absolute Adam, der Träger der ewigen und absoluten Menschlichkeit. 

Der Mensch steht über den Engeln. Der Apostel Paulus lehrte, daß der Mensch die Engel rich-

ten werde. Christus ist Gott-Mensch, aber nicht Gott-Engel. Nur im Christentum sind die ers-

taunlichen Worte des Seligen Angélo de Foligno möglich: „Dans l’immense ténèbre je voie la 

Trinité sainte et dans la Trinité, aperçue dans la nuit, je me voie moi même, debout, en 

centre“. Das alttestamentliche, jüdische religiöse Bewußtsein behauptete die Trennung und 

die Unendlichkeit der Distanz zwischen Gott und dem Menschen. Und für das griechische Be-

wußtsein sind „Menschentum und Götterwesen örtlich und wesentlich getrennt und unter-

schieden und sollen es bleiben“ (E. Rohde). Der Mensch gehört der natürlichen Welt an und 

ist ihren Gesetzen untertan. Aber durch Christus = den Gottmenschen wird er bis zu den Gip-

feln der Göttlichen Trinität emporgetragen und erbt das Göttliche Leben. 

  

 
1 Diese Fragmente stellen eine Umarbeitung einiger Teile meines Buches „Der Sinn des Schaffens. Versuch ei-

ner Rechtfertigung des Menschen“ mit Ergänzungen aus meinen anderen Arbeiten dar. 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 2 11.05.2024 

§ 1 

Der Mensch ist der Kreuzungspunkt zweier Welten; das bezeugt die Doppelheit seines Selbst-

bewußtseins, die sich durch seine ganze Geschichte hindurchzieht. Der Mensch ist sich seiner 

Zugehörigkeit zu zwei Welten bewußt, seine Natur ist zwiefach, und in seinem Bewußtsein 

siegt bald die eine, bald die andere Natur. Der Mensch ist sich seiner Majestät und Macht und 

seiner Nichtigkeit und Schwäche, seiner königlichen Freiheit und seiner knechtischen Abhän-

gigkeit bewußt, er erkennt sich als Bildnis und Ebenbild Gottes und als Tropfen im Meer der 

natürlichen Notwendigkeit. Fast mit gleichem Recht kann man von dem göttlichen Ursprung 

des Menschen und von seinem Ursprung aus den niederen Formen der organischen Natur 

sprechen. Fast mit der gleichen Kraft der Argumentation verteidigen die Philosophen die ur-

sprüngliche Freiheit des Menschen und den vollständigen Determinismus, welcher den Men-

schen einen fatalen Tribut an die natürliche Notwendigkeit entrichten läßt. Der Mensch ist 

eine von den Erscheinungen dieser Welt, eines von den Dingen in dem natürlichen Kreislauf 

der Dinge; und der Mensch tritt aus dieser Welt als Bildnis und Ebenbild des absoluten Seins 

heraus und überragt alle Dinge der natürlichen Ordnung. Ein sonderbares sich doppelndes und 

doppelsinniges Wesen, welches eine königliche und eine knechtische Gestalt hat, ein freies 

und gefesseltes, ein starkes und schwaches Wesen, welches die Majestät mit der Nichtigkeit, 

das Ewige mit dem Vergänglichen in einem Sein vereinigt. Alle tiefgründigen Menschen ha-

ben das empfunden. Pascal, welcher das geniale Gefühl des antinomischen Charakters des re-

ligiösen Lebens hatte, begriff, daß das gesamte Christentum mit dieser Doppelheit der 

menschlichen Natur verbunden sei. „Nulle autre religion que la chrétienne n’a connu que 

l’homme est la plus excellente créature et en même temps la plus misérable.“ Jakob Böhme 

sagt: „Nun — siehe Mensch, wie du bist irdisch und dann auch himmlisch, in einer Person 

vermischt und trügest das irdische und dann auch das himmlische Bild in einer Person.“ 

Es ist fast unbegreiflich, wie ein Bruchteil der Natur, welcher in allem von ihrem unabwend-

baren Kreislauf abhängt, sich gegen die Natur zu empören erkühnte und seine Rechte auf ei-

nen andern Ursprung und eine andere Bestimmung geltend zu machen. Das höhere Selbstbe-

wußtsein des Menschen ist aus der natürlichen Welt unerklärbar und bleibt ein Geheimnis für 

diese Welt. Die natürliche Welt wäre außerstande, in dem höheren Selbstbewußtsein des Men-

schen über sich hinauszuwachsen; in den natürlichen Kräften „dieser Welt“ ist keine Möglich-

keit eines solchen Selbstbewußtseins angelegt. Der Mensch legt rechtfertigende Dokumente 

seines aristokratischen Ursprungs vor. Der Mensch ist nicht nur von dieser, sondern auch von 

jener Welt, nicht nur von der Notwendigkeit, sondern auch von der Freiheit, nicht nur von der 

Natur, sondern auch von Gott. Der Mensch kann sich als notwendigen Teil der Natur erken-

nen und kann von diesem Bewußtsein erdrückt sein. Aber das Sich-Erkennen als Teil der na-

türlichen Welt ist ein sekundäres Faktum des menschlichen Selbstbewußtseins; — ursprüng-

lich ist der Mensch sich gegeben, und er erlebt sich als außernatürliches, außerweltliches Fak-

tum. Der Mensch ist tiefer und ursprünglicher als seine biologische, psychologische und sozi-

ologische Seite. Der Mensch, der Allmensch, der Träger der absoluten Menschlichkeit, der 

nach seiner Ohnmacht in der natürlichen Welt, nach seinem Herabsinken in die natürliche 

Notwendigkeit zum Bewußtsein kam, ist sich seiner unendlichen Natur bewußt, welche durch 

keine zeitlichen Verwirklichungen befriedigt und gesättigt werden kann. Im Leben des Men-

schen ist alles vergänglich, alles leugnet die Ewigkeit Die Doppelheit der menschlichen Natur 

ist so erstaunlich, daß sowohl die Naturalisten und Positivisten von dem Menschen mit Über-

zeugungskraft lehren wie auch mit nicht geringerer Überzeugungskraft die Supranaturalisten 

und Mystiker. 

Das Faktum des menschlichen Daseins und das Faktum seines Selbstbewußtseins sind die ge-

waltige und einzige Widerlegung jener scheinbaren Wahrheit, daß die natürliche Welt — die 

einzige und endgültige ist. Der Mensch ist seinem Wesen nach ein Biß in der natürlichen 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 3 11.05.2024 

Welt, er geht in sie nicht ein. Die Gipfel und Tiefen der geistigen Welt des Menschen enthül-

len und beweisen das Dasein einer geistigen Welt. Die gelehrten Rationalisten sind gezwun-

gen, vor der Tatsache des Selbstbewußtseins Christi, vor der Unerklärlichkeit dieses göttli-

chen Selbstbewußtseins ratlos stehen zu bleiben. Geradeso müssen die gelehrten Rationalisten 

auch vor der Tatsache des Selbstbewußtseins des Menschen stehen bleiben, denn dieses 

Selbstbewußtsein ist der natürlichen Welt transzendent und aus ihr unerklärlich. Zwischen 

dem Selbstbewußtsein Christi und dem Selbstbewußtsein des Menschen besteht eine tiefge-

hende Analogie. Nur die Offenbarung Christi gibt den Schlüssel zur Enthüllung des Geheim-

nisses vom menschlichen Selbstbewußtsein. Das höchste Selbstbewußtsein des Menschen ist 

die absolute Grenze für alle wissenschaftliche Erkenntnis. Mit vollem Recht erkennt die Wis-

senschaft den Menschen nur als einen Teil der natürlichen Well und stößt an die Doppelheit 

des menschlichen Selbstbewußtseins als an ihre Grenze. Aber auch die Philosophie des höchs-

ten Selbstbewußtseins des Menschen ist nur dann möglich, wenn sie an der Tatsache der reli-

giösen Offenbarung des Menschen bewußt orientiert ist. Die religiöse Anthropologie hat es 

nicht mit dem Faktum des Menschen als Objekt der wissenschaftlichen Erkenntnis zu tun, 

sondern mit dem Faktum des Menschen als Subjekt des höheren Selbstbewußtseins, mit ei-

nem außernatürlichen und außerweltlichen Faktum. Darum erfaßt die religiöse Anthropologie 

die Natur des Menschen als Bildnis und Ebenbild Gottes, als Mikrokosmos, als oberstes Zent-

rum des Seins und verbreitet Licht über die geheimnisvolle Doppelheit der menschlichen Na-

tur. Die religiöse Anthropologie hängt nicht von der wissenschaftlichen Anthropologie ab, 

denn der Mensch ist für sie kein natürliches Objekt, sondern ein übernatürliches Subjekt. 

Die Philosophie war in größerem oder geringerem Grade durch die abhängige Lage des Men-

schen in der natürlichen Welt unterdrückt. Nur in der mystischen und teilweise in der okkul-

ten Philosophie wurde die Lehre vom Menschen als Mikrokosmos verkündet, wurde der 

Mensch in das Geheimnis seiner selbst eingeweiht, von der Unterdrückung durch die natürli-

che Well befreit. Nur die Mystiker begriffen, daß alles, was im Menschen vor sich geht, eine 

universale Bedeutung hat und sich im Kosmos ausprägt, wußten, daß die seelischen Elemente 

kosmisch sind, daß man im Menschen alle Schichtungen des Universums, alle Bestandteile 

des Kosmos aufzeigen kann. Die Mystik war stets jenem Psychologismus entgegengesetzt, 

welcher im Menschen ein in sich geschlossenes individuelles Wesen, einen Bruchteil der Welt 

erblickt. Die Psychologie der Mystiker ist immer kosmisch. Jene Philosophie, welche im 

Menschen nur eine Teil-Erscheinung der natürlichen Welt erblickt, sieht am wenigsten im 

Menschen einen Kosmos, eine kleine Welt. Und nur jene Philosophie ist imstande, den Kos-

mos im Menschen zu durchschauen, welche sieht, daß der Mensch alle Erscheinungen der na-

türlichen Welt überragt und das höchste Zentrum des Seins ausmacht. Die Grundlagen für 

eine wahrere Lehre vom Menschen kann man in der Kabbala, in den hermetischen Büchern, 

bei Jakob Böhme und bei Franz Baader finden. Dort finden wir die Lehre vom himmlischen 

Adam, vom Adam Kadmon. Bei Böhme im „Mysterium magnum“ (einer Interpretation des 

ersten Buches Mosis) werden die Fesseln der Begrenztheit und Unterdrücktheit im alttesta-

mentlichen Bewußtsein der Menschheit von der Bibel fortgenommen und die kosmogoni-

schen und anthropogonischen Wahrheiten enthüllt. Die Bibel wird nicht alttestamentlich, son-

dern neutestamentlich im Lichte der Offenbarung vom Neuen Adam ausgelegt. Böhme be-

greift schon die Verbindung des anthropologischen Bewußtseins mit dem christologischen. 

Aber für eine positive religiöse Anthropologie leistet die Mystik des losgelösten und abstrak-

ten monistischen Typus, die Mystik Indiens, Plotins und Ekkehardts wenig. In der Mystik die-

ses Typus versinkt der Mensch und verschwindet im Göttlichen. Und am wenigsten kann man 

die wahre religiöse Anthropologie in der Anthroposophie Rudolf Steiners finden. Für die sich 

so zu unrecht nennende Anthroposophie ist der Mensch nur ein vorübergehendes Moment der 

kosmischen Evolution, er gestaltet und zersetzt sich im Kosmos, er ist ein Kind der Welt, kein 

Kind Gottes. Die Anthroposophie ist monistisch und naturalistisch. Sie kennt die Kategorie 

der Freiheit nicht. Sie überträgt auf die geistigen Welten Häckel, seinen Naturalismus und 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 4 11.05.2024 

Evolutionismus. Die Anthroposophie hebt den Menschen auf, wie die Theosophie Gott auf-

hebt. Beide haben nur das Recht, sich Kosmosophie zu nennen. Das christliche anthropologi-

sche Bewußtsein befreit den Menschen von der Unterdrückung durch den Kosmos, obwohl es 

im Menschen einen Mikrokosmos sieht. 

Der naturalistische Anthropozentrismus hält der Kritik nicht stand und kann nicht wiederher-

gestellt werden. Kopernikus und Darwin haben ihn vernichtet und die Idee der zentralen Stel-

lung des Menschen für das wissenschaftliche Bewußtsein unannehmbar gemacht. Der ge-

schlossene Himmel der mittelalterlichen und der antiken Welt wurde aufgeschlossen, und es 

zeigte sich eine Unendlichkeit von Welten, in welcher sich der Mensch verlor. Kopernikus 

wies nach, daß die Erde nicht das Zentrum des Kosmos sei, und daß sich die Welten nicht um 

sie drehen. Die Erde ist einer von den Planeten, ihr Platz ist ein sehr bescheidener. Darwin 

zeigte, daß der Mensch nicht das absolute Zentrum dieses bescheidenen Planeten Erde ist: er 

ist eine der Formen des organischen Lebens auf der Erde, eines der Momente der Evolution. 

Also zwang die Wissenschaft die Erde und den Menschen zur Bescheidenheit, setzte deren 

natürliches Selbstgefühl herab. In der natürlichen Welt nimmt der Mensch keine ausschließli-

che Stellung ein. Er tritt in den Kreislauf der Natur ein als eine von den Erscheinungen, als ei-

nes von den Dingen. Wenn jetzt der Mensch in der Nacht in den Sternenhimmel schaut, fühlt 

er sich in dieser Unendlichkeit von Welten verloren, von dieser schlechten Unendlichkeit er-

drückt. Die ungeheuren Elemente der natürlichen Welt, welche sich überall zu einer schlech-

ten Unendlichkeit auswachsen, — die schlechte Vielheit der Sonnen-Welten und die schlechte 

Vielheit der Mikroorganismen, der Über- und Unter-Welten — nehmen dem Menschen sein 

königliches und ausschließliches Selbstbewußtsein. Als ausschließlich natürliches Wesen ist 

der Mensch nicht Mittelpunkt und nicht König des Weltalls, sondern einer von vielen, und er 

ist gezwungen, mit unendlich vielen Wesen und Kräften, die ebenfalls auf Erhöhung An-

spruch erheben, um seine Stellung zu kämpfen. 

Aber das Scheitern des naturalistischen Anthropozentrismus, welcher in naiver Weise die Be-

deutung des Menschen an die natürliche Welt knüpft, ist noch nicht der Untergang des höhe-

ren Bewußtseins des Menschen als eines Mikrokosmos, als des Mittelpunkts und Königs vom 

Weltall. Nur die kindliche Wissenschaft der Bibel, die naive biblische Astronomie, Geologie 

und Biologie gehen zugrunde, aber die biblische religiöse Wahrheit vom Menschen bleibt be-

stehen. Der Mensch beansprucht unermeßlich viel mehr als jenes Selbstbewußtsein, welches 

der naturalistische Anthropozentrismus ihm zu geben imstande ist. Belustigend ist die Anma-

ßung der Menschen des Mittelalters, ihre Bedeutung mit der naiven Wissenschaft der mensch-

lichen Kindheit sicher zu stellen. Der unendliche Geist des Menschen erhebt Anspruch auf ei-

nen absoluten übernatürlichen Anthropozentrismus, er erkennt sich als absoluten Mittelpunkt 

nicht eines gegebenen, geschlossenen Planeten-Systems, sondern des ganzen Seins, aller geis-

tigen Welten. Der Mensch ist nicht nur ein natürliches, sondern auch ein übernatürliches We-

sen, ein Wesen göttlichen Ursprungs und göttlicher Bestimmung, ein Wesen, das „in dieser 

Welt“ lebt, aber nicht „von dieser Welt“ ist. Dieser absolute Anthropozentrismus, der die 

schlechte Unendlichkeit des gestirnten Himmels durch die im Menschen verbleibende Ewig-

keit überwindet, kann durch keine Wissenschaft vernichtet werden, wie er auch durch keine 

Wissenschaft begründet werden kann. Was kann darüber die Wissenschaft eines Kopernikus, 

Lyell und Darwin sagen? Der von ihr erkannte begrenzte Zustand selbst der natürlichen Welt 

ist durch den Fall des Menschen, durch die Verschiebung des hierarchischen Mittelpunkts des 

Universums erzeugt. Und die Erde fiel mit dem Menschen zugleich, trat in den Kreislauf der 

natürlichen Notwendigkeit ein. 

Ein bedeutsames Zeichen der Erniedrigung des Menschen äußert sich schon darin, daß der 

Mensch das Licht von der Sonne erhält, und daß sein Leben sich um die Sonne dreht. Daß die 

Sonne dem Menschen von außen leuchtet, ist eine ewige Erinnerung daran, daß die Menschen 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 5 11.05.2024 

wie auch alle Dinge der Welt an sich im ewigen Dunkel sind, die innere Ausstrahlung des 

Lichtes eingebüßt haben. Die Sonne hätte im Menschen, dem Mittelpunkt des Kosmos sein 

sollen, der Mensch hätte die Sonne der Welt sein sollen, um die sich alles dreht. Der Logos — 

die Sonne im Menschen selbst soll leuchten. Angelus Silesius sagt: „Ich selbst muß Sonne 

sein, ich muß mit meinen Strahlen das farbenlose Meer der ganzen Gottheit malen.“ Die 

Sonne ist aber außerhalb des Menschen, und der Mensch ist im Dunkel. Das Licht des Lebens 

in der natürlichen Welt hängt von einem äußeren und fernen Quell ab. Wenn die Sonne erlö-

schen wird, dann werden alle Wesen und alle Dinge der natürlichen Welt in ein undurchdring-

liches Dunkel stürzen, das Leben wird aufhören. Der vorweltliche Fall des Menschen war 

seine Verdrängung als hierarchisches Zentrum. In der natürlichen Welt, in der metaphysischen 

Gestaltung unseres Planetensystems fand das seinen Widerhall darin, daß die Sonne von innen 

nach außen verdrängt wurde. Der Mensch fiel, und die Sonne ging von ihm. Die Erde mit dem 

auf ihr lebenden Menschen fing an, sich um die Sonne zu drehen, während die ganze Welt 

sich um den Menschen und seine Erde hätte drehen und durch den Menschen, durch den in 

ihm wohnenden Logos das Licht hätte erhalten sollen. Aber die Sonne kehrt in das Innere des 

Menschen nur durch die Inkarnation des Absoluten Menschen — des Logos in der Welt wie-

der. Der Logos ist der Absolute Sonnen-Mensch, der dem Menschen und der Erde ihre in der 

natürlichen Welt verloren gegangene, absolute, zentrale Stellung wiedergibt. Das höhere 

Selbstbewußtsein des Menschen ist das christologische Bewußtsein. Und dieses christologi-

sche Selbstbewußtsein des Neuen Adams überragt das Selbstbewußtsein des Ur-Adams, be-

zeichnet eine neue Phase in der Erschaffung der Welt. 

§ 2 

Die zentrale ontologische Idee des Christentums ist die Idee der zwei-einen Natur — der gött-

lichen und der menschlichen —, welche geheimnisvoll in eine Natur verwandelt sind. Die er-

reichte Einheit ist keine abstrakte, sondern eine konkrete — die menschliche Natur verschwin-

det nicht in der göttlichen. Christus ist ein vollkommener Gott und ein vollkommener 

Mensch, in ihm ist der menschliche und der göttliche Wille, in ihm hat sich der menschliche 

Wille in den göttlichen verwandelt. Das eben ist das zentrale Geheimnis des Christentums, 

und es bildet stets Schwierigkeiten für die kleine Vernunft, für den Verstand. Die ihren eige-

nen Kräften überlassene, von der Gnade nicht erleuchtete menschliche Vernunft strebt ge-

wöhnlich darnach, die Wahrheit von der Zwei- Einheit mit der Wahrheit von der Einheit zu 

vertauschen, d. h. sie auf das Monophysitentum, auf den Monismus zurückzuführen: Christus 

ist nur Gott, seine menschliche Natur aber ist scheinbar. Oder — Christus ist nur Mensch, 

aber in ihm enthüllte sich das göttliche Prinzip. Der rationale menschliche Gedanke schwang 

zwischen Monismus und Dualismus. Es gibt keine größere Schwierigkeit für das rationale Be-

wußtsein, als das Geheimnis der Zwei-Einheit zweier Naturen zu begreifen: diese Schwierig-

keit sehen wir an dem Beispiel des klassischen deutschen Idealismus des 19. Jahrhunderts, 

welcher eine monophysitische Häresie darstellt. Fichte, Hegel, sogar Schelling — wiewohl in 

seiner letzten Periode in minderem Grade — sind Monisten, Monophysiten: sie erkennen nur 

eine Natur, die göttliche, an, in welcher der Mensch, die Selbständigkeit der menschlichen 

Natur verschwindet. Der deutsche Idealismus konnte das religiöse Problem des Menschen nie-

mals lösen, es nicht einmal stellen. Er verneint die ursprüngliche Freiheit des Menschen; für 

ihn ist nur Gott frei. Der Mensch verschwindet in dem Welt- Geist, in der Welt-Vernunft, in 

dem Welt-Ich, in dem unpersönlich Göttlichen. Der Mensch muß stille werden, in ihm denkt 

und will der Geist, die Gottheit, welche sich allmählich in der Geschichte des menschlichen 

Selbstbewußtseins entfaltet. Das Fichtesche „Ich“ ist die Negation des Menschen, die Nega-

tion der Persönlichkeit, es ist kein menschliches „Ich“. Dem deutschen Idealismus war die Of-

fenbarung der zwei-einen Natur Christi = des Gottmenschen fremd. Indem deutschen idealisti-

schen Bewußtsein war Christus ein Mensch, in dem sich die Gottheit enthüllte. Es gibt nur 

eine Natur — die göttliche. Aber es gibt verschiedene Grade ihrer Entfaltung. Der Mensch ist 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 6 11.05.2024 

nur ein Moment der Entfaltung der göttlichen Natur. Dieses Monophysitentum erhielt seinen 

extremen und reinsten Ausdruck in Eduard von Hartmanns ,,Religion des Geistes“ und offen-

barte hier seine antichristliche Natur. Dieses Monophysitentum war schon in der Mystik Ek-

kehardts angelegt, für welchen der Mensch nur ein Fall, ein Abfall von der Gottheit ist, und 

für den die Wiederkehr in den Schoß der Gottheit eine Überwindung des Menschen, seine Ab-

schaffung als sündiges Phantom bedeutet. Die Neigung zum Monophysitentum war im Protes-

tantismus, bei Luther und bei Calvin, stets vorhanden, und man kann sie auch bei einem der 

interessantesten protestantischen Theologen, bei Karl Barth, dem Verfasser des „Römerbrie-

fes“, sowie auch bei Gogarten sehen. Diese Neigung bestand auch in der quietistischen Mys-

tik, welche die menschliche Natur endgültig zum Schweigen, zur absoluten Passivität ’zu 

bringen bestrebt war. Der monophysitische Irrweg steht nicht nur im Gegensatz zum Wesen 

des Christentums, er widerspricht auch dem Urphänomen, des religiösen Lebens. Das Ge-

heimnis des Christentums und das Geheimnis alles religiösen Lebens liegt in dieser Begeg-

nung zweier Naturen, in der Begegnung des Menschen und Gottes, nicht aber in der mono-

physitischen Offenbarung des einen göttlichen Prinzips, das der Welt zugrunde liegt. Das reli-

giöse Leben ist seiner Natur nach dramatisch. Angelus Silesius hat das Drama der Liebe, wel-

ches dem Christentum zugrunde liegt, kühn zum Ausdruck gebracht, als er sagte: „Ich weiß, 

daß ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben, werd’ ich zunicht, er muß von Not den Geist 

aufgeben.“ Wenn der Mensch nicht ist, so ist auch Gott nicht. Gott bedarf des Menschen, Gott 

will, daß nicht nur Er sei, sondern auch der Mensch, der Geliebte und der Liebende. 

Das religiöse Leben ist die Bewegung von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott. 

Das religiöse Urphänomen ist eine doppelte Offenbarung: die Offenbarung Gottes im Men-

schen und die Offenbarung des Menschen in Gott. Darum ist die wahre, vollständige und voll-

kommene Religion die Religion des Gottmenschen und des Gottmenschentums. Im Menschen 

offenbart sich Gott und das Göttliche. Dieser Art sind alle Religionen: sie alle verkündeten 

dieses große Ereignis. Die ganze Kompliziertheit und die ganze Tragik des religiösen Schick-

sals der Menschheit wird dadurch bestimmt, daß es auch eine andere Seite im religiösen Pro-

zeß gibt. Nicht nur Gott muß sich im Menschen offenbaren, sondern auch der Mensch in Gott. 

Die Offenbarung Gottes gegenüber dem Menschen muß die Offenbarung des Menschen ge-

genüber Gott zur Antwort haben. Es gibt eine menschliche Sehnsucht nach Gott, aber es gibt 

auch eine göttliche Sehnsucht nach dem Menschen. Gott ist die größte Idee, das größte The-

ma, die größte Sehnsucht des Menschen. Der Mensch ist die größte Idee, das größte Thema, 

die größte Sehnsucht Gottes. Das Problem Gottes ist ein menschliches Problem. Das Problem 

des Menschen ist ein göttliches Problem. In seiner Offenbarung offenbart Gott dem Menschen 

nicht alles; er läßt im Verborgenen, was der Mensch selbst Gott offenbaren soll. Gott erwartet 

vom Menschen unerläßlich viel mehr als die Erfüllung des von ihm offenbarten Willens, als 

den Gehorsam gegenüber diesem Willen, — er erwartet die Offenbarung des schöpferischen 

Willens, die Offenbarung der schöpferischen Freiheit des Menschen selbst. Der Mensch soll 

Gott aus Liebe zu Ihm, in Beantwortung der göttlichen Liebe, den ganzen Überfluß seiner 

schöpferischen Kräfte geben. Es gibt eine göttliche Sehnsucht nach dem Menschen, nach sei-

nem Anderen, die Sehnsucht des Liebenden, welcher nach der Erwiderung der Liebe dürstet. 

Darin liegt das göttliche Mysterium. 

Die offizielle theologische Lehre von der Unbeweglichkeit Gottes, von der Unmöglichkeit ei-

nes Prozesses und einer Bewegung in Gott ist exoterisch. So muß jeder abstrakte Theismus, 

der abstrakte Monotheismus denken. Jenes Argument, daß die Bewegung in Gott unmöglich 

sei, weil Gott vollkommen, die Bewegung aber ein Anzeiger der Unvollkommenheit, der 

Mangelhaftigkeit, der Bedürftigkeit sei, ist hoffnungslos rationalistisch. Ist denn aber das voll-

ständige Fehlen der schöpferischen Bewegung nicht mangelhaft, weist denn die Unbeweglich-

keit nicht auf einen Mangel hin? Von Gott sind nur antinomische Gedanken möglich. Gott ist 

in Wahrheit die coincidentia oppositorum, und in Gott muß man die Vereinigung der voll-



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 7 11.05.2024 

kommenen Ruhe mit der tragischen Bewegung, der Seligkeit mit dem Leiden denken. Es gibt 

eine Tragödie in Gott, ein göttliches Mysterium, ein ursprüngliches und ewiges Mysterium 

des Geistes. Und am meisten muß dies das Christentum anerkennen. Das Christentum ist die 

Religion des leidenden Gottes, die Religion der Leiden des Herrn. Das Christentum lehrt, daß 

Gott selbst die Nacht in Gethsemane und die Pein auf Golgatha erlebte. Golgatha ist eine Tra-

gödie in Gott, nicht nur eine Tragödie in der Welt, eine tragische Bewegung in dem Schoße 

des göttlichen Lebens. Gott ist Leben, Schicksal, Mysterium, keine erstarrte Substanz. Der 

christliche Gott ist der Gott der Liebe, — nicht der abstrakten, unpersönlichen, sondern der 

konkreten, persönlichen Liebe. Er ist ein Liebender und ein die Erwiderung der Liebe Erwar-

tender. Aber die Liebe ist eine tragische Bewegung. Die göttliche Tragödie ist die Tragödie 

der Liebe und der Freiheit. Die Erwiderung der Liebe kann nur freie Liebe sein. Gott erwartet 

vom Menschen die freie Liebe. Die göttliche Sehnsucht, die göttliche Not ist der menschli-

chen Freiheit zugewandt. Gott braucht nicht die erzwungene Liebe des Menschen, dessen er-

zwungene Unterwerfung unter seinen Willen. Gott braucht die Freiheit des Menschen, die 

freie Zugewandtheit des Menschen zu Gott. Es gäbe keine Tragödie im Weltleben, wenn Gott 

der Freiheit nicht bedürfte, wenn der Sinn des Weltlebens nicht in die Freiheit gelegt würde. 

Die Freiheit ist immer tragisch, sie erzeugt die Leiden des Lebens. Eine zwangsmäßige Ein-

richtung des Weltlebens würde die Leiden abwenden, die Tragödie der Welt überflüssig ma-

chen. Der Mensch ist oft, nur zu oft damit einverstanden, sich von der Freiheit loszusagen, um 

die Qualen und Leiden des Lebens zu vermindern, die Tragödie des Lebens abzuschwächen. 

Der Mensch ist damit einverstanden, auf die Freiheit zu verzichten. Aber Gott, — Gott und 

nicht der Mensch — kann nicht, ist nicht damit einverstanden, auf die Freiheit des Menschen 

zu verzichten. Gott bedarf der Freiheit des Menschen, der Freiheit der Welt. Darin hat Er den 

Sinn des menschlichen und des universalen Lebens gelegt. Solcher Art ist das göttliche Mys-

terium des Seins, das Mysterium des Lebens. Es ist das Mysterium der Liebe und der Freiheit. 

In ihm wird Gott im Menschen und der Mensch in Gott geboren. Im Gottmenschen Christus 

vereinigen sich beide Geburten in eine, beide Bewegungen — die von Gott und die vom Men-

schen — sind in einen einzigen Drang verwandelt. „Ich und der Vater sind eins.“ Durch 

Christus — den vollkommenen Gott und den vollkommenen Menschen — vollzieht sich die 

erwiderte Offenbarung des Menschen gegenüber Gott. Diese Bewegung muß im himmlischen 

Adam beginnen, um dann auf das in ihm beginnende neue Menschengeschlecht überzugehen. 

In dieser Bewegung muß der Mensch an der göttlichen Schöpfung teilhaben. Die Weltschöp-

fung ist noch nicht vollendet. Sie wird im Menschen und durch den Menschen vollendet, aber 

die mit dem Menschen verbundene Schöpfung ist mit der Freiheit verbunden und kann daher 

widergöttlich sein. Darin liegt die Tragödie des Weltlebens. Der Mensch kann seine schöpfe-

rische Offenbarung Gott zuwenden, aber auch dem Teufel. In dem menschlichen Schaffen 

vermischt sich die Wahrheit mit der Lüge, das Gute mit dem Bösen, die Schönheit mit der 

Mißgestalt, das Göttliche mit dem Teuflischen. Gott leidet und verblutet, wenn der Mensch 

seine Liebe nicht Ihm zuwendet. Aber das bleibt einstweilen verborgen. Das ist das Geheim-

nis der Freiheit. L. Blois hatte ein außergewöhnliches Gefühl für den einsam und verlassen 

leidenden Gott. Dieser Aspekt Gottes war in der Offenbarung verborgen, er blieb verhüllt. 

§ 3 

Der Religion, dem Christentum liegt ein Mythus zugrunde, der Mythus von Gott und dem 

Menschen, vom Gottmenschen. Dieser Mythus ist die größte Realität. Der Mythus ist der Rea-

lität näher als der Begriff, der Mythus ist ontologischer als der Begriff. Das Geheimnis des 

Christentums, das Geheimnis der göttlichen Zwei-Einheit und der menschlichen Natur ist im 

Begriffe nicht ausdrückbar. Der Mythus ist die konkrete Erzählung eines Ereignisses, das sich 

in der geistigen Welt, in der Tiefe des Seins zugetragen hat, und in der empirischen Welt sym-

bolisiert, gekennzeichnet ist. Solcher Art ist der Mythus vom Sündenfall Adams und Evas. 

Das ist das realste Ereignis, welches sich in der geistigen Welt, in der Tiefe des Seins zuge-



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 8 11.05.2024 

tragen hat, und in der einfachen Erzählung von dem Ereignis, das sich in der empirischen 

Wirklichkeit begeben hat, symbolisiert ist. Man kann keinen rationalen Begriff vom Sünden-

fall bilden. Auch von dem Geheimnis der göttlichen Trinität kann man einen solchen Begriff 

nicht bilden. Hier ist nur der Mythus möglich. Aber es ist notwendig, sich endgültig von dem 

Gedanken zu befreien, daß der Mythus keine Realität sondern eine Erfindung sei. Dem My-

thus liegt eine größere Realität als den rationalen Begriffen zugrunde. Der Mythus ist mit dem 

Symbol verbunden. Er ist eine Symbolisierung, eine Bezeichnung dessen auf dem einen Plan, 

was auf dem andern vor sich geht. Das religiöse Bewußtsein ist immer eine mythologische 

und symbolische Erkenntnis. Das Symbol spricht immer von der Unerschöpflichkeit und Un-

endlichkeit jenes religiösen Gegenstandes, welcher erkannt wird, von seiner Undurchdring-

lichkeit für den logischen Begriff. Die apophatische, negative Theologie hat diese Wahrheit 

immer verstanden, aber die positive, kataphatische Theologie hat sie oft ignoriert. Religion ist 

nicht nur die Offenbarung der Gottheit sondern auch ihre Verhüllung. Die Gottheit offenbart 

und verhüllt sich. Ein verborgenes Geheimnis liegt dem religiösen Leben zugrunde. Die Of-

fenbarung ist kein Ereignis in der äußeren, gegenständlich materiellen Welt, sie ist ein Ereig-

nis in der geistigen Welt. Man darf die Offenbarung nicht naiv-realistisch auffassen. Nur der 

symbolische Realismus entspricht der Natur der Offenbarung. Der den Menschen mit der 

Tiefe des göttlichen Lebens verbindende Geist wurde gleichsam aus dem Menschen herausge-

nommen und nach außen, in die transzendente Ferne projiziert. Der Mensch fiel vom eigenen 

Geiste ab. Ihm verblieb nur die Seele und der Leib. Als psychophysisches Wesen wurde er zu 

einer geschlossenen Monade, die von dem geistigen Leben, welches ihm nach der Erstgeburt, 

nach der Gottähnlichkeit gehört, isoliert ist. Mit Mühe kehrt der Mensch zu seinem Geist, in 

seine geistige Heimat zurück, und auf dem Wege stellt sich ihm die geistige Heimat als trans-

zendente Ferne dar. In der Mystik werden der Geist und das geistige Leben dem Menschen 

immanent. Das Geheimnis des göttlichen Lebens ist dem Menschen näher und auch wieder 

ferner von ihm, als dies dem naiv-realistischen theologischen Bewußtsein erscheint. Der Sym-

bolismus entspricht einem vertieften, geistigeren Zustand des Bewußtseins. Die symbolische, 

d. h. apophatische Theologie hütet die göttlichen Geheimnisse vor der Rationalisierung und 

nähert sie dem Menschen. Das Symbol ist ein Band zwischen zwei Welten und der Hinweis 

auf die Unerschöpflichkeit der anderen Welten. Der symbolische Mythus von der Begegnung 

Gottes und des Menschen, vom Gott-Menschen liegt dem Christentum zugrunde. 

Der Mensch ist mehr als Kreatur. Die Lehre vom Menschen als einer Kreatur ist eine exoteri-

sche Lehre im Christentum. Die großen christlichen Mystiker erhoben sich über diese Lehre 

und enthüllten die Gottheit des Menschen. Der Mensch ist das göttliche Andere, der göttliche 

Geliebte, von dem die Erwiderung der Liebe erwartet wird. Das ist kein Monismus, kein Pan-

theismus, für den der Mensch in der Gottheit verschwindet, für den er nur ein Teilchen der un-

persönlichen Gottheit ist. Der Mensch ist die andere Person des göttlichen Mysteriums. Sein 

Bewußtsein seiner Kreatürlichkeit ist nur eine Widerspiegelung der Entfernung und des Ab-

falls von Gott. Es entspricht jenem Akt des Mysteriums, in dem die Zersplitterung der göttli-

chen Wirklichkeit stattfindet. Die Wahrheit vom Menschen ist im Christentum nicht endgültig 

und nicht vollständig offenbart. In der religiösen Anthropologie bleibt ein Teil der Wahrheit 

verhüllt. Dem Menschen selbst wird überlassen, diesen im freien schöpferischen Akt des 

Selbstbewußtseins endgültig zu offenbaren. Wenn die ganze Wahrheit vom Menschen offen-

bart wäre, so bliebe für den Menschen nichts mehr übrig. Verborgen bliebe der göttliche Ge-

danke vom Menschen — die Offenbarung seiner schöpferischen Freiheit durch den Menschen 

selbst, die freie Antwort an Gott, die freie Liebe zu Gott. 

  



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 9 11.05.2024 

§ 4 

Die drückende Leblosigkeit der Natur kann aus der falsch gerichteten Freiheit des Lebendigen 

begriffen werden. Die Natur ist eine organische Hierarchie lebendiger Wesen. Die Materialität 

ist nicht nur eine Inkarnation des lebendigen Geistes, sie ist auch ein Schwerwerden, eine Fes-

selung und Knechtung des Geistes, auf ihr liegt der fatale Stempel des Falles, des Herabsin-

kens in tiefere Sphären. Der Mensch ist ein Mikrokosmos, die höchste königliche Stufe der 

Hierarchie der Natur als lebendigen Organismus. Der Mensch ist für die I ganze Naturordnung 

verantwortlich, und was in ihm vor sich geht, prägt sich in der ganzen Natur aus. Der Mensch 

belebt, vergeistigt die Natur durch seine schöpferische Freiheit und macht sie leblos, fesselt 

sie durch seine Knechtschaft und durch den Sturz in die materielle Notwendigkeit. Der Sturz 

des höchsten hierarchischen Zentrums der Natur zieht den Sturz der ganzen Natur, aller ihrer 

tieferen Stufen nach sich. Die ganze Natur stöhnt und weint und wartet auf Befreiung. Das 

Lebloswerden der Natur und ihre schlechte Materialisation, kraft deren alle Wesen der Welt 

der Herrschaft der Notwendigkeit verfielen und aus dem Zustand der Begrenztheit keinen 

Ausweg finden, dies alles ging aus von dem Sturze des Menschen, von dem schlechten Platz-

wechsel des hierarchischen Mittelpunkts des Weltalls. Der Grad der Verantwortlichkeit für 

jenen Zustand, in dem sich die erstarrte Natur befindet, hängt von dem Grade der Freiheit und 

von dem hierarchischen Platz im Kosmos ab. Am meisten verantwortlich ist der Mensch und 

am wenigsten. — die Steine. Der König ist verantwortlicher als der letzte seiner Untertanen. 

Des Menschen Sturz und der ihm folgende Verlust der königlichen Freiheit und das Herabsin-

ken in tiefere Sphären der Notwendigkeit nahmen dem Menschen seinen Platz in der Natur 

und brachten ihn in knechtische Abhängigkeit von den tieferen Sphären der natürlichen Hier-

archie. Der Mensch, der die Natur durch seinen Sturz entstellte, stieß überall auf den Wider-

stand des Mechanismus der Natur und verfiel der Unfreiheit und natürlichen Notwendigkeit. 

Steine, Pflanzen und Tiere ergreifen Besitz vom Menschen und scheinen sich an ihm für die 

eigene Unfreiheit zu rächen. Der Widerstand und die Herrschaft der leb- los-versteinerten 

Teile der Natur, welche endgültig in die materielle Notwendigkeit der untersten Stufen der na-

türlichen Hierarchie versenkt sind, sind der Quell des Kummers und der Not des Menschen, 

des entthronten Königs der Natur. In den Menschen dringt das Leichengift der endgültig abge-

storbenen Teile der Natur ein und macht ihn leblos, zwingt ihn, das Schicksal des Staubes und 

des Schmutzes zu teilen. Der Mensch wird zu einem Teil der natürlichen Welt, zu einer von 

den Erscheinungen der Natur, welche der natürlichen Notwendigkeit unterworfen sind. „Diese 

Welt“, die natürliche Welt, ist durch den Fall des Menschen gestürzt, und der Mensch muß 

sich von den Verlockungen „dieser Welt“ lossagen, die „Welt“ überwinden, um sich die kö-

nigliche Stellung in der Welt wiederzugeben. Nur der Mensch kann die Natur entzaubern und 

beleben, wie er sie gefesselt und ertötet hat. Das Schicksal des Menschen hängt vom Schick-

sal der Natur, vom Schicksal des Kosmos ab, und er kann sich von ihm nicht trennen. Der 

Mensch muß dem Stein dessen Seele zurückgeben, das lebendige Wesen des Steines enthül-

len, um sich von der steinernen, drückenden Gewalt zu befreien. Der leblose Stein liegt als 

schweres Flöz auf dem Menschen, und es gibt keinen anderen Weg, ihn loszuwerden als die 

Befreiung des Steines. Mit seinem ganzen materiellen Bestand ist der Mensch an die Materia-

lität der Natur geschmiedet und teilt ihr Schicksal. 

Gefallen ist nicht der einzelne Mensch, sondern der All-Mensch, der Ur-Adam, und erheben 

kann sich nicht der einzelne Mensch, sondern auch nur der All-Mensch. Der All-Mensch ist 

von dem Kosmos und seinem Schicksal unabtrennbar. Die Befreiung und schöpferische Erhe-

bung des All- Menschen ist die Befreiung und schöpferische Erhebung des Kosmos. Das 

Schicksal des Mikrokosmos und das Schicksal des Makrokosmos sind unzertrennlich, sie fal-

len und erheben sich zusammen. Der Zustand des einen prägt sich im anderen aus, sie durch-

dringen einander gegenseitig. Der Mensch kann sich nicht einfach vom Kosmos entfernen, er 

kann ihn nur verändern und umgestalten. Der Kosmos teilt das Schicksal des Menschen, und 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 10 11.05.2024 

darum teilt der Mensch das Schicksal des Kosmos. Und nur der Mensch, welcher im Kosmos 

den ihm vom Schöpfer vorbereiteten Platz eingenommen hat, ist imstande, den Kosmos in ei-

nen neuen Himmel und in eine neue Erde umzugestalten. Der große Mystiker des orthodoxen 

Ostens, der Hl. Simeon der Neue Theologe, spricht wunderbar schön darüber, wie alle Kreatu-

ren, der Mond, die Sterne, die Quellen, die Luft, die Tiere nach dem Falle Adams auf hörten, 

ihm zu gehorchen und bereit waren, ihn zu überfallen, aber Gott zwang die Kreatur zum Ge-

horsam. 

Die Wiederherstellung des Menschen in seiner Würde konnte nur durch die Erscheinung des 

absoluten Menschen, des Sohnes Gottes in der Welt erfolgen, durch die Menschwerdung Got-

tes. Der Mensch steht nicht nur über allen hierarchischen Stufen der Natur, er steht auch über 

den Engeln. Denn die Engel sind nur die Einfassung des Göttlichen Ruhmes. Die Natur der 

Engel ist statisch. Der Mensch aber ist dynamisch. Der Sohn Gottes wurde Mensch und nicht 

Engel, und der Mensch ist zu einer königlichen und schöpferischen Rolle in der Welt berufen 

— zur Fortsetzung der Schöpfung. Der Mensch ist nach Gottes Bildnis und Ebenbild erschaf-

fen; das Tier nach dem Bildnis und Ebenbild der Engel. Darum sind in der Welt eine dyna-

misch-schöpferische, gott-menschliehe Hierarchie und eine unschöpferische, statische, eng-

lisch- tierische Hierarchie vorhanden. Die Vorherrschaft der Statik über die Dynamik in der 

Kirche, das Absterben des schöpferischen Geistes in ihr ist das Resultat der Vorherrschaft der 

englisch-tierischen Hierarchie vor der gott-menschlichen in ihrer geistigen Ordnung. Der Kle-

rikalismus ist die Herrschaft des englischen Prinzips in der Welt anstatt des menschlichen 

Prinzips. Das Priestertum ist englischer, nicht menschlicher Natur und kann daher in der Welt 

nicht schöpferisch aktiv sein. Das Priestertum ist nur ein Medium des Göttlichen. Die Verlet-

zung der hierarchischen Stellung des Menschen in der Welt erzeugt immer das Böse und die 

Knechtschaft. Der Engel ist nicht die höchste hierarchische Stufe im Kosmos, — diese höch-

ste Stufe ist nur der Mensch — ein Gott, dem Schöpfer ähnlicher Schöpfer. Der Engel, wel-

cher zum König des Kosmos werden wollte, wurde zum Teufel. Böhme sagt: „Dann Luzifer 

ging aus der Ruhe seiner Hierarchie aus in die ewige Unruhe.“ Als dynamisches, schöpferi-

sches Zentrum des Universums wurde der Mensch erschaffen, aber zur Prüfung seiner Freiheit 

folgte er dem gefallenen Engel, welcher Mittelpunkt der Welt hat werden wollen, und verlor 

seinen königlichen Platz, schwächte seine schöpferische Kraft und versank in einen tierischen 

Zustand. Anstatt sich selbst als freien Schöpfer zu bestimmen, unterwarf der Mensch sich dem 

gefallenen Engel. Dem Teufel fehlt die schöpferische, dynamische Kraft, weil auch der Engel 

sie nicht besitzt. Der gefallene Engel lebt durch Lüge und Betrug, indem er seine Ohnmacht 

verbirgt. Aber auch der gefallene Mensch verliert seine schöpferische Kraft nicht endgültig. 

Der königliche Platz des Menschen in der Welt wird durch den Gottmenschen befestigt und 

überwindet das Prinzip des gefallenen Engels. Der neue Adam bedeutet eine höhere Stufe der 

Weltschöpfung als der Ur-Adam im Paradiese. Der durch Christus in einen neuen geistigen 

Menschen wiedergeborene Adam ist schon kein passiver und unterdrückter Blinder mehr, 

sondern ein sehender Schöpfer, der Sohn Gottes, welcher das Werk des Vaters fortsetzt. 

§ 5 

Die wahre Anthropologie kann nur auf die Offenbarung Christi gegründet sein. Das univer-

sale Faktum der Erscheinung Christi ist das fundamentale Faktum der Anthropologie. Nur 

nach Christus ist das höhere anthropologische Bewußtsein möglich. Nur in Christo und durch 

Christum vollzieht sich der universale Akt des göttlichen Selbstbewußtseins des Menschen. 

Nur die von Christus vollzogene Adoption des Menschen durch Gott, die Wiederherstellung 

der infolge der Sünde und des Abfalls verderbten menschlichen Natur durch Christus, enthüllt 

das Geheimnis vom Menschen und von seiner Erstgeburt, das Geheimnis der menschlichen 

Person. Das Geheimnis Christi ist eben das Geheimnis des absoluten Menschen, des Gott-

Menschen. Christus — der Sohn Gottes — ist der ewige, absolute, göttliche Mensch. Von 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 11 11.05.2024 

Ewigkeit her wird vom Vater der Sohn geboren — der absolute Mensch, der göttliche 

Mensch, der Gott-Mensch. Der göttliche Menschensohn wird im Himmel und auf Erden, in 

Ewigkeit und in der Zeit, oben und unten geboren. Und darum geschieht das auf Erden Ge-

schehende im Himmel. Das Drama der irdischen Menschheit ist das Drama der himmlischen 

Menschheit. Durch den Menschensohn ist die Natur der göttlichen Natur teilhaftig und die 

menschliche Gestalt verbleibt in Gott. Durch Christum wird der Mensch der Natur der Hl. 

Trinität teilhaftig, denn die zweite Person der Hl. Trinität ist der absolute Mensch. O gewiß ist 

der Mensch nicht Gott, er ist Gottes Sohn nicht in dem einzigen Sinn, in welchem Christus 

Gottes Sohn ist; aber der Mensch hat an den Geheimnissen der Natur der Hl. Trinität teil und 

erscheint als Mittler zwischen Gott und dem Kosmos. Jede menschliche Gestalt verbleibt 

durch Christus nicht nur in der kreatürlichen Welt, sondern auch in der Gottheit. Der Mensch 

ist nicht nur ein natürlich-kreatürliches, sondern auch ein göttlich-kreatürliches Wesen. Im 

Menschen ist eine, wenn auch entstellte, natürliche Göttlichkeit. Christus stellt die verloren 

gegangene Genealogie des Menschen, seine Rechte auf göttlichen Ursprung ;und göttliche 

Bestimmung wieder her. Der gefallene Mensch, welcher sich in ein natürliches, durch Not-

wendigkeit gefesseltes Wesen verwandelt hat, besitzt nicht die Kraft, sich von der Gefangen-

schaft und der Knechtschaft zu befreien und zu seinem göttlichen Ursprung zurückzukehren. 

Nur der absolute, göttliche Mensch, durch welchen jeder Mensch der göttlichen Natur und der 

göttlichen Kraft teilhaftig ist, hat die Macht, das zu vollbringen. Der in Gott absolute Mensch 

bewahrt die Gestalt des Menschen so, wie sie von Gott dem Schöpfer erschaffen wurde. 

Das Christentum lehrte stets von dem Fall und von der Schwäche, von der Sündhaftigkeit und 

Ohnmacht der menschlichen Natur. Und zugleich erkennt die christliche Anthropologie die 

absolute und königliche Bedeutung des Menschen an, da sie die Menschwerdung Gottes und 

die Vergöttlichung des Menschen, die gegenseitige Durchdringung der göttlichen und 

menschlichen Natur lehrt. Aber aus tiefsten Gründen, welche im Geheimnis der Zeiten und 

Fristen verborgen sind, hat das Christentum dasjenige nicht mit Vollständigkeit offenbart, 

was man die Christologie des Menschen nennen muß, d. h. das Geheimnis von der göttlichen 

Natur des Menschen, das Dogma vom Menschen, welches gleich ist dem Dogma von Christus. 

Von den allgemeinen Kirchenkonzilen wurde die Natur der Hl. Trinität und die Natur Christi 

offenbart, aber die Natur des Menschen fast gar nicht. In dem Christentum der Heiligen Väter 

bestand eine monophysitische Neigung, Schüchternheit in der Enthüllung der menschlichen 

Natur Christl und darum auch der göttlichen Natur des Menschen, Gedrücktheit durch die 

Sünde und durch den Durst nach Erlösung von der Sünde. Diese Neigung ist dem gesamten 

Christentum eigentümlich und erscheint nicht zufällig. Und dennoch ist in der christlichen Of-

fenbarung die Wahrheit von der Göttlichkeit des Menschen nur die Kehrseite der Wahrheit 

von der Menschlichkeit Christi. Die Christologie des Menschen ist von der Christologie des 

Sohnes Gottes unabtrennbar, das Selbstbewußtsein Christi ist unabtrennbar von dem Selbstbe-

wußtsein des Menschen. Die christologische Offenbarung ist eine anthropologische Offenba-

rung. Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch vergottet werde, sagt der HL Athanasius 

der Große. Die Aufgabe des religiösen Bewußtseins der Menschheit ist eben die Offenbarung 

des christologischen Bewußtseins des Menschen. „Nicht ich lebe, sondern Christus lebt in 

mir“ (Der Apostel Paulus). Nur die Mystiker durchschauten die Wahrheit von der Christolo-

gie des Menschen, indem sie den Zeiten und Fristen zuvorkamen. Der Mensch ist keine einfa-

che Kreatur in der Reihe anderer Kreaturen, weil der ewige und eingeborene, dem Vater 

ebenbürtige Sohn Gottes nicht nur der absolute Gott, sondern auch der absolute Mensch ist. 

Die Christologie ist die einzige wahre Anthropologie. Die Erscheinung Christi, des absoluten 

Menschen, auf Erden und in der Menschheit sicherte dem Menschen und der Erde absolut und 

für ewig die absolute und zentrale Bedeutung im Weltall. Die Welt war vom Schöpfer noch 

nicht erschaffen, als das Bild des Menschen schon im Sohne Gottes war, welcher von Ewig-

keit her im Vater geboren wird. Nur die Christologie des Menschen — die Kehrseite der 

Anthropologie Christi — offenbart im Menschen das echte Bild und Ebenbild Gottes, des 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 12 11.05.2024 

Schöpfers. 

§ 6 

Die kirchenväterliche Anthropologie hat die christologische Wahrheit vom Menschen keines-

wegs offenbart. Das schöpferische Geheimnis der menschlichen Natur geht in die religiöse 

Anthropologie der Kirchenväter und -lehrer nicht ein. Diese Anthropologie ist immer noch 

allzusehr von dem Bewußtsein des Menschenfalls belastet, sie lehrt von den Leidenschaften 

des Menschen und von der Befreiung von der Sünde. Die kirchenväterliche Anthropologie ist 

von der alttestamentlich-heidnischen abhängig. In dem kirchenväterlichen Bewußtsein ent-

spricht der absoluten und schwindelerregenden christologischen Wahrheit von der Erlösung 

nicht die absolute und schwindelerregende Wahrheit vom Menschen. Das Geheimnis der Er-

lösung scheint das schöpferische Geheimnis vom Menschen verdeckt zu haben. Es bleibt eine 

unendliche Distanz zwischen dem Menschen und Gott. Auch in den Dogmen der allgemeinen 

Kirchenkonzile, welche nur das christologische Geheimnis enthüllt haben, ist keine anthropo-

logische Offenbarung enthalten. Diese ganze Weltepoche des Christentums stand unter dem 

Zeichen des ins Bewußtsein-tretens der Sünde und der Erlösung Christi als einzigen Weges 

der Befreiung von der Sünde. Das religiöse Bewußtsein mußte völlig Christus und nicht dem 

Menschen zugewandt sein. Das Bewußtsein der Ohnmacht und der Hilflosigkeit des Men-

schen ist für das Bewußtsein der Wahrheit der Erlösung notwendig. Und nur ab und zu begeg-

net uns in der kirchenväterlichen Literatur ein solches Bewußtsein vom Königtum des Men-

schen, wie es sich beim Hl. Gregor von Nyssa geltend macht. Man kann dies auch beim Hl. 

Makarius von Ägypten und beim Hl. Simeon dem Neuen Theologen finden. Jedoch wiegt im 

kirchenväterlichen Christentum das Bewußtsein des Freiheitsverlustes des Menschen in sei-

nem Falle schwerer als das Bewußtsein der königlichen Freiheit des Menschen. Bei den heili-

gen Vätern, in den wertvollsten asketischen Werken ist nur die Lehre von den Leidenschaften 

und der Befreiung von diesen, d. h. die negative Anthropologie gut ausgearbeitet. Diese Anth-

ropologie bleibt alttestamentlich und lehrt vom alten Adam. Die Lehre vom himmlischen 

Adam, von der seraphischen Natur des Menschen ist kaum enthüllt, richtiger nur in der Chris-

tologie und nicht in der Anthropologie offenbart. Die Frage von dem positiven, schöpferi-

schen Beruf des Menschen in der Welt ist von den Heiligen Kirchenvätern und -lehrern sogar 

niemals gestellt worden. Für den Isaac den Syrer, den radikalsten und feurigsten von Vätern, 

besteht die Welt nur aus Leidenschaften, und Mensch wird stark und erhält das Wissen nicht 

durch Offenbarung seiner menschlichen Natur, sondern durch endgültiges Verstummen und 

das Freiwerden des Platzes für Gott. Der Mensch wird vergöttlicht, aber nur auf dem Wege 

des Verstummens alles Menschlichen, seines Verschwindens und des Erscheinens der Gott-

heit an seiner Stelle. In der Lehre von der théosis des Menschen bleibt für den Menschen kein 

Platz. Aber der Mensch ist nicht nur darum gottähnlich, weil er fähig ist, seine Natur zum 

Schweigen zu bringen, und für die Gottheit den Platz frei zu machen. In der menschlichen Na-

tur selbst, in der menschlichen Stimme dieser Natur ist die Gott-Ähnlichkeit. Gott will, daß 

nicht nur Gott sei, sondern auch der Mensch. Dies ist der Sinn der Welt. Für das kirchenväter-

liche Bewußtsein liegt die Aufgabe des Menschen in der Rückkehr zum ursprünglichen Zu-

stand vor dem Sündenfall. Der Mensch ist geboren, „um würdig zu werden, in den himmli-

schen Wohnungen zu leben und in die Schar der heiligen Engel aufgenommen zu werden“ 

(Hl. Simeon der Neue Theologe), d. h., der Beruf des Menschen ist englisch und darum passiv 

und nicht schöpferisch. Die ganze Bedeutung dieses kirchenväterlichen Bewußtseins lag nur 

im heroischen Kampfe gegen den alten Adam, gegen die Leidenschaften der Welt. 

  



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 13 11.05.2024 

§ 7 

Das kirchenväterliche Bewußtsein, welches ausschließlich von dem Geheimnis der Erlösung 

erfüllt war, kam in der nichtheroischen Periode als Erniedrigung des Menschen und Unterdrü-

ckung seiner schöpferischen Kraft zum Ausdruck. Das Bewußtsein des Hl. Isaacs des Syrers 

kann nur eine heroische Tat der Persönlichkeit sein, aber als Anleitung für die Lebensgestal-

tung der Menschheit, welcher die persönliche Erfahrung des Hl. Isaacs des Syrers fremd ist, 

kann es zum Quell einer Ertötung des Menschen werden. Die Verhüllung der anthropologi-

schen Wahrheit im Christentum führte zur Entstehung der humanistischen Anthropologie, 

welche nach willkürlichem Ermessen des Menschen selbst und in formaler Reaktion gegen 

das religiöse Bewußtsein des Mittelalters gebildet wurde. Das anthropologische Bewußtsein 

des Humanismus entsteht im Zeitalter der Renaissance und entwickelt sich in der Neuzeit bis 

zum 20. Jahrhundert, in dem seine Grenzen sichtbar werden, und es in sein Gegenteil um-

schlägt. Das humanistische Bewußtsein befreite und sicherte den natürlichen Menschen, es 

kennt den geistigen Menschen nicht. Der Mensch bleibt mit sich selbst, mit seinen begrenzten 

Kräften nur durch die natürliche Notwendigkeit gebunden. Im Humanismus ist die Empörung 

des Sklaven fühlbar. Das humanistische Bewußtsein will vom erhabenen Ursprung des Men-

schen und seiner hohen Bestimmung nichts wissen. Das humanistische Bewußtsein steht in 

keinem Verhältnis der Kindschaft zu Gott. Der Humanismus fügt sich dem Faktum der 

Knechtschaft des Menschen gegenüber der natürlichen Welt. Aber in dieser natürlichen Welt 

will der Humanismus den Menschen so frei und selbständig als möglich einsetzen und ihm so-

viel als möglich Glück geben. Der Humanismus löst sich allmählich von jeglichem Gottbe-

wußtsein los und vergöttert den Menschen und das Menschliche. Aber der Humanismus kennt 

den Menschen als Bildnis und Ebenbild Gottes nicht, denn er will Gott nicht kennen, und 

kennt den Menschen als freien Geist nicht. Darum kann der Humanismus nur den natürlichen 

Menschen vergöttern, nur den Menschen als empirisches Faktum, als Tropfen in der natürli-

chen Welt. Wenn das kirchenväterliche Bewußtsein die Christologie besitzt und der ihr ent-

sprechenden Anthropologie ermangelt, so hat das humanistische Bewußtsein keine der Chris-

tologie entsprechende Anthropologie. Der Humanismus kennt den himmlischen Adam, den 

absoluten Menschen nicht und kann daher die echte Würde des Menschen nicht kennen. Dem 

Humanismus ist das Geheimnis der menschlichen Natur unbekannt. Der Mensch ist wahrhaft, 

wenn es eine höhere göttliche Natur gibt, die er abbildet. Es gibt keinen Menschen, wenn es 

nur eine niedere Natur gibt. Der Humanismus führt im 19. Jahrhundert mit fataler Unvermeid-

lichkeit zum Positivismus, zur zwangsweisen Einsetzung des Menschen in das begrenzte Ter-

ritorium der gegebenen natürlichen Welt. Der humanistische Positivismus möchte mit dem 

Bewußtsein der Zugehörigkeit des Menschen zu zwei Welten ein Ende machen. Es gibt keine 

andere Welt, und der Mensch gehört voll und ganz dieser einzigen Welt an und muß sein 

Glück in ihr suchen. Der Naturalismus und der Positivismus erniedrigen den Menschen end-

gültig, verneinen ihn, denn ein Bündel von Wahrnehmungen, ein Wechsel von Empfindun-

gen, ein Bruchteil des Kreislaufs der Natur — sind nicht der Mensch. Im Positivismus ver-

schwindet jene Wahrheit des Humanismus der Renaissance, welche mit der Renaissance der 

Antike verbunden war. Der Humanismus verwandelt sich in den Antihumanismus, er verneint 

den Menschen. Entweder ist der Mensch ein Bildnis und Ebenbild des absoluten Göttlichen 

Seins — dann ist er ein freier Geist, ein König und Mittelpunkt des Kosmos; oder aber der 

Mensch ist ein Bildnis und Ebenbild der gegebenen natürlichen Welt — dann gibt es keinen 

Menschen, sondern nur eine der vergänglichen Erscheinungen der Natur. Man hat zu wählen: 

entweder die Freiheit des Menschen in Gott oder die Notwendigkeit der vergänglichen Er-

scheinung in der natürlichen Welt. Der Humanismus in seinen positivistischen Grenzen hat 

letzteres gewählt und in Gedanken einen Menschenmord vollbracht: er hat das höhere Selbst-

bewußtsein des Menschen, welches der gegebenen natürlichen Welt transzendent ist, verwor-

fen und damit die Erstgeburt des Menschen verleugnet. Das Schicksal des Humanismus ist die 

große Tragödie des Menschen, welcher die anthropologische Offenbarung sucht. Die Ver-



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 14 11.05.2024 

hülltheit der christlichen Anthropologie stößt die Menschheit auf die Bahn des Humanismus. 

Das kirchenväterliche Bewußtsein läßt den Menschen hilflos in der Entfaltung seiner schöpfe-

rischen Natur. Der Humanismus ist auch Monophysitentum, welches den Menschen mit sich 

allein läßt. Sobald Gott verworfen und der Mensch vergottet wird, sinkt der Mensch unter das 

Menschliche herab, denn der Mensch steht auf der Höhe nur als Bildnis und Ebenbild des hö-

heren göttlichen Seins, er ist wahrhaft Mensch, wenn er ein Kind Gottes ist. Der Mensch kann 

nicht nur Vater, Vater seiner Kinder, der zukünftigen menschlichen Generationen sein, er muß 

auch Sohn sein, muß seinen Ursprung haben, Wurzeln seiner Natur, welche sich in das abso-

lute Sein und in die Ewigkeit herabsenken. Der Humanismus verwarf die Sohnschaft des 

Menschen, — verleugnete seinen Ursprung; er verwarf die Freiheit des Menschen und seine 

Schuld, — er sagte sich von der Würde des Menschen los. Alles Schwere, Problematische und 

Tragische im Menschen wollte der Humanismus beseitigen, um den Menschen auf Erden bes-

ser zu bestellen, um ihn glücklich zu machen. Aber das Wohl-auf-gehoben-sein und das Ge-

deihen des Menschen auf Erden, das sich von der unausrottbaren Tragik des menschlichen Le-

bens abwendet, ist die Negation des Menschen als eines zwei Welten angehörigen Wesens, als 

Teilhabers nicht nur des natürlichen Reiches der Notwendigkeit, sondern auch des übernatür-

lichen Reiches der Freiheit. 

Kaum hatte Ludwig Feuerbach die Religion der Menschheit verkündet, als Karl Marx den Hu-

manismus in seinem materialistischen Sozialismus bis zur endgültigen Negation des Men-

schen, bis zu dessen äußerster Knechtung durch die Notwendigkeit, bis zu dessen Verwand-

lung in ein Werkzeug materieller, produktiver Kräfte weiterführte. Marx verneint endgültig 

den Eigenwert der menschlichen Persönlichkeit, sieht im Menschen nur eine Funktion des 

materiellen, sozialen Prozesses und bringt jeden Menschen und jede menschliche Generation 

dem Götzen des kommenden Zukunftsstaates und des in ihm die Glückseligkeit genießenden 

Proletariats zum Opfer. Hier setzt die Krise der humanistischen Anthropologie ein, der ver-

göttlichte Mensch wird im Namen eines imaginär Übermenschlichen, im Namen der Idee des 

Sozialismus und des Proletariats vernichtet. Das Proletariat steht über dem Menschen und ist 

nicht nur eine Summe von Menschen, — es ist ein neuer Gott. So erhebt sich das Über-

menschliche unvermeidlich auf den Ruinen des Humanismus. Der Positivismus in der Theorie 

und der Sozialismus in der Praxis sind die letzten Früchte des Humanismus, welche die Lüge 

der humanistischen Anthropologie aufdecken und den Menschen töten. Der Humanismus ist 

der tragische Weg des Menschen, das Suchen einer anthropologischen Offenbarung. 

§ 8 

Die Krisis der humanistischen Anthropologie vollendet sich in der Erscheinung Nietzsches. 

Nietzsche ist das Sühnopfer für die Sünden der Neuzeit, ein Opfer des humanistischen Be-

wußtseins. Nach Nietzsche, nach seinem Werk und Schicksal ist der Humanismus schon nicht 

mehr möglich, ist er auf immer überwunden. Der „Zarathustra“ ist eines der gewaltigsten au-

ßerhalb des Bereiches der Gnade stehenden menschlichen Bücher. Der „Zarathustra“ ist eine 

Schöpfung des verlassenen, sich selbst überlassenen Menschen. Die Krisis des Humanismus 

mußte letzten Endes zur Idee des Übermenschen, zu einer Überwindung des Menschen und 

des Menschlichen führen. Für Nietzsche ist der letzte Wert kein menschlicher, sondern ein 

übermenschlicher, d. h. der Humanismus ist schon überwunden. Der Mensch ist für ihn 

Scham und Schmerz, der Mensch muß vom Übermenschen überwunden werden. Nietzsche 

ahnte wie noch keiner den schöpferischen Beruf des Menschen, dessen sich weder die kir-

chenväterliche Anthropologie noch auch die humanistische bewußt waren. Aber der Über-

mensch bringt den Untergang des Menschen mit sich. Nietzsche kommt auf dem Wege des 

Individualismus ebenso zur Negation des Menschen wie Marx auf dem Wege des Kollektivis-

mus. Nietzsche war blind für die Wahrheit, daß der Mensch nur im Gottmenschen und in der 

Gottmenschheit erhalten wird. Im Namen der schöpferischen Vermessenheit des Menschen 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 15 11.05.2024 

verwarf und verfluchte Nietzsche Gott. Aber wenn Gott nicht ist, dann ist auch der Mensch 

nicht, dann gibt es auch kein menschliches Schaffen, gibt es nichts, in dessen Namen er schaf-

fen könnte. Neben Nietzsche und über ihn muß Dostojewskij gestellt werden. In Dostojew-

skijs Anthropologismus enthüllte sich der Welt etwas Neues. In Dostojewskij erlangte das 

Selbstbewußtsein des Menschen, das Problem des Menschen die äußerste Schärfe. Nach 

Nietzsche und Dostojewskij gibt es schon keine Rückkehr mehr weder zur kirchenväterlichen 

noch zur alten humanistischen Anthropologie. Für jedes Übergangs- und Zwischenstadium ist 

das Ende da. Nietzsches und Dostojewskijs Erscheinung verschärft die Stellung des eschatolo-

gischen Problems, — des Problems des Antichrist. Die sich nähernde und drohende Gestalt 

des Antichrist wird die christliche Welt zu der schöpferischen Anstrengung zwingen, die 

wahre christologische Anthropologie zu offenbaren. Der Mensch ist vor das Dilemma gestellt: 

sich entweder christologisch oder antichristologisch zu erfassen, den absoluten Menschen ent-

weder in Christus oder im Antichrist zu erblicken. Der Humanismus droht in seiner gottlosen 

Entwicklung zum antichristologischen Bewußtsein zu führen. Der Antichrist ist die endgültige 

Vernichtung des Menschen als Bildnis und Ebenbild des göttlichen Seins, als Teilhaber am 

Geheimnis der Hl. Trinität durch den absoluten Menschen, den Sohn Gottes. Der sich vergöt-

ternde und seine Sohnschaft zu Gott verlierende Mensch wird zum ohnmächtigen Sklaven der 

natürlichen Notwendigkeit. Der Geist des Antichrist verspricht dem Menschen die Seligkeit in 

der Welt der Notwendigkeit durch die Verleugnung seiner gottgleichen Natur. In Gegenwart 

des antichristlichen Geistes müssen Selbstgefühl und Selbstbewußtsein des Menschen ihre 

höchste und endgültige Anspannung erreichen. Die neue christologische Anthropologie muß 

das Geheimnis vom schöpferischen Beruf des Menschen enthüllen und dadurch seinem 

schöpferischen Drang den höheren religiösen ‘Sinn geben. Die Schwäche des christologischen 

Selbstbewußtseins des Menschen befestigt sein antichristologisches Selbstbewußtsein. Die re-

ligiöse Erniedrigung und Unterdrückung des Menschen führt zu seiner falschen Selbstüberhe-

bung. 

§ 9 

Gott wartet auf Antwort der menschlichen Freiheit, Er wartet auf die freiwillige Liebe des 

Menschen, auf sein freies Werk und Schaffen. Gott wollte die Freiheit, und dadurch wurde 

die Tragödie des Weltprozesses bestimmt. Sie ist durch die Kräfte des natürlichen Menschen, 

des alten Adams nicht auflösbar. Die Freiheit des alten Adams ist geschädigt. Ein neuer Adam 

muß erscheinen, welcher die menschliche Freiheit wiederherstellen wird. Mit dem Erscheinen 

Christi des Gottmenschen beginnt der achte Tag der Schöpfung. Die alttestamentlich-heidni-

sche, anthropologische Epoche geht zu Ende. Der Mensch muß am Werke der sich fortsetzen-

den göttlichen Weltschöpfung teilnehmen. Der Weltprozeß ist kein gerichtlicher Prozeß zwi-

schen dem Menschen und Gott. Und die Aufgabe des Menschen in der Welt kann sich nicht in 

seiner Rechtfertigung vor Gericht erschöpfen. Das führt zum Problem der gegenseitigen Be-

ziehung der Schöpfung und der Erlösung. Der Weltprozeß kann sich in der Erlösung nicht er-

schöpfen. Die menschliche, dem Schöpfer gleiche Natur konnte vom Schöpfer nicht nur zu 

dem Zweck erschaffen werden, um, nachdem sie gesündigt hatte, ihre Sünde zu sühnen und 

alle ihre Kräfte in das Werk der Erlösung hineinzulegen. Eine solche Auffassung der mensch-

lichen Natur entspräche nicht der Idee des Schöpfers und würde die gottähnliche Würde des 

Menschen erniedrigen. Gott erwartet vom Menschen mehr. Die absolute christologische 

Wahrheit ist mit ihrer einen Seite der Erlösung von der Sünde und der Errettung von dem Bö-

sen zugewandt; mit ihrer anderen Seite wendet sie sich dem positiven schöpferischen Beruf 

des Menschen zu, offenbart den Menschen der Christologie. Die neutestamentliche, evangeli-

sche Wahrheit ist nur ein Teil der christologischen Wahrheit, welcher der Erlösung und Erret-

tung zugewandt ist, — in ihm kann man eine direkte Rechtfertigung der schöpferischen Ziele 

des Menschen nicht suchen. 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 16 11.05.2024 

Im Evangelium selbst ist kein Wort vom Schaffen enthalten; und schöpferische Forderungen 

und Gebote können durch keinerlei Sophismen aus dem Evangelium abgeleitet werden. Der 

evangelische Aspekt Christi, als des sich für die Sünden der Welt zum Opfer bringenden Got-

tes, offenbart noch nicht das schöpferische Geheimnis des Menschen. Die Verhüllung der 

Wege des Schaffens im neutestamentlichen Christentum ist providenziell. Es gibt kirchenvä-

terliche Vorschriften über Wachen und Gebet. Aber es gibt keine kirchenväterlichen Vor-

schriften über das Schaffen, und es kann auch keine geben. Wie erbärmlich sind alle Rechtfer-

tigungen des Schaffens durch das Evangelium! Diese Rechtfertigungen lassen sich in der Re-

gel darauf zurückführen, daß gesagt wird: das Evangelium verbietet nicht oder schließt nicht 

dieses oder jenes aus, das Evangelium läßt das Schaffen zu, das Evangelium ist liberal. Auf 

diese Art wird sowohl die absolute Würde des Evangeliums als auch der große Wert des 

Schaffens herabgesetzt. Aus der Offenbarung der Erlösung kann man die Offenbarung des 

Schaffens auf direktem Wege nicht herleiten. Die schöpferische Aktivität des Menschen hat 

nicht ihre heilige Schrift; ihre Wege sind dem Menschen von oben nicht offenbart. In den hei-

ligen Schriften, in welchen dem Menschen der Wille Gottes offenbart wird, findet der Mensch 

stets die absolute Wahrheit, aber eine andere und von anderem. In dem Werk des Schaffens ist 

der Mensch gleichsam sich selbst überlassen, hat er keine direkte Hilfe von oben. Und darin 

zeigt sich die große göttliche Weisheit. 

Nicht die Rechtfertigung des Schaffens durch gewaltsame Auslegungen des Evangeliums, 

sondern etwas anderes wird uns offenbart. Wir empfinden die heilige Autorität des Schwei-

gens des Evangeliums vom Schaffen. Dieses absolute Schweigen der heiligen Schrift vom 

menschlichen Schaffen ist göttlich weise. Und die Enträtselung des weisen Sinnes dieses 

Schweigens ist die Enträtselung des Geheimnisses vom Menschen, ist ein Akt des höheren 

Selbstbewußtseins des Menschen. Nur der Mensch, welcher das höhere Selbstbewußtsein er-

langte, sucht eine Rechtfertigung des Schaffens in der heiligen Schrift und heilige Anweisun-

gen über die Wege des Schaffens, d. h. er will das Schaffen dem Gesetz und der Erlösung un-

terordnen. Wenn die Wege des Schaffens in der heiligen Schrift gerechtfertigt und gewiesen 

wären, so wäre das Schaffen Gehorsam, d. h. es wäre kein Schaffen, keine freie Antwort des 

Menschen an Gott. Das Geheimnis des Schaffens ist verborgen, nicht offenbart. Von oben of-

fenbart werden können nur das Gesetz und die Erlösung, das Schaffen wird verhüllt. Die Of-

fenbarung des Schaffens kommt nicht von oben, sondern von unten, sie ist eine anthropologi-

sche, keine theologische Offenbarung. Gott hat dem sündigen Menschen seinen Willen im 

Gesetz offenbart und hat dem Menschen die Gnade der Erlösung gegeben, indem Er Seinen 

Eingeborenen Sohn in die Welt sandte. Und Gott erwartet vom Menschen die anthropologi-

sche Offenbarung des Schaffens, indem Er vor dem Menschen im Namen Seiner gottgleichen 

Freiheit die Wege des Schaffens und die Rechtfertigung des Schaffens verhüllte. Das Gesetz 

deckt das Übel der sündhaften Natur des Menschen auf und sagt nein, setzt dem bösen Willen 

eine Grenze. Die Gnade der Erlösung stellt die menschliche Natur wieder her, gibt ihr ihre 

Freiheit zurück. Die von Christus ausgehende gnadenreiche, erlösende Kraft geht auf den 

Menschen über. Durch das Mysterium der Erlösung wird der Mensch in eine neue Kreatur 

umgewandelt. Aber der schöpferische Beruf des Menschen selbst wird weder im Alten noch 

im Neuen Testament zwingend offenbart. Das Schaffen ist ein Werk der gottgleichen Freiheit 

des Menschen, die Entfaltung des Bildes vom Schöpfer in ihm. Das Schaffen ist nicht im Va-

ter und nicht im Sohne, sondern im Geiste und geht darum über die Grenzen des Alten und 

Neuen Testaments hinaus. Wo der Geist ist, da ist auch die Freiheit, da ist auch das Schaffen. 

Das Schaffen ist mit dem Priestertum nicht verbunden und ihm nicht untergeordnet. Das 

Schaffen ist im prophetischen Geist. Der schaffende Geist kann nicht seine Schrift haben und 

kennt keine Vorschriften. Er entfaltet sich in der Freiheit. Der Geist weht, wo er will. Das Le-

ben im Geiste ist ein freies und schöpferisches Leben. Im Schaffen von unten offenbart sich 

das Göttliche im Menschen durch die freie Initiative des Menschen selbst und nicht von oben. 

Das Wehen des Geistes ist nicht nur göttlich, sondern auch gottmenschlich. 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 17 11.05.2024 

§ 10 

Die Idee des Schöpfers vom Menschen ist schwindelerregend erhaben und herrlich. So erha-

ben und herrlich ist die göttliche Idee vom Menschen, daß in ihm die schöpferische Freiheit, 

die schöpferische Macht, sich selbst im Schaffen zu offenbaren, als Stempel seiner Gott-

gleichheit, als Zeichen des Bildes vom Schöpfer angelegt ist. Die zwangsmäßige Offenbarung 

des Schaffens als Gesetz, als Vorschrift auf dem Weg wäre ein Widerspruch gegen die göttli-

che Idee von der Freiheit des Menschen, gegen den göttlichen Willen, im Menschen einen 

Schöpfer zu sehen, welcher Seine göttliche Natur abbildet. Wenn es eine Offenbarung des 

Schöpfertums von oben gäbe, eine Offenbarung, welche in der heiligen Schrift zum Ausdruck 

gekommen wäre, so wäre das freie schöpferische Werk des Menschen überflüssig und unmög-

lich. Eine solche passive Auffassung der menschlichen Natur macht den Menschen zu einem 

der Menschwerdung Gottes unwürdigen Wesen. Christus war kein Gottmensch, wenn die 

menschliche Natur passiv, unfrei ist und nichts aus sich offenbart. Denn in Wahrheit ist der 

Gottmensch eine Offenbarung nicht nur der göttlichen, sondern auch der menschlichen Majes-

tät und setzt den Glauben nicht nur an Gott, sondern auch an den Menschen voraus. Der 

Mensch war selbständig aktiv in Christo, dem Sohne Gottes. Die Menschenähnlichkeit Gottes 

in Seinem eingeborenen Sohne ist eben das ewige Fundament der selbständig freien Natur des 

Menschen, welche der schöpferischen Entfaltung fähig ist. Gott hat nicht von oben offenbart, 

daß Er ein freies Wagen im Schaffen will. Wenn Gott dies offenbart und in den heiligen 

Schriften ausgedrückt hätte, dann wäre das freie Wagen unnötig und unmöglich. Die Wahrheit 

vom freien Mut im Schaffen kann nur durch den Menschen selbst, durch den freien Akt des 

menschlichen Wagens offenbart werden. In ihm ist das Geheimnis des Menschen verborgen. 

Es kann keine göttliche Offenbarung dieses Geheimnisses geben, seine Verhüllung ist unver-

meidlich. Das schöpferische Geheimnis wird vor dem Menschen verborgen und durch den 

Menschen offenbart. Gott, der Schöpfer hat den Menschen durch einen Akt seines allmächti-

gen und allwissenden Willens erschaffen, — als sein Bildnis und Ebenbild, als freies Wesen, 

welches schöpferische Macht besitzt, als berufenen König der Schöpfung. Durch einen Akt 

seines allmächtigen und allwissenden Willens wollte der Schöpfer seine Voraussicht dessen 

begrenzen, was die schöpferische Freiheit des Menschen offenbaren wird, denn in dieser Vor-

aussicht lag eine Vergewaltigung und eine Beschränkung der Schaffensfreiheit des Menschen. 

Der Schöpfer will nicht wissen, was der Mensch schaffen wird; er wartet, wie sich der 

Mensch durch das Schaffen rechtfertigen werde, er erwartet eine Erwiderung der Liebe. Gott 

hat vor dem Menschen seine Bestimmung weise verborgen, daß der Mensch berufen sei, ein 

freier und kühner Schöpfer zu sein; sich Selbst aber hat er verborgen, was der Mensch in sei-

nem freien Wagemut schaffen werde. Durch einen weisen Akt Seines absoluten Willens hat 

Gott der Schöpfer aus Seiner Schöpfung alle Vergewaltigung und allen Zwang ausgeschlos-

sen, da er nur die Freiheit Seiner Schöpfung und deren Werk wünschte. Der Mensch ist ein 

Zuwachs in Gott, im göttlichen Leben. 

§ 11 

Hat es in der Welt ein Schaffen im religiösen Sinne dieses Wortes gegeben? Diese Frage 

selbst könnte sonderbar erscheinen. Wer zweifelt daran, daß in Griechenland oder in Italien 

im Zeitalter der Renaissance oder in Deutschland Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhun-

derts eine gewaltige Anspannung des Schaffens erfolgt ist? Und dennoch muß man sagen, daß 

es in der Welt eine religiöse Epoche des Schaffens noch nicht gegeben hat. Die Welt kennt 

nur die religiösen Epochen des alttestamentlichen Gesetzes und der neutestamentlichen Erlö-

sung. Das Problem der religiösen Rechtfertigung des menschlichen Schaffens ist wohl gestellt 

worden; aber das Problem der Rechtfertigung des Menschen durch das Schaffen als religiösen 

Akt, als Antwort des Menschen auf den göttlichen Ruf wurde noch nicht gestellt. Was man 

Schaffen nannte, wie wertvoll und groß es auch immer sein mochte, war nur eine Andeutung 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 18 11.05.2024 

des wahren Schaffens, nur dessen Zeichen und Vorbereitung. Die schöpferischen Triebe be-

gleiten die ganze Geschichte des Menschen, aber seine schöpferische Natur war durch den 

Abfall von Gott und durch das Herabsinken in tiefere Sphären des Seins geschwächt. „Wis-

senschaften und Künste“, welche sich als Blüte des menschlichen Schaffens darstellten, Staat, 

Wirtschaft und Familie können als Fügsamkeit gegenüber den Folgen der Sünde, als Reaktio-

nen auf die Notwendigkeit der natürlichen Ordnung aufgefaßt werden. Auch im gefallenen 

und geschwächten Menschen waren schöpferische Kräfte. Aber in den Weltepochen des Ge-

setzes und der Erlösung waren diese Kräfte von dem religiös unvermeidlichen Gehorsam ge-

genüber den Folgen der Sünde, von dem Tragen der Last der Notwendigkeit absorbiert. Der 

schöpferische Akt des Menschen ist ein Flug in die Höhe, aber er wird gehemmt und nach un-

ten gezogen. Anstatt des neuen Seins, des neuen Lebens werden nur neue Kulturwerte ge-

schaffen. 

Wir stehen an der Schwelle einer neuen religiösen Epoche, auf einer kosmischen Grenz-

scheide. Bisher war das ganze Schaffen der „Kultur“ nur eine symbolische Bezeichnung, ein 

Zeichen neuen Lebens. Im Schaffen der „Kultur“ zeigt sich nur die tragische Doppelheit der 

menschlichen Natur, welche aus den Fesseln der Notwendigkeit herausstrebt, aber ein anderes 

Sein nicht erreicht. Gleichwie die heidnischen blutigen Opfer und Mysterien des leidenden 

Gottes die wahre Welterlösung durch Christi Opfer auf Golgatha nur vorbereiteten, aber die 

Erlösung selbst nicht erreichten, also bereitete auch die schöpferische Anspannung des Men-

schen, welcher die Kulturwerte erschuf, bisher nur die wahre religiöse Epoche des Schaffens 

vor, welche durch ein anderes Sein verwirklicht werden wird. Das religiöse Schaffen muß ein 

Übergang sein zu einem anderen Sein, und nicht nur zu einer andern „Kultur“, nicht nur zu 

anderen „Wissenschaften und Künsten“. Die antike Welt näherte sich der Erlösung, aber bis 

zur Erscheinung Christi gab es in ihr noch keine Erlösung. So nähert sich auch die neue Welt 

dem Schaffen, aber ein Schaffen konnte es in ihr noch nicht geben bis zur kosmisch-anthropo-

logischen Wendung, bis zum religiösen Umschwung im menschlichen Bewußtsein. 

§ 12 

Wenn die Erlösung dem einen Aspekt Christi, dem leidenden und sich opfernden Sohne Got-

tes zugewandt ist, so muß das Schaffen dem andern Aspekt Christi, dem verherrlichten und 

mächtigen Sohne Gottes zugewandt sein. Der für die Sünden der Welt unter Pontius Pilatus 

gekreuzigte Christus und der Kommende Christus, welcher in Herrlichkeit erscheinen wird, 

sind ein und derselbe Christus, der absolute Mensch, und in Ihm offenbart sich das Geheimnis 

des Menschen. Das endgültige Geheimnis des Menschen offenbart sich nicht nur in der 

knechtischen Gestalt Christi sondern auch in der königlichen, nicht nur in seiner Opfer- son-

dern auch in seiner Machtgestalt. Das schöpferische Geheimnis der menschlichen Natur ist 

dem Kommenden Christus, der Kraft und der Herrlichkeit des absoluten Menschen zuge-

wandt. In der evangelischen Gestalt Christi konnte dieses schöpferische Geheimnis nicht of-

fenbart werden, denn der Mensch muß mit Christus zusammen durch das Geheimnis der Erlö-

sung, durch das Opfer von Golgatha hindurchgehen. Aber ist denn der Mensch, welcher völlig 

nur der Erlösung zugewandt ist und den absoluten Menschen nur in der Opfergestalt des Erlö-

sers erblickt, imstande, den absoluten Menschen in der schöpferischen Gestalt des verherrlich-

ten Königs der Welt zu sehen? Ist nicht dieser andere Aspekt Christi vor demjenigen verbor-

gen, welcher das Werk der Entfaltung seiner schöpferischen Natur nicht vollbracht hat? Der 

Kommende Christus wird niemals denen erscheinen, welche die andere, schöpferische Gestalt 

des Menschen durch freie Anstrengung in sich nicht entfalten werden. Nur das Werk des 

freien Schaffens wird den Menschen dem Kommenden Christus zuwenden, das Schauen der 

anderen Gestalt des absoluten Menschen vorbereiten. Und wenn für die Erlösung ein großer 

Gehorsam notwendig ist, so ist für das Schaffen ein großer Wagemut notwendig. Die dritte, 

schöpferische Offenbarung im Geiste wird keine heilige Schrift haben, wird keine Stimme 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 19 11.05.2024 

von oben sein: sie wird sich im Menschen und in der Menschheit vollziehen, sie ist eine anth-

ropologische Offenbarung, die Enthüllung der Christologie des Menschen. Gott erwartet vom 

Menschen die anthropologische Offenbarung als Antwort auf Seinen Ruf, aber der Mensch 

kann sie nicht von Gott erwarten. Die dritte Offenbarung kann man nicht erwarten, sie voll-

zieht sich im schöpferischen geistigen Leben des Menschen selbst, in der letzten Freiheit des 

Menschen. Wer die Last der schöpferischen Freiheit zurück weist, der kann sich dem Kom-

menden Christus nicht zuwenden, der bereitet Seine Wiederkunft nicht vor. Der Kommende 

Christus wird Sein schöpferisches Geheimnis denen offenbaren, welche selbst das schöpferi-

sche Werk vollbringen, eine neue Erde und einen neuen Himmel vorbereiten. Das menschli-

che Schaffen im Geiste, im höheren geistigen Leben, bereitet die Wiederkunft Christi ebenso 

vor, wie die Erde-Muttergottes Sein erstes Erscheinen vorbereitet hat. 

Gott hat dem Menschen die gnadenreiche Hilfe der Erlösung durch Christus gegeben, welche 

die gefallene Natur des Menschen wiederherstellt. Durch die Erlösung wird dem Menschen 

seine schöpferische Freiheit wiedergegeben. Und das Weltzeitalter der Wirkung dieser schöp-

ferischen Freiheit muß eintreten. Der Mensch selbst muß das vollbringen, wozu er erlöst 

wurde und erschaffen war. Und nur ein neuer Fall des Menschen wäre die Erwartung und For-

derung, daß Gott den Übergang zur schöpferischen religiösen Epoche für ihn vollziehe, daß 

die schöpferische Offenbarung nicht in der inneren Freiheit des Menschen, sondern durch die 

äußere Hilfe Gottes allein geschehe. Falsch ist jenes altertümliche Bewußtsein, wonach der 

Mensch bis zur Vollendung der Welterlösung, bis zum Ende dieser Welt nicht wagen darf zu 

schaffen. Nach diesem altertümlichen Bewußtsein ist das Los des Menschen in dieser Welt 

nur die Erlösung von der Sünde, das Zu-Ende-leben der Sünde; das Schaffen wird aber nur im 

„Jenseits“ möglich sein, und auch das ist noch ungewiß, da das „Jenseits“ statisch und nicht 

dynamisch vorgestellt wird. Aber das Christentum läßt Gott der menschlichen Natur imma-

nent sein und gibt daher ein Auseinanderreißen der diesseitigen und der jenseitigen Welt 

durchaus nicht zu. Die Erlösung durch Christus ist in die Welt gekommen, bevor das Gesetz 

bis zu Ende erfüllt war. Und auch das Schaffen beginnt, bevor die Erlösung vollendet sein 

wird. Bis zum Ende der Zeiten wird das Gesetz nicht völlig verwirklicht und die Erlösung 

nicht vollendet sein, aber die religiöse Epoche des Schaffens wird mit dem nicht-aufgehobe-

nen Gesetz und der unvollendeten Erlösung zugleich bestehen. Nur in der Offenbarung des 

Schaffens wird die Offenbarung des Gesetzes und der Erlösung ihren letzten Sinn und ihre 

endgültige Verwirklichung erhalten, denn Christus, der Logos der Welt, ist einer und ewig. In 

dem freien Schaffen des Menschen muß sich die Freiheit Christi, die Freiheit des absoluten 

Menschen enthüllen, denn der alte, natürliche Adam hat seine Freiheit und schöpferische 

Kraft untergraben. 

§ 13 

Frühere Epochen kannten nur das Problem der Rechtfertigung der Wissenschaften und Künste 

oder der Schöpfung neuer gesellschaftlicher Formen, kannten aber nicht das religiöse Problem 

des Schaffens, der Enthüllung des schöpferischen Geheimnisses des Menschen. Das religiöse 

Problem des Schaffens ist das Problem von den Wegen der religiösen Erfahrung, das Problem 

der Schöpfung eines neuen Seins. Das Schaffen wird von der Religion weder erwogen noch 

gerechtfertigt; das Schaffen selbst ist die religiöse Rechtfertigung des Menschen vor Gott, die 

Anthropodizee. Die schöpferische Erfahrung ist eine besondere religiöse Erfahrung und ein 

besonderer religiöser Weg, die schöpferische Ekstase ist eine Erschütterung des ganzen 

menschlichen Wesens, das Heraustreten in eine andere Welt. Die schöpferische Erfahrung be-

steht neben der Erfahrung des Gebets und der Askese. Die schöpferische Erfahrung ist ur-

sprünglich, hat ihre eigenen tiefen Wurzeln, ist nicht abgeleitet. Im besten Falle rechtfertigte 

das Christentum das Schaffen, aber erhob sich in seinen vorherrschenden Formen noch nicht 

bis zu dem Bewußtsein, daß nicht das Schaffen gerechtfertigt werden müsse, sondern das 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 20 11.05.2024 

Leben durch das Schaffen. Wir stehen vor der Unvermeidlichkeit, uns durch das Schaffen zu 

rechtfertigen, nicht unser Schaffen zu rechtfertigen. Der schöpferische Akt muß eine innere 

Selbstrechtfertigung enthalten, und jede äußere Rechtfertigung ist kraftlos und erniedrigend. 

Der Mensch rechtfertigt sich vor dem Schöpfer nicht nur durch die Sühne der Sünde, sondern 

auch durch das Schaffen eines höheren Lebens. Christi Liebe ist schon das Schaffen eines hö-

heren Lebens. Das Schaffen ist die sich im Menschen entfaltende Energie der Liebe. Das 

schöpferische Erkennen ist eine ebensolche Manifestation der Liebesenergie wie auch die 

schöpferische Moral, die schöpferische Gemeinschaft der Menschen, die schöpferische Kunst. 

Gott erwartet vom Menschen nicht nur die Überwindung der Sünde, sondern auch die Mani-

festation schöpferischer Liebe, den Wagemut in der Liebe, d. h. die Erfüllung der menschli-

chen Bestimmung. Die menschliche Natur ist schöpferisch, weil sie ein Bildnis und Ebenbild 

Gottes des Schöpfers ist. Das religiöse Bewußtsein war von der Erlösung erfüllt, aber das Ge-

heimnis der zu erlösenden menschlichen Natur selbst blieb verborgen. Das Erlangen der Ruhe 

in Gott wurde gewöhnlich als Überwindung der bösen und sündhaften menschlichen Natur 

gedacht, als Auslöschen dieser Natur, als Auflösung des Menschlichen im Göttlichen. Der 
Mensch macht in sich einen Platz für Gott frei und kehrt unbereichert in den Schoß Gottes zu-

rück. Das war eine Abirrung zum Monophysitentum. Der Mensch, welcher seine Sünde sühnt, 

wünscht gleichsam, daß seine menschliche Natur aufhöre zu existieren, daß nur seine göttli-

che Natur existiere. Aber Christus ist Gott-Mensch. Er erlöst die menschliche Natur und stellt 

sie in ihrer Gottgleichheit und Gottessohnschaft wieder her. Und die menschliche Natur muß 

als schöpferische und schaffende Natur ewig existieren. Der Mensch muß sein. Gott bedarf 

seiner. Die Liebe setzt das Dasein zweier Naturen, das Dasein des Anderen voraus. Durch die 

Erlösung wird die menschliche Natur geläutert und verklärt, aber nicht ausgelöscht und ver-

nichtet. Im Menschen verbirgt sich die Energie der schöpferischen Ekstase, und sie muß be-

freit werden. 

§ 14 

In der Tiefe aller echten Religion und aller echten Mystik liegt die Sehnsucht nach einer Über-

windung der „Welt“ als eines unwahren Seins, nach dem Siege über die „Welt“ und, folglich, 

die Askese als der Weg zu dieser Überwindung und zu diesem Siege. Ohne das asketische 

Moment, d. h. die Überwindung der niederen Natur im Namen der höheren, den Sieg über 

„diese Welt“ im Namen einer anderen, besseren ist das religiöse und mystische Leben un-

denkbar. Die Askese ist die allgemeingültige formale Methode aller religiösen und mystischen 

Erfahrung, obwohl der geistige Inhalt, welcher unter dieser formalen Methode verborgen ist, 

sehr verschieden sein kann. Man kann die formale, technische Ähnlichkeit in den Methoden 

der praktischen Mystik des östlichen Yoga und des östlichen Christentums nicht leugnen, ob-

wohl der Geist dieser beiden Typen der Mystik sehr verschieden, sogar entgegengesetzt ist. 

Die mystische Praxis des Yoga ist der die Gnade entbehrende Weg von unten nach oben, der 

Weg mühevoller Anstrengungen, kein Weg der Liebe. Die mystische Praxis der östlichen Or-

thodoxie ist auf die Erlangung der Gnade gegründet, auf die Gegenwart Christi schon am An-

fang des Weges, und vom Pathos der Liebe zu Gott durchdrungen. Aber es besteht eine for-

male technische und methodische Ähnlichkeit der Mystik des Hl. Simeon des Neuen Theolo-

gen mit der Mystik des Yoga. Hier wie dort haben wir eine Askese, eine Konzentration, einen 

Sieg über die Leidenschaften, eine Überwindung dieser „Welt“ und ein Schauen einer anderen 

Welt. Die Askese ist einer von den ewigen Wegen der religiösen Erfahrung. Der religiöse 

Wert und die religiöse Wirksamkeit dieses Weges wird nicht bezweifelt. Dieser Weg gilt als 

religiös par excellence. Die „Welt“ muß überwunden werden, und darum ist der Kampf mit 

den Leidenschaften, welche den Menschen an diese „Welt“ schmieden, unvermeidlich. Die 

Askese ist nur eine Technik der religiösen Erfahrung, nur ihre formale Methodologie. Kein 

Mystiker erblickte in der Askese den Inhalt und das Ziel des religiösen Lebens, denn Inhalt 

und Ziel ist schon die andere Welt, die Erlangung des göttlichen Lebens. Von der Seite und 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 21 11.05.2024 

aus der Ferne sehen wir eher eine Verneinung als eine Bejahung. Aber darunter ist das Leben 

in Gott, das Hineinwachsen in ein anderes Leben verborgen. 

Doch vor uns erhebt sich die Frage: gibt es einen anderen religiösen Weg, eine andere religi-

öse Erfahrung — die Erfahrung der schöpferischen Ekstase? Die Erfahrung der schöpferi-

schen Ekstase als religiöser Weg ist im kirchenväterlichen Bewußtsein und im Bewußtsein der 

alten Mystiker noch nicht enthüllt. Die schöpferische Erfahrung, die schöpferische Ekstase 

wird vom religiösen Bewußtsein entweder als etwas „Weltliches“ und Leidenschaftliches völ-

lig verworfen oder bestenfalls gestattet und erkauft. Das religiöse Bewußtsein erblickte bisher 

im Schaffen kein „geistliches“ Tun, sondern ein „weltliches“. Im besten Falle rechtfertigte das 

religiöse Bewußtsein das Schaffen. Aber diese religiöse Rechtfertigung des Schaffens selbst 

setzt voraus, daß das Schaffen außerhalb des religiösen Weges liegt. Frech und gottlos würde 

auch nur der Gedanke erscheinen, daß die schöpferische Erfahrung keiner religiösen Rechtfer-

tigung bedarf, sondern selbst schon eine religiöse Erfahrung, ein religiöser Weg ist, welcher 

neben dem asketischen besteht. Die schöpferische Erfahrung ist nichts Sekundäres und darum 

einer Rechtfertigung Bedürftiges, — die schöpferische Erfahrung ist ein Primäres und darum 

Rechtfertigendes. Das Schaffen ist nicht weniger geistig und nicht weniger religiös als die As-

kese. In den religiösen Epochen des Gesetzes und der Erlösung wurde nur das „weltliche“, 

kulturelle Problem des Schaffens gestellt und gelöst. Und man versuchte auf verschiedene 

Weise, den asketischen christlichen Weg mit einer Rechtfertigung des Kulturschaffens zu ver-

binden. Aber das religiöse Bewußtsein von dem Sinn des Schaffens war noch nicht vorhan-

den. 

§ 15 

Das Schaffen akzeptiert und hütet durchaus das evangelische Gebot, die „Welt“ und das, was 

in der „Welt“ ist, nicht zu lieben. Der Schaffende fühlt sich als nicht „von dieser Welt“. Das 

Schaffen ist eine Überwindung der „Welt“, zwar eine andere als die Askese, aber ihr gleich-

wertige. Im schöpferischen Akt tritt der Mensch aus „dieser Welt“ heraus und geht in eine an-

dere Welt über. In dem schöpferischen Akt wird eine andere Welt erschaffen. Das Schaffen ist 

keine Anpassung an diese Welt, an die Notwendigkeit dieser Welt, — das Schaffen ist ein 

Überschreiten der Grenzen dieser Welt und eine Überwindung ihrer Notwendigkeit. Das Ge-

bot des Evangeliums, die „Welt“ nicht zu lieben und die „Welt“ zu besiegen, bleibt auf ewig 

in Kraft. Denn die „Welt“ nicht lieben, heißt frei sein und seine Kindschaft zu Gott an den 

Tag legen, der „Welt“ anhängen, heißt dagegen Sklave der Notwendigkeit sein. Der schöpferi-

sche Akt ist ein Sich-Entfernen von der „Welt“. Das Schaffen ist ein Lösen von Ketten. In der 

schöpferischen Ekstase wird die Schwere der Welt besiegt; die Sünde verbrennt, und eine an-

dere höhere Natur scheint durch. Die Erfahrung der schöpferischen Überwindung der Welt ist 

eine qualitativ andere als die Erfahrung ihrer asketischen Überwindung. Es ist keine Erfah-

rung des Gehorsams, sondern eine Erfahrung des Wagemutes. In der kühnen schöpferischen 

Initiative verbrennt „diese Welt“ ebenso wie in dem Werk des Gehorsams. Das Problem der 

religiösen Rechtfertigung der „Welt“ kann vom christlichen Bewußtsein nicht gestellt werden. 

Die Rechtfertigung der „Welt“ ist ein Kompromiß mit der Sünde, denn die „Welt“ ist kein 

wahres Sein, und man soll sie nicht mit dem göttlichen Kosmos verwechseln. Der schöpferi-

sche Akt ist transzendent in bezug auf die „Welt“, in ihm liegt ein Heraustreten aus der 

„Welt“. Und die Unvollständigkeit der neutestamentlichen Offenbarung liegt gar nicht darin, 

daß das Christentum die „Welt“ nicht rechtfertigt, sondern darin, daß es das Schaffen nicht 

rechtfertigt. Darin, daß das christliche Bewußtsein die „Welt“ asketisch verneint (im evangeli-

schen Sinn des Wortes) liegt die ewige Wahrheit des Christentums. Im historischen Christen-

tum war das schöpferische Geheimnis des Kosmos noch nicht offenbart, aber es war in ihm 

viel von der „Welt“. Und die gegenwärtige Verneinung der christlichen Askese zeugt von der 

Schwäche unseres Zeitalters. Zwischen dem Schaffen und der Askese ist kein Widerspruch 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 22 11.05.2024 

und kein Gegensatz. Das Schaffen bejaht gar nicht das, was die Askese verneint. Darum liegt 

die Offenbarung des Schaffens außerhalb der evangelischen Negation der „Welt“. Das Schaf-

fen setzt die asketische Überwindung der „Welt“ voraus. Das Schaffen setzt die Verarmung 

der „Welt“ voraus, und die evangelische Armut ist der Weg zu einem neuen Schaffen. 

Das wahre Schaffen kann nicht dämonisch sein, es ist stets ein Heraustreten aus der Finster-

nis. Das dämonisch Böse der menschlichen Natur verbrennt in der schöpferischen Ekstase, 

|verwandelt sich in ein anderes Sein. Das Böse ist die Fesselung an diese „Welt“ mit ihren 

Leidenschaften und ihrer Schwere. Die schöpferische Erhebung reißt von der Schwere dieser 

„Welt“ los und verwandelt die Leidenschaft in ein anderes Sein. Der Teufel hat nicht die Kraft 

zum Schaffen, und was von ihm kommt ist nicht schöpferisch. Der Teufel lügt, daß er schaffe, 

er stiehlt von Gott und karikiert. In des Teufels Namen kann man nur zerstören und ein unter-

geschobenes, falsches Sein hervorbringen. Der Schöpfer kann dämonisch sein, und der Dämo-

nismus kann sich in seiner Schöpfung ausprägen. Aber die große Schöpfung, die schöpferi-

sche Ekstase und der von ihr erzeugte schöpferische Wert können nicht dämonisch sein. Mag 

auch in der Natur Lionardos ein dämonisches Gift gewesen sein, so ist doch sein Dämonismus 

im schöpferischen Akt verbrannt, hat sich in ein anderes, von der „Welt“ freies Sein verwan-

delt. In der Gioconda, im Bacchus, in Johannes dem Täufer scheint der Dämonismus der Lio-

nardo’schen Natur durch. Aber sind denn die großen Werke des Lionardo’schen Genies dazu 

verdammt, im höllischen Feuer zu verbrennen? Nein, in diesen Werken ist das Böse der Lio-

nardo’schen Natur schon verbrannt, und sein Dämonismus hat sich in ein neues Sein verwan-

delt, indem er durch die schöpferische Ekstase des Genies hindurchging. In der Gioconda ist 

eine ewige Schönheit, welche in das ewige, göttliche Leben eingehen wird. Das schöpferische 

Leben ist ein ewiges und kein vergängliches Leben. Und wie kraftlos und erbärmlich ist das 

Moralisieren über große Werke! Die im schöpferischen Akt entstehende Schönheit ist schon 

der Übergang aus „dieser Welt“ in eine andere, in den Kosmos, und in ihr kann die Finsternis 

nicht sein, welche noch in der sündhaften Natur des Schaffenden lag. Das wahre Werk des 

Genies gehört schon nicht mehr dem physischen Plan des Seins an, es hat keine materielle 

Schwere, es tritt in den befreiten Kosmos ein. 

§ 16 

Mit der Buße beginnt der Kampf wider die Finsternis der Sünde. Ohne das Sakrament der 

Beichte ist das geistige Leben undenkbar. Die Sünde muß nicht nur erkannt werden, sondern 

auch im Feuer der Buße verbrennen. Aber jeder, der den religiösen Weg der Buße ging, weiß, 

wie kompliziert und vielgestaltig dieser Weg ist. Auf dem Wege der Buße wird der Mensch 

von der drückenden bösen Vergangenheit befreit, und die Früchte des höheren Lebens reifen. 

Aber nicht jede Buße ist fruchtbringend. Die Buße kann auch keine Frucht tragen und bis zur 

Ertötung, bis zum geistigen Selbstmord gehen. Die Buße kann zur Verdichtung der Finsternis 

im eigenen Innern führen, zur gefährlichen Versenkung in sich selbst. Wenn der Weg der 

Buße einen toten Punkt erreicht, dann ist der Übergang auf einen anderen Weg mystisch un-

vermeidlich. Noch ein Schritt in der Buße, und der Mensch muß geistig sterben. Die heiligen 

Väter sagen, daß die Buße fruchtbringend sein soll, daß sie nicht zur geistigen Verzweiflung 

führen darf, denn die Verzweiflung ist die größte Sünde. Wenn die Buße in Verzweiflung 

übergeht, muß sie haltmachen, hat sie keine Rechtfertigung mehr, weil sie kein Licht gebiert, 

nicht gnadenreich ist. Dieser Punkt der Verzweiflung und der Ertötung des Geistes bezeichnet 

den unvermeidlichen Übergang auf einen anderen Weg des geistigen Tuns. Der ganze Wert 

der Buße liegt in der Geburt zu einem neuen Leben. Wenn die tote Verzweiflung eintritt, 

durch die Buße zu einem neuen Leben zu gelangen, wenn das Dunkel im Inneren seine letzte 

Verdichtung und Konzentration erreicht hat, dann verliert die Buße ihren Wert und muß selbst 

überwunden werden. Und es bleibt nur ein Weg der Rettung vom geistigen Tode, von der ei-

genen sich manifestierenden Finsternis — der Weg einer schöpferischen Erschütterung des 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 23 11.05.2024 

Geistes. Geheimnisvoll und wunderbar verwandelt sich die Buße in eine schöpferische Erhe-

bung und belebt den erstorbenen und erlöschenden Geist; seine schöpferischen Kräfte werden 

befreit. Das Schaffen kann die Buße nicht ersetzen. Der Weg der Buße ist unvermeidlich ... 

aber die schöpferische Ekstase und die schöpferische Erhebung sind die Geburt zu einem 

neuen Leben. Für das Schaffen selbst ist die Buße notwendig, aber die schöpferische Erschüt-

terung unterscheidet sich qualitativ von der Erschütterung des Büßenden. Auch im Schaffen 

wird die Sünde besiegt, und das Dunkel verbrennt, aber es ist ein anderer geistiger Weg als 

der Weg der Buße. An und für sich ist die Buße noch keine Wiedergeburt. Die Wiedergeburt 

ist schon eine schöpferische Erhebung. In der schöpferischen Wiedergeburt verbrennt die 

Finsternis, welche in der Buße nicht verbrennen konnte, und sie wird eingeäschert. In der 

schöpferischen religiösen Erfahrung liegt keine negative, sondern eine positive Überwindung 

der „Welt“. Die „Welt“ muß asketisch und schöpferisch besiegt werden. Asketisch und durch 

Buße allein kann man die „Welt“ nicht bezwingen, kann man die Sünde und die Finsternis 

nicht endgültig verbrennen. Die kirchenväterliche Askese war einstmals ein neues Wort, eine 

neue Tat in der Welt, ein heroischer Widerstand gegen die alte Natur Adams. Aber in der kir-

chenväterlichen Askese kann eine Erstarrung eintreten. Der Geist der Askese kann verknö-

chern und der Trägheit verfallen. Der Hl. Isaac der Syrer war zu seiner Zeit sprudelndes Le-

ben und wird ewig lebendig bleiben. Der Hl. Isaac der Syrer widersetzte sich übermenschlich 

der alten Natur, in ihm war eine Dynamik in der Richtung des größten Widerstandes gegen 

diese Natur. Aber diejenigen, welche gegenwärtig den Hl. Isaac den Syrer restaurieren, kön-

nen der Quell einer geistigen Erstarrung sein. Das Asketentum war beweglich, jetzt ist es un-

beweglich geworden. Die Welt strebt jetzt neuen Formen der asketischen Disziplin zu, dem 

Mönchtum in der Welt. 

§ 17 

Das Christentum ist nicht mehr jung — es besteht schon bald 2000 Jahre. Die christliche Kir-

che ist alt. Man kann das Christentum nicht an dem individuellen Alter des Menschen, an sei-

nen individuellen Verdiensten, an dem Grade seines Sieges über die Sünde messen. Jeder von 

uns ist Christ nicht dreißig oder vierzig, auch nicht fünf Jahre lang, wenn man die Zeit der in-

dividuellen Bekehrung rechnet, sondern 2000 Jahre lang. Jeder von uns empfängt die univer-

sale religiöse Erfahrung des Christentums. Im Christentum sind Weltzeiten und -fristen. Es ist 

irrtümlich, das Alter des Christentums an unserem kurzen Leben zu messen. Das Weltalter des 

Christentums, die Weltzeiten und -fristen der religiösen Offenbarung hängen nicht von mei-

nen persönlichen Verdiensten im Kampfe mit der Sünde ab. Mir kann mehr offenbart sein, 

nicht darum, weil ich besser, religiös vollkommener bin als der, welcher vor 1000 Jahren ge-

lebt hat, sondern weil ich zu anderen Zeiten und Fristen lebe, weil das Christentum jetzt in ei-

nem anderen Alter ist. Der Erwachsene ist nicht besser als das Kind, nicht sündloser, aber ihm 

wird mehr offenbart. Nur das individualistische Bewußtsein mißt das Alter des Christentums 

am individuellen Alter. Der religiöse Individualismus, für welchen nur das Bewußtsein des 

individuellen Aufstiegs besteht, tritt in einen Konflikt mit der Idee der Kirche als universalen 

Organismus ein, welcher überpersönliches Leben besitzt. Es gibt nicht nur ein religiöses Alter 

des individuellen Menschen, sondern auch der Kirche. Und nun tritt der universale Organis-

mus der Kirche in das kritische Alter ein. Die Heiligkeit ist in der Welt karg geworden, die 

Menschheit ist der Gabe der Heiligkeit gleichsam verlustig gegangen. Die alte christliche Hei-

ligkeit allein ist machtlos, den Menschen in die schöpferische religiöse Epoche hinüberzulei-

ten. Auf jedem von uns liegt die Verantwortlichkeit des christlichen Weltalters, nicht nur die 

des persönlichen Alters. Ein kraftloser Neid gegenüber dem religiösen Leben der Vergangen-

heit nagt an den zeitgenössischen Christen. Und diese Bedrücktheit des Geistes paralysiert das 

Schaffen. Im Laufe der ganzen neueren Geschichte vollzog sich eine starke Anspannung und 

Krisis des anthropologischen Elementes. Das Christentum muß die Qual Nietzsches, die Qual 

der Helden Dostojewskijs beantworten. Gegenwärtig hat das Christentum seine Aufgaben. 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 24 11.05.2024 

Wir müssen das religiöse Feuer der Urchristen haben, können aber nicht zum Urchristentum 

zurückkehren. Wir stehen vor der Aufgabe, das Verhältnis der Heiligkeit und der Genialität, 

der Erlösung und des Schaffens sinnvoll zu machen. 

§ 18 

Anfang des 19. Jahrhunderts lebte der größte russische Genius — Puschkin und der größte 
russische Heilige — Se¬rafim von Ssarow. Puschkin und der Heilige Serafim lebten in ver-
schiedenen Welten, kannten einander nicht, berührten einander niemals in irgendeinem Punkt. 
Die gleichwertigen Majestäten der Heiligkeit und der Genialität sind unvergleichbar, inkom-
mensurabel, scheinen verschiedenen Seinsordnungen anzugehören. Die russische Seele kann 
auf das Genie Puschkins und auf die Heiligkeit Serafims gleich stolz sein. Und sie würde in 
gleichem Maße verarmen, gleichviel ob man ihr nun Puschkin fortnähme oder Serafim. Und 
da frage ich nun: wäre es wohl für das Schicksal Rußlands, für das Schicksal der Welt, für die 
Ziele der Göttlichen Vorsehung besser, wenn in Rußland Anfang des 19. Jahrhunderts nicht 
der Heilige Serafim und der große Genius Puschkin, sondern zwei Serafims, zwei Heilige ge-
lebt hätten? Wenn Alexander Puschkin ein dem Hl. Serafim gleicher Heiliger gewesen wäre, 
wäre er kein Genie, kein Dichter, kein Schöpfer gewesen. Aber ein religiöses Bewußtsein, 
welches eine derjenigen Serafims gleichartige Heiligkeit als einzigen Weg des Aufstiegs aner-
kennt, muß eine der Puschkinschen gleichartige Genialität als des religiösen Wertes bar, als 
unvollkommen und als Sünde ansehen. Nur wegen seiner religiösen Schwäche, seiner Sünde 
und Unvollkommenheit war Puschkin ein genialer Dichter und kein dem Serafim gleicher 
Heiliger. Für die Göttlichen Ziele wäre es besser gewesen, wenn in Rußland zwei Heilige ge-
lebt hätten, und nicht ein Heiliger und ein Dichtergenie. Puschkins Werk kann nicht religiös 
bewertet werden, denn die Genialität wird nicht als der Weg eines geistigen Aufstiegs aner-
kannt, das Schaffen des Genius gilt nicht als religiöse Tat. Puschkins „weltliches“ Werk kann 
nicht mit den „geistlichen“ Werken des Heiligen Serafim verglichen werden. Im besten Fall 
wird Puschkins schöpferisches Werk vom religiösen Bewußtsein zugelassen und gerechtfer-
tigt, aber man erkennt in ihm keine religiöse Tat. Für Puschkin wäre es besser gewesen, Sera-
fim gleich zu sein, sich von der Welt ins Kloster zu entfernen, den Weg des asketischen geist-
lichen Werks zu betreten. In diesem Fall hätte Rußland seinen größten Genius eingebüßt, wäre 
schöpferisch verarmt; aber das Schaffen des Genius ist nur die Kehrseite der Sünde und der 
religiösen Ohnmacht. Für das Werk der Erlösung ist kein Schaffen, ist keine Genialität not-
wendig, sondern nur Heiligkeit. Der Heilige erschafft sich selbst als ein in sich vollkommene-
res Sein. Das Genie schafft große Werke, vollbringt große Taten in der Welt. Nur das Schaf-
fen errettet sich selbst. Das Schaffen großer Werte kann zugrunde richten. Der Hl. Serafim 
schuf nichts außer sich selbst und verwandelte dadurch die Welt. Puschkin schuf Großes, un-
ermeßlich Wertvolles für Rußland und für die ganze Welt, aber sich selbst schuf er nicht. In 
dem Schaffen des Genius ist etwas von einem Opfer seiner selbst enthalten. Das Tun des Hei-
ligen ist vor allem Selbstgestaltung. In seinem genial-schöpferischen Heraustreten aus sich 
selbst richtete Puschkin seine Seele gleichsam zugrunde. 

Und hier entsteht nun die Frage: liegt nicht in dem Opfer des Genius, in seinem schöpferi-

schen Außer-sich-sein eine andere Heiligkeit vor Gott, ein anderes religiöses Tun, welches der 

kanonischen Heiligkeit gleichwertig ist? Ich habe den starken Glauben, daß nicht nur die Hei-

ligkeit Serafims, die seine Seele rettete, vor Gott wertvoll ist, sondern auch Puschkins Geniali-

tät, die vor den Menschen seine Seele gleichsam verdarb. Der Weg der Genialität ist auch ein 

religiöser Weg. Das Schaffen des Genius ist kein „weltliches“, sondern ein „geistliches“ Tun. 

Es ist segensreich, daß bei uns der heilige Serafim und der Genius Puschkins, nicht aber zwei 

Heilige statt dessen gelebt haben. Für die göttlichen Ziele in der Welt ist die Genialität Pusch-

kins ebenso notwendig wie die Heiligkeit Serafims. Und wehe, wenn uns der Genius Pusch-

kins von oben nicht beschert worden wäre; mehrere Heilige könnten in dieser Not keinen 

Trost bieten. Mit Serafims Heiligkeit allein ohne den schöpferischen Genius Puschkins wird 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 25 11.05.2024 

das schöpferische Ziel der Welt nicht erreicht. Nicht alle können Heilige sein, aber alle sind 

von Golt zur Heiligkeit vorausbestimmt. Die Heiligkeit ist eine Erwählung und Bestimmung. 

In der Heiligkeit ist eine Berufung. Die Idee der Berufung ist ihrem Wesen nach eine religiöse 

Idee, und die Erfüllung der Berufung ist eine religiöse Pflicht. Wer seine Berufung nicht er-

füllt, der vergräbt die Gaben in die Erde, begeht eine schwere Sünde vor Gott. Zum Wege der 

Genialität ist der Mensch ebenso erwählt und vorausbestimmt wie zum Wege der Heiligkeit. 

Es gibt ein der Genialität Geweihtsein, wie es ein der Heiligkeit Geweihtsein gibt. Puschkin 

war ein geweihtes Schöpfer-Genie, und er konnte nicht nur nicht heilig sein, sondern er sollte 

es auch nicht. Die Genialität ist eine andersartige Heiligkeit. In ihr enthüllt sich das anthropo-

logische Geheimnis; das Geheimnis vom Menschen. Es ist Gott wohlgefällig, daß sich die 

menschliche Natur nicht nur in der frommen Demut entfalte, sondern auch im schöpferischen 

Wagemut. 

Der schöpferische Weg des Genius fordert ein Opfer, kein geringeres Opfer als der Weg der 

Heiligkeit. Auf dem Wege der schöpferischen Genialität muß man sich von der „Welt“ lossa-

gen, die „Welt“ besiegen. Die Genialität ist tragisch, sie geht in die „Welt“ nicht ein und wird 

von der „Welt“ nicht angenommen. Die Genialität ist ein geschlossenes Sein, eine universale 

Eigenschaft, eine universale Wahrnehmung der Dinge, ein universaler Trieb zu einem anderen 

Sein. Die Genialität ist eine Eigenschaft des Menschen, nicht nur des Künstlers, des Gelehr-

ten, des Denkers, des Politikers. Die Genialität ist die Entfaltung der schöpferischen Natur des 

Menschen, seiner schöpferischen Bestimmung. Der der Genialität Geweihte ist außerstande, 

sich in dieser Welt zu erhalten, besitzt nicht die Fähigkeit, sich den Forderungen dieser Welt 

anzupassen. Das geniale Leben kennt Augenblicke der ästhetischen Seligkeit, aber es kennt 

keine Ruhe und kein Glück, es befindet sich in einem tragischen Zwiespalt mit der umgeben-

den Welt. Es ist nur allzu bekannt, wie traurig das Los der Genies ist. Selbst jene Genies, de-

ren Leben sich äußerlich glücklich gefügt hat, wie z. B. Goethe und Tolstoi, waren innerlich 

dem Selbstmord nahe. Die Genialität ist weiter als das Genie, sie ist vielen zu eigen, welche 

man nicht Genie nennen kann. Die Potenz der Genialität ist in der schöpferischen Natur des 

Menschen angelegt. Die Genialität unterscheidet sich in radikaler Weise vom Talent, welches 

eine differenzierte Gabe ist, die den Forderungen der getrennten Kultursphären entspricht. 

§ 19 

Zur Entfaltung der religiösen Anthropologie ist nicht nur die Verehrung der Heiligkeit, son-

dern auch die Verehrung der Genialität erforderlich. Der Schöpfer hat den Menschen zur Ge-

nialität vorausbestimmt. Das ontologische Element der Genialität muß bejaht und entwickelt 

werden wie ein religiöses Tun, wie ein Weg des Sieges über die „Welt“. Der Wille zur Genia-

lität ist schon darum möglich, weil die Genialität vor allem ein Wille, ein leidenschaftlicher 

Wille zu einem anderen Sein ist. Aber der Wille zur Genialität darf kein romantisches Genial-

tun sein. Die Genialität ist eine positive Entfaltung des Bildnisses und Ebenbildes Gottes im 

Menschen, eine Entfaltung der schöpferischen Natur des Menschen, einer geschlossenen Na-

tur, welche nicht „von dieser Welt“ ist. Das alte christliche Bewußtsein glaubt gleichsam, daß 

sich auf den höchsten Stufen der Heiligkeit das schöpferische Geheimnis des Seins enthüllt, 

ein tieferes Geheimnis als dasjenige, welches sich im Schaffen des Genies offenbart. Auf den 

höchsten Stufen seines geistigen Aufstiegs enthüllen sich dem Heiligen die höhere Erkenntnis, 

die höhere Schönheit und das Geheimnis des Schaffens. Die höchsten Gaben werden gleich-

sam als Lohn für die Heiligkeit empfangen, und außerhalb der Heiligkeit kann man sie nicht 

erlangen. Nur der Heilige ist ein wahrer Gnostiker und ein wahrer Dichter. In der Kontempla-

tion erkennt der Heilige die letzten Geheimnisse und bringt die Schönheit hervor, indem er 

sich selbst erschafft. Dieses Bewußtsein überläßt der Genialität nichts, — gibt der Heiligkeit 

alles. Kann man denn aber zugeben, daß die gnostische oder dichterische Gabe von dem 

Grade der Heiligkeit abhängen? Die gnostische Gabe Jakob Böhmes und die Erkenntnisgabe 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 26 11.05.2024 

Leibnizens waren doch stärker als bei dem Hl. Franziskus, die dichterische Gabe Puschkins 

und die künstlerische Gogols — stärker als bei dem HI. Serafim. Der Genialität Böhmes und 

Leibnizens, Puschkins und Gogols enthüllte sich das, was sich der Heiligkeit Franziskus’ und 

Serafims nicht enthüllte. Nicht-Heilige und Nicht-Vollkommene können eine größere Gabe 

der Erkenntnis und der Schönheit besitzen als Heilige und Vollkommene. Gottes Gaben sind 

mannigfaltig, und mannigfaltig sind die Wege zu Gott. Sind denn vor dem christlichen Be-

wußtsein jene Weltgenies gerechtfertigt, die es wagten, ohne Heiligkeit zu schaffen? Das ist 

das Problem der religiösen Anthropologie. Im Christentum ist nicht nur das mit Mühe erwor-

bene, auf fertigen Verdienst gegründete Lebensgefühl angelegt, sondern auch das geschenkte, 

gnadenreiche. Jede Gabe ist ein Geschenk. Gerade das Christentum enthält die Lehre von der 

geschenkten Gnade und unterscheidet sich dadurch völlig von dem religiösen Bewußtsein In-

diens, welches das Gesetz der Karma-Gerechtigkeit lehrt. Das Schicksal des Menschen ist 

nicht nur ein mit Mühe erarbeitetes, sondern auch ein geschenktes, von der Gnade verliehenes 

Schicksal. Auf dem Wege der schöpferischen Genialität ist die Entstehung eines neuen 

Mönchtums in der Welt möglich. Dieser Weg fordert keinen geringeren Verzicht auf die 

„Welt“ und ihre Güter als der Weg des alten Mönchtums. 

§ 20 

Die gegenwärtige Kultur hat sich einer tiefgehenden Krisis genähert, und dieser Krisis liegt 

der Zusammenbruch des Humanismus zugrunde. Unsere Zeit ist in vielem der Zeit des Zu-

sammenbruchs der antiken Welt und der Erwartung eines neuen religiösen Lichtes ähnlich. In 

einer sich dem Verfall zuneigenden Kultur erwacht die religiöse Sehnsucht. Aus dem Inneren 

aller Sphären der Kultur, aller ihrer besonderen Teile: der Philosophie, der Wissenschaft, der 

Kunst, des sittlichen Bewußtseins, des Gemeinwesens beginnt eine Bewegung zur religiösen 

Verklärung, zum religiösen Schaffen. Aber die Sehnsucht nach dem Schaffen verbindet sich 

mit der schöpferischen Ohnmacht. Die besten Menschen sind von der scharfen Empfindung 

der Gemeinheit und Mißgestalt der Kultur, die in eine gottlose Zivilisation übergegangen ist, 

von der Abgeschmacktheit und Mißgestalt des gegenwärtigen Lebens vergiftet. Die Kultur ist 

heilig in ihren Wahrheiten und ihrer Natur nach symbolisch. Aber die Kultur des 19. und 20. 

Jahrhunderts hat sich von ihren heiligen Ursprüngen entfernt und ist ihrer symbolischen Natur 

untreu geworden. In ihr ist die verzehrende Lebensgier erwacht, welche die heilige Symbolik 

der antiken Kultur vernichtet. Die Kultur hat auf gehört, in sich geschlossen und organisch zu 

sein. Die Analyse erstickt den Drang zum geschlossenen Sein. Immer schärfer tritt der tragi-

sche Widerspruch von Kultur und „Leben“ ins Bewußtsein, und der schöpferische Wille rich-

tet sich auf das Schaffen des „Lebens“, nicht auf das Schaffen der Kultur. Die Kultur ist der 

Mißerfolg des „Lebens“. Sie ersetzt das Leben, das Sein durch Symbole. Auf den Gipfeln der 

Kultur quält den Menschen der Gegensatz zwischen dem Schaffen-sollen und dem Sein- sol-

len. Die Genies schufen, existierten aber nicht in genügendem Maße; die Heiligen existierten, 

schufen aber nicht genügend. Das Schaffen wurde aus Unvollkommenheit und Mangel gebo-

ren. Wer allzu vollkommen ist, hört auf zu schaffen. Es besteht ein tragischer Antagonismus 

zwischen dem vollkommenen Menschen als Werk des göttlichen Schaffens und dem vollkom-

menen menschlichen Schaffen als Werk der Aktivität des Menschen selbst. Das Schaffen 

scheint einerseits der Vollkommenheit des Menschen, andererseits der Vollkommenheit der 

Kultur antagonistisch zu sein. Das Schaffen ist in. einer Zwangslage, es wird von einander 

feindlichen Trieben erdrückt — dem Trieb zur Vollkommenheit der Seele und dem Trieb zur 

Vollkommenheit der Kulturwerte. Es ist wichtig, den dreifachen Antagonismus aufzudecken: 

den Antagonismus des Erschaffens von Kulturwerten und des Erschaffens der persönlichen 

Vollkommenheit, den Antagonismus des Schaffens, und der Kultur und den Antagonismus 

des Schaffens und der persönlichen Vollkommenheit. Nur eine schöpferische religiöse Epoche 

kann alle drei Antagonismen überwinden und die Vollkommenheit des Menschen und dieje-

nige seiner Schöpfungen in eins verwandeln. 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 27 11.05.2024 

Die Kultur ist in ihrem innersten Wesen und in ihrem religiösen Sinn ein großer Mißerfolg. 

Die Tragödie des Schaffens liegt darin, daß der schöpferische Akt seine Aufgabe niemals ver-

wirklicht, daß alle seine Verwirklichungen in der Kultur einen Mißerfolg im Sein darstellen. 

Der schöpferische Drang wird in seiner Verwirklichung schwer und wird niedergezogen. An-

statt eines neuen Lebens, eines neuen Seins bringt der schöpferische Akt philosophische und 

wissenschaftliche Bücher, Sammlungen von Versen, Bilder und Statuen, gesellschaftliche In-

stitutionen und Sitten hervor. Darin liegt eine tragische Nichtübereinstimmung mit der Ab-

sicht der Schöpfer, mit ihrem schöpferischen Glühen. Philosophie und Wissenschaft sind ein 

Mißerfolg in der schöpferischen Erkenntnis der Wahrheit; Kunst und Literatur sind ein Mißer-

folg im Schaffen der Schönheit; Familie und Geschlechtsleben sind ein Mißerfolg im Schaf-

fen der Liebe; Moral und Recht sind ein Mißerfolg im Schaffen menschlicher Beziehungen; 

Wirtschaft und Technik sind ein Mißerfolg der schöpferischen Herrschaft des Menschen über 

die Natur. Die Kultur in allen ihren Manifestationen ist ein Mißerfolg des Schaffens, ist die 

Unmöglichkeit, eine schöpferische Umgestaltung des Seins zu erreichen. Aber selbst der Miß-

erfolg der Kultur ist ein heiliger Mißerfolg. Die Kultur erschafft eine große Symbolik, welche 

von anderen Welten, von einer anderen Wirklichkeit spricht. Aber diese andere Welt, diese 

andere Wirklichkeit ist in der Kultur nicht gegeben. Die Kultur schmiedet das menschliche 

Leben in irgendeinem Mittelreich zusammen, sie läßt ein Fortschreiten bis zum Ende, bis zu 

den Grenzen in keiner Richtung zu. Aber jede Kultur hat eine fatale Neigung zum Abblühen 

und zum Verfall, zur Erschöpfung. Sie entfernt sich von ihren geistigen Ursprüngen und 

schleift sich ab. Die Selbstbejahung des menschlichen Willens und der menschlichen Ver-

nunft unterspült die Fundamente der Kultur. Die Kultur hat religiöse Grundlagen, aber in ihrer 

Entwicklung ist sie geneigt, diese religiösen Grundlagen zu verneinen. Dann fällt ihre heilige 

Symbolik zusammen. Die Kultur ist unmöglich ohne heilige Überlieferung, ohne Ahnenkult. 

Aber die Freiheitsprüfung in der Kultur führt zum Verrat an ihrer heiligen Überlieferung. Die 

Kultur gelangt zur „Aufklärung“, zum Bruch mit der Überlieferung, zur Bejahung der irdi-

schen Lebensgier, welche sich als realste darstellt. Dann geht die Kultur zugrunde und die Zi-

vilisation beginnt. Die Zivilisation ist ihrem Fundament nach nicht religiös. Sie ist pragma-

tisch und nicht symbolisch. In ihr ist schon keine Genialität, kein Blühen der Philosophie und 

Kunst. Sie ist technisch und mechanisch, nicht organisch. Sie ist beseelt vom Willen nach ir-

discher Macht, nach Genuß des „Lebens“. Die Schöpfer der Zivilisation bilden sich ein, daß 

sie von der symbolischen Kultur zum wahren „Leben“ übergehen, sich des „Lebens“ tech-

nisch bemächtigen. Aber das ist nur der Selbstbetrug eines oberflächlichen und verwüsteten 

Bewußtseins. Dieses „Leben“ ist kein wahres Leben, sondern nur ein scheinbares — kein 

seinserfülltes „Leben“. Die wütende Lebensgier tötet das wahre Leben. Das wahre Leben setzt 

die asketische Selbstbegrenzung der Lebensgier, die Vereinigung des menschlichen Willens 

zum Leben mit dem göttlichen Willen zum Leben voraus. 

Man kann vier Epochen feststellen, durch welche der historische Prozeß hindurchgeht, vier 

Momente des historischen Schicksals der Menschheit — die Barbarei, die Kultur, die Zivilisa-

tion und die religiöse Verklärung. Die Barbarei ist das natürliche Element, welches die Kultur 

umarbeiten muß. Die Kultur ist der Weg, auf welchem der Mensch von der Natur zu Gott 

geht. Aber dieser Weg ist ein tragischer Weg, er ist kein leichter und kein gerader Weg. In der 

Kultur erwacht das Bewußtsein ihres Mißerfolgs, des Mißerfolges des Lebens. Und der Wille 

selbst zum Leben rüttelt an der Kultur. Aber der Wille zum Leben kann zwei einander polar 

entgegengesetzte Richtungen haben — die Richtung zur Zivilisation, zu einer technischen 

Umgestaltung des Lebens zugunsten des Wachstums seiner Macht und zu seinem Genuß und 

die Richtung zur religiösen Verklärung. Und auf den Gipfeln einer späten, untergehenden 

Kultur manifestieren sich diese beiden Richtungen des Willens zu einer Umgestaltung des Le-

bens, zu einer Erlangung des Lebens. Die Kultur hat in der Epoche der Zivilisation immer ei-

nen romantischen, keinen klassischen Stil. Die Romantiker sind die letzten Menschen einer 

sich dem Verfalle zuneigenden Kultur, welche von der Mißgestalt der triumphierenden Zivi-



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 28 11.05.2024 

lisation verwundet sind. Die Zivilisation ist die letzte Etappe der Prüfungen der menschlichen 

Freiheit. Im Hervorbringen der gottlosen Zivilisation gibt die Freiheit des Menschen den 

Überfluß ihrer Kräfte nicht an Gott. Aus dem Schoße dieser Zivilisation muß sich jenes 

Grenzreich „dieser Welt“ entfalten, welches dem zukünftigen Reiche Christi polar entgegen-

gesetzt ist. Die Freiheit kann zum wahren und zum scheinbaren Leben führen, zum Sein und 

zum Nichtsein. Aber zum wahren Leben, zum höheren Sein kann nur die Freiheit des in 

Christo wiedergeborenen Menschen führen, die durch Gnade verklärte Freiheit. 

In seinem letzten geheimnisvollen Wesen ist das schöpferische Leben kirchlich. Die von der 

Gnade Christi verklärte freie Menschheit ist das Gottmenschentum, ist die Kirche Christi. Der 

Wille zum Leben in der religiösen Verklärung ist der Wille zur Umgestaltung der Kultur in 

die Kirche. In der Geschichte war die Kirche ein getrennter Teil der Kultur, sie war symbo-

lisch wie alle Kultursphären, sie war noch keine religiöse Verwandlung des Lebens, sondern 

nur ein Symbol dieser Verwandlung in den Dogmen und im Kultus. Die neue, schöpferische, 

religiöse Epoche kann nur einen Übergang der Kirche aus der Epoche der Kultur in die Epo-

che der religiösen Verklärung bedeuten. Auch die Kirche geht durch die Epochen der Barba-

rei, der Kultur, der Zivilisation und der religiösen Verklärung hindurch. Alles, was in der Epo-

che der Kultur heilig und wahrhaft ontologisch war, muß in die Kirche der Epoche der schöp-

ferischen Umgestaltung des Lebens übergehen. In die Kirche wird alles eingehen, was j! sich 

dein äußeren kirchlichen und kulturellen Bewußtsein als jenseits der Umgrenzung der Kirche 

befindlich darstellte. Die religiöse Verwandlung der Kultur in das Sein wird die schöpferische 

Antwort der menschlichen Freiheit an Gott sein. Alsdann wird die Kirche in Wahrheit Gott-

menschentum sein. In religiöser Hinsicht wird das die geheimnisvolle Umkehr zum Kommen-

den Christus, zur Auferstehung der Welt bedeuten. Der Kommende Christus, der Christus in 

Kraft und Herrlichkeit wird in der Welt erscheinen, wenn der Mensch das freie Werk seiner 

schöpferischen Hinwendung zu Seinem Bilde vollbringen wird, wenn sich im Menschen nicht 

nur das Geheimnis der Erlösung vollziehen, sondern auch das Geheimnis seiner schöpferi-

schen Macht offenbaren wird. Aber man kann sich die Erfüllung dieses religiösen Schicksals 

nicht optimistisch vorstellen. Die unerbittliche Erkenntnis des Bösen und der heroische 

Kampf dagegen wird der religiösen Vollendung der Geschichte vorausgehen. Die Welt spaltet 

sich, in ihr wächst nicht nur ein noch nie geschautes Gutes, sondern auch ein noch nie ge-

schautes Böses, nicht nur ein neues Licht, sondern auch eine neue Finsternis. Neue Verlo-

ckungen und Versuchungen lauern auf den Menschen. Der Boden wird zermürbt, alles dop-

pelt sich und wird zweideutig. Das Böse erscheint in Gestalt des Guten. Das eben ist die Ver-

suchung des Antichrist. Das urerschaffene Chaos regt sich wieder im tiefsten Innern der Natur 

des Menschen und der Natur der Welt. Und neue unerhörte Formen der Knechtschaft bedro-

hen den Menschen. Nicht die ursprüngliche Barbarei, die Barbarei der Wälder und Felder, 

welche für eine alt werdende Kultur den Zufluß elementarer Kräfte bedeuten kann, ist für die 

Menschheit furchtbar — furchtbar ist vielmehr die zivilisierte Barbarei, die Barbarei unter 

Maschinen und inmitten eines mechanisch organisierten Lebens. Die Selbstbejahung der 

menschlichen Freiheit kann zur äußersten Knechtschaft führen, in welcher das Sein in das 

Nichtsein übergeht. Das eben ist die Tragödie des historischen Schicksals der Menschheit. 

Über sie sind nur antinomische Gedanken möglich, welche zum Geheimnis der religiösen 

Verklärung hinführen. 

§ 21 

Wenn eine schöpferische Epoche im Christentum möglich ist, so wird sie mit dem Gefühl des 

Endes, mit einer eschatologischen Perspektive des Lebens verbunden sein. In ihr muß sich die 

prophetische Seite des Christentums entfalten. Um das Antlitz Christi in der Kraft und in der 

Herrlichkeit zu erblicken, muß der Mensch die Kraft und die Herrlichkeit in sich vermöge ei-

nes schöpferischen Aktes durch Christum entfalten. Dieser schöpferische Akt muß auf eine 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 29 11.05.2024 

religiöse Umgestaltung der Welt gerichtet sein, nicht auf das Hervorbringen einer säkularisier-

ten Kultur. Die Erlösung wird in der Welt niemals vollendet werden, wenn die anthropologi-

sche Selbstoffenbarung nicht erfolgen wird. Die konservative Feindschaft gegen das religiöse 

Schaffen ist eine Befestigung der schlechten Unendlichkeit in der Erlösung selbst, der Wider-

stand gegen die Vollendung, die Erfüllung und das Ende der Erlösung. Aber das bedeutet, 

sich dem Ausgang des Weltprozesses und dem Erscheinen des Kommenden Christus endgül-

tig widersetzen. Die pessimistischen Vorahnungen des in die Welt kommenden, antichristli-

chen Bösen und die Erkenntnis der trostlosen Tragödie der Kultur dürfen die religiöse Pflicht 

der schöpferischen Entfaltung der menschlichen Natur nicht abschwächen. Die Kirche Petri, 

die Kirche der religiösen Führung der Volksmassen, hat ihr großes Werk in der Welt voll-

bracht und das christliche Heiligtum bis zu den letzten Zeiten der Menschheit bewahrt. Aber 

die kirchliche Wiedergeburt kann nur unter dem Zeichen der Johanneischen Kirche und mys-

tischen Überlieferung stehen. Die Petrinische und die Johanneische Kirche sind zwei Aspekte 

der einen Kirche Christi, ein mehr äußerlicher und ein mehr innerlicher, verborgener. In der 

Johanneischen Kirche, der Kirche der apokalyptischen Zeiten, entfalten sich endgültig Christi 

Freiheit und Christi Liebe, werden die alttestamentlich-gesetzlichen Elemente im Christentum 

überwunden. Die russische Orthodoxie war eben das Johanneische Christentum in seinem ver-

borgenen Wesen, wiewohl nicht genügend manifestiert und aktualisiert. In dem russischen re-

ligiösen Element und in der russischen religiösen Idee ist der Boden für eine neue schöpferi-

sche Epoche im Christentum angelegt. 

Die Tragödie des Schaffens und die Krisis der Kultur werden von dem russischen nationalen 

Genius mit besonderer Schärfe erlebt. In der Struktur der russischen Seele ist ein Widerstand 

gegen jenes Schaffen, welches eine mittlere bourgeoise Kultur hervorbringt, ist ein Schaffens-

durst, welcher ein neues Leben und eine neue Welt erschafft. In einem einheitlichen, geistigen 

Akt strebt die russische Seele nach einer Verklärung und Umgestaltung der Welt, zu einem 

neuen Himmel und einer neuen Erde. Auf dem Boden einer differenzierten und säkularisierten 

Kultur kann Rußland nur ein sekundäres, der Kultur in geringem Maße fähiges Land sein. Die 

russische Seele ist gewohnt, jeden schöpferischen Drang einem Lebendig-wesenhaften unter-

zuordnen, sei es nun die religiöse, die sittliche oder, die gemeinschaftliche Wahrheit. Den 

Russen ist ein Kultus der Kulturwerte nicht eigentümlich. Der russische Wahrheitssucher will 

nicht weniger als eine vollständige Umgestaltung des Lebens, als eine Rettung der Welt. Das 

ist ein nationaler Zug. Die Tragödie des Schaffens und die Krisis der Kultur haben ihre äu-

ßerste Zuspitzung bei den großen russischen Schriftstellern, bei Gogol, Dostojewskij und 

Tolstoj erfahren. Den Russen ist der Geist der Pilgerschaft und das leidenschaftliche Suchen 

der Gottesstadt und der Göttlichen Wahrheit eigentümlich. Rußland ist berufen, das Problem 

der Beziehung des christlichen Bewußtseins zum Schaffen und zur Kultur mit äußerster 

Schärfe zu stellen. Im Westen verdunkelt die Größe und die Verfeinerung seiner Kultur die 

Stellung dieses Problems. Der westliche Mensch ist gebundener als der russische. Unser russi-

sches historisches Schicksal ist ein ganz besonderes Schicksal, welches demjenigen anderer 

Völker unähnlich ist. Die Widersprüche unserer Natur waren den Menschen des Westens stets 

unbegreiflich. Wir haben den Humanismus nicht so erlebt, wie ihn die Westeuropäer erlebt 

haben, aber schärfer als der Westen erleben wir die Krisis des Humanismus. In unserer Ge-

schichte haben wir keine solche Aktivität gezeigt wie die Westeuropäer, aber das religiöse 

Problem des Menschen stellen wir schärfer. Unser größtes Genie — Dostojewskij — geht völ-

lig im Stellen dieses Problems auf. Stets waren die Russen von der Sehnsucht nach einer reli-

giösen Umgestaltung des Lebens intensiv erfüllt. Die gesamte russische Literatur des 19. Jahr-

hunderts ist ein Heraustreten über die Grenzen der Kultur, sie ist vom Willen nach einer reli-

giösen Umgestaltung des Lebens erfüllt. Das zeigte sich im Schicksal Gogols, Dostojewskijs 

und Tolstojs. Damit ist der religiöse Gedanke erfüllt von Tschaadajew und den Slawophilen 

bis zu W. Ssolowjow, K. Leontjew, N. Fjodorow und den modernsten religionsphilosophi-

schen Strömungen. Sie sind erfüllt von einer heiligen Unzufriedenheit mit der Kultur, von 



Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 30 11.05.2024 

dem Durst ihrer Umgestaltung in die Kirche, der Erlangung eines höheren Seins. Der Geist 

des russischen Volkes nimmt die säkularisierte Kultur nicht an und stellt damit die Fragendes 

religiösen Schaffens. Die russische Idee ist die Idee einer theonomen Kultur. Aber ist eine 

freie Theonomie. Auf seinem positiven Pol ist der russische Geist der Apokalypse zugewandt. 

Auf seinem negativen Pol droht ihm stets die Gefahr einer Hinneigung zum Nihilismus. Da-

rum erreicht bei den Russen die antichristliche Versuchung des umgekehrten Ebenbildes des 

Gottesreiches, des gottlosen Reiches dieser Welt ihre größte Schärfe und extremste Zuspit-

zung. Das russische Volk ist darum das am meisten apokalyptische Volk. Die religiöse Anth-

ropologie kann nur eine eschatologische und apokalyptische sein. Das Problem des Menschen 

kann nur durch die Hinwendung zum Kommenden Christus, zur Wiederkunft Christi eine reli-

giöse Lösung finden. Die neue schöpferische Epoche im Christentum wird in Rußland begin-

nen, auf dem geistigen Boden der Orthodoxie, welche sich noch nicht aktualisiert, manifestiert 

und die Vollständigkeit noch nicht erreicht hat. Aber nur in der geistigen Gemeinschaft mit 

dem Westen und dem westlichen Christentum kann Rußland seine religiöse Mission erfüllen. 

Quelle: Nicolai von Bubnoff/Hans Ehrenberg (Hrsg.), Östliches Christentum. Dokumente, Bd. 

2: Philosophie, München: C.H. Beck 1925, S. 246-306. 


