Das Problem der Anthropodizee. Fragmente!
Von Nikolai Berdajew

Die Eigenart, Einzigkeit und Unwiederholbarkeit des Christentums muf} man keineswegs da-
rin suchen, dal? es die Religion des einen Gottes ist. Auch andere Religionen sind monotheis-
tisch. In der judischen, in der mohamedanischen Religion ist die Offenbarung von dem einen
Gott enthalten. Diese Offenbarung ist schon im Brahmanismus vorhanden. Das judische reli-
giose Bewultsein verwarf Christum, weil es in ihm den Verletzer der Wahrheit des Monothe-
ismus erblickte. Die christliche Lehre von der Dreifaltigkeit der Gottheit, von Christus = dem
Sohn Gottes, dem Retter und Erloser der Welt, ist kein reiner Monotheismus. Der reine Mo-
notheismus ist geneigt, hier eine polytheistische Mythologie, eine Vielgotterei zu sehen. Und
eine ganze Reihe von Haresien der ersten Jahrhunderte neigte dem abstrakten Monotheismus
zu, weil sie das irrationale Geheimnis der christlichen Dreieinigkeit der Gottheit und der
Zweieinheit Christi nicht in sich aufnahmen und vor der christlichen Einfuihrung der Pluralitat
in das Gottliche Leben zurlickschreckten. Das Monophysitentum war darauf aufgebaut. In
Wahrheit ist das Christentum nicht nur die Religion Gottes, sondern auch die des Menschen,
die Religion des Gottmenschen und des Gottmenschentums, der Zweieinheit der Natur Christi
= des Erlosers. Darin liegt die Eigenart, die Einzigkeit und die Unwiederholbarkeit des Chris-
tentums. Nur im Christentum ist die Zweieinheit der gottmenschlichen Natur.

Das Christentum ist in seinem Kern anthropologisch. Der Anthropologismus L. Feuerbachs
bringt eine zweifellos christliche Wahrheit freilich in einer verfalschten, verkehrten Form zum
Ausdruck. Der Anthropologismus kann im Christentum nicht Gberwunden werden — er ge-
hort zum Wesen selbst der christlichen Religion. Das Christentum ist nicht nur der Glaube an
Gott, sondern auch der Glaube an den Menschen. Es tragt den Menschen zu einer schwindel-
erregenden Hohe empor, indem es ihn in den SchoR der HI. Trinitat erhebt. Es vertritt nicht
den relativen, naturalistischen Anthropozentrismus, sondern den absoluten, metaphysischen.
Christus, die zweite Person der HI. Trinitat, ist Mensch geworden und hat auf Erden im Men-
schengeschlecht gelebt. Er hatte die Gestalt eines Menschen. Die Menschen haben seine
menschliche Gestalt mit eigenen Augen gesehen und mit eigenen Handen beruhrt, sie haben
mit eigenen Ohren seine menschliche Stimme vernommen. Christus ist der absolute Mensch,
der neue und ewige, absolute Adam, der Trager der ewigen und absoluten Menschlichkeit.
Der Mensch steht Gber den Engeln. Der Apostel Paulus lehrte, dal der Mensch die Engel rich-
ten werde. Christus ist Gott-Mensch, aber nicht Gott-Engel. Nur im Christentum sind die ers-
taunlichen Worte des Seligen Angélo de Foligno moglich: ,,Dans I’'immense ténébre je voie la
Trinité sainte et dans la Trinité, apercue dans la nuit, je me voie moi méme, debout, en
centre®. Das alttestamentliche, jidische religidse Bewul3tsein behauptete die Trennung und
die Unendlichkeit der Distanz zwischen Gott und dem Menschen. Und fur das griechische Be-
wuBtsein sind ,,Menschentum und Gotterwesen ortlich und wesentlich getrennt und unter-
schieden und sollen es bleiben (E. Rohde). Der Mensch gehort der natiirlichen Welt an und
ist ihren Gesetzen untertan. Aber durch Christus = den Gottmenschen wird er bis zu den Gip-
feln der Gottlichen Trinitat emporgetragen und erbt das Gottliche Leben.

! Diese Fragmente stellen eine Umarbeitung einiger Teile meines Buches ,,Der Sinn des Schaffens. Versuch ei-
ner Rechtfertigung des Menschen* mit Ergénzungen aus meinen anderen Arbeiten dar.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 1 11.05.2024



81

Der Mensch ist der Kreuzungspunkt zweier Welten; das bezeugt die Doppelheit seines Selbst-
bewul3tseins, die sich durch seine ganze Geschichte hindurchzieht. Der Mensch ist sich seiner
Zugehorigkeit zu zwei Welten bewul3t, seine Natur ist zwiefach, und in seinem Bewul3tsein
siegt bald die eine, bald die andere Natur. Der Mensch ist sich seiner Majestat und Macht und
seiner Nichtigkeit und Schwéche, seiner koéniglichen Freiheit und seiner knechtischen Abhén-
gigkeit bewul3t, er erkennt sich als Bildnis und Ebenbild Gottes und als Tropfen im Meer der
natlrlichen Notwendigkeit. Fast mit gleichem Recht kann man von dem g6ttlichen Ursprung
des Menschen und von seinem Ursprung aus den niederen Formen der organischen Natur
sprechen. Fast mit der gleichen Kraft der Argumentation verteidigen die Philosophen die ur-
sprungliche Freiheit des Menschen und den vollstandigen Determinismus, welcher den Men-
schen einen fatalen Tribut an die natlrliche Notwendigkeit entrichten I&i3t. Der Mensch ist
eine von den Erscheinungen dieser Welt, eines von den Dingen in dem natlrlichen Kreislauf
der Dinge; und der Mensch tritt aus dieser Welt als Bildnis und Ebenbild des absoluten Seins
heraus und Uberragt alle Dinge der natiirlichen Ordnung. Ein sonderbares sich doppelndes und
doppelsinniges Wesen, welches eine konigliche und eine knechtische Gestalt hat, ein freies
und gefesseltes, ein starkes und schwaches Wesen, welches die Majestat mit der Nichtigkeit,
das Ewige mit dem Vergénglichen in einem Sein vereinigt. Alle tiefgriindigen Menschen ha-
ben das empfunden. Pascal, welcher das geniale Gefuhl des antinomischen Charakters des re-
ligiésen Lebens hatte, begriff, da das gesamte Christentum mit dieser Doppelheit der
menschlichen Natur verbunden sei. ,,Nulle autre religion que la chrétienne n’a connu que
I’homme est la plus excellente créature et en méme temps la plus misérable.* Jakob Béhme
sagt: ,,Nun — siehe Mensch, wie du bist irdisch und dann auch himmlisch, in einer Person
vermischt und trugest das irdische und dann auch das himmlische Bild in einer Person.*

Es ist fast unbegreiflich, wie ein Bruchteil der Natur, welcher in allem von ihrem unabwend-
baren Kreislauf abhangt, sich gegen die Natur zu empéren erkiihnte und seine Rechte auf ei-
nen andern Ursprung und eine andere Bestimmung geltend zu machen. Das hohere Selbstbe-
wuldtsein des Menschen ist aus der nattrlichen Welt unerklérbar und bleibt ein Geheimnis fir
diese Welt. Die natirliche Welt ware aul3erstande, in dem hoheren SelbstbewuRtsein des Men-
schen Gber sich hinauszuwachsen; in den natiirlichen Kréften ,,dieser Welt* ist keine Moglich-
keit eines solchen Selbstbewul3tseins angelegt. Der Mensch legt rechtfertigende Dokumente
seines aristokratischen Ursprungs vor. Der Mensch ist nicht nur von dieser, sondern auch von
jener Welt, nicht nur von der Notwendigkeit, sondern auch von der Freiheit, nicht nur von der
Natur, sondern auch von Gott. Der Mensch kann sich als notwendigen Teil der Natur erken-
nen und kann von diesem BewuBtsein erdriickt sein. Aber das Sich-Erkennen als Teil der na-
thrlichen Welt ist ein sekundéres Faktum des menschlichen Selbstbewultseins; — urspring-
lich ist der Mensch sich gegeben, und er erlebt sich als auBernatirliches, auBerweltliches Fak-
tum. Der Mensch ist tiefer und urspriinglicher als seine biologische, psychologische und sozi-
ologische Seite. Der Mensch, der Allmensch, der Trager der absoluten Menschlichkeit, der
nach seiner Ohnmacht in der natlrlichen Welt, nach seinem Herabsinken in die natirliche
Notwendigkeit zum Bewul3tsein kam, ist sich seiner unendlichen Natur bewuRt, welche durch
keine zeitlichen Verwirklichungen befriedigt und gesattigt werden kann. Im Leben des Men-
schen ist alles vergénglich, alles leugnet die Ewigkeit Die Doppelheit der menschlichen Natur
ist so erstaunlich, dak sowohl die Naturalisten und Positivisten von dem Menschen mit Uber-
zeugungskraft lehren wie auch mit nicht geringerer Uberzeugungskraft die Supranaturalisten
und Mystiker.

Das Faktum des menschlichen Daseins und das Faktum seines SelbstbewuRtseins sind die ge-
waltige und einzige Widerlegung jener scheinbaren Wahrheit, da3 die nattirliche Welt — die
einzige und endgdltige ist. Der Mensch ist seinem Wesen nach ein Bif3 in der naturlichen

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 2 11.05.2024



Welt, er geht in sie nicht ein. Die Gipfel und Tiefen der geistigen Welt des Menschen enthul-
len und beweisen das Dasein einer geistigen Welt. Die gelehrten Rationalisten sind gezwun-
gen, vor der Tatsache des Selbstbewuf3tseins Christi, vor der Unerklérlichkeit dieses gottli-
chen Selbstbewul3tseins ratlos stehen zu bleiben. Geradeso missen die gelehrten Rationalisten
auch vor der Tatsache des Selbstbewul3tseins des Menschen stehen bleiben, denn dieses
Selbstbewul3tsein ist der natiirlichen Welt transzendent und aus ihr unerklarlich. Zwischen
dem Selbstbewul3tsein Christi und dem Selbstbewul3tsein des Menschen besteht eine tiefge-
hende Analogie. Nur die Offenbarung Christi gibt den Schlissel zur Enthiillung des Geheim-
nisses vom menschlichen SelbstbewuRtsein. Das hdchste Selbstbewul3tsein des Menschen ist
die absolute Grenze fiir alle wissenschaftliche Erkenntnis. Mit vollem Recht erkennt die Wis-
senschaft den Menschen nur als einen Teil der nattrlichen Well und stoRt an die Doppelheit
des menschlichen Selbstbewul3tseins als an ihre Grenze. Aber auch die Philosophie des héchs-
ten SelbstbewuBtseins des Menschen ist nur dann moglich, wenn sie an der Tatsache der reli-
giosen Offenbarung des Menschen bewult orientiert ist. Die religidse Anthropologie hat es
nicht mit dem Faktum des Menschen als Objekt der wissenschaftlichen Erkenntnis zu tun,
sondern mit dem Faktum des Menschen als Subjekt des htheren Selbstbewultseins, mit ei-
nem aufernaturlichen und aul3erweltlichen Faktum. Darum erfalit die religiose Anthropologie
die Natur des Menschen als Bildnis und Ebenbild Gottes, als Mikrokosmos, als oberstes Zent-
rum des Seins und verbreitet Licht liber die geheimnisvolle Doppelheit der menschlichen Na-
tur. Die religiose Anthropologie héngt nicht von der wissenschaftlichen Anthropologie ab,
denn der Mensch ist fur sie kein natiirliches Objekt, sondern ein Ubernatirliches Subjekt.

Die Philosophie war in gréRerem oder geringerem Grade durch die abh&ngige Lage des Men-
schen in der natiirlichen Welt unterdriickt. Nur in der mystischen und teilweise in der okkul-
ten Philosophie wurde die Lehre vom Menschen als Mikrokosmos verkiindet, wurde der
Mensch in das Geheimnis seiner selbst eingeweiht, von der Unterdriickung durch die naturli-
che Well befreit. Nur die Mystiker begriffen, dal? alles, was im Menschen vor sich geht, eine
universale Bedeutung hat und sich im Kosmos auspragt, wul3ten, dal’ die seelischen Elemente
kosmisch sind, dafl man im Menschen alle Schichtungen des Universums, alle Bestandteile
des Kosmos aufzeigen kann. Die Mystik war stets jenem Psychologismus entgegengesetzt,
welcher im Menschen ein in sich geschlossenes individuelles Wesen, einen Bruchteil der Welt
erblickt. Die Psychologie der Mystiker ist immer kosmisch. Jene Philosophie, welche im
Menschen nur eine Teil-Erscheinung der nattrlichen Welt erblickt, sieht am wenigsten im
Menschen einen Kosmos, eine kleine Welt. Und nur jene Philosophie ist imstande, den Kos-
mos im Menschen zu durchschauen, welche sieht, daR der Mensch alle Erscheinungen der na-
tirlichen Welt Uberragt und das hochste Zentrum des Seins ausmacht. Die Grundlagen fur
eine wahrere Lehre vom Menschen kann man in der Kabbala, in den hermetischen Biichern,
bei Jakob Bohme und bei Franz Baader finden. Dort finden wir die Lehre vom himmlischen
Adam, vom Adam Kadmon. Bei Bohme im ,,Mysterium magnum* (einer Interpretation des
ersten Buches Mosis) werden die Fesseln der Begrenztheit und Unterdricktheit im alttesta-
mentlichen BewuRtsein der Menschheit von der Bibel fortgenommen und die kosmogoni-
schen und anthropogonischen Wahrheiten enthillt. Die Bibel wird nicht alttestamentlich, son-
dern neutestamentlich im Lichte der Offenbarung vom Neuen Adam ausgelegt. Bohme be-
greift schon die Verbindung des anthropologischen Bewuf3tseins mit dem christologischen.
Aber fir eine positive religiose Anthropologie leistet die Mystik des losgeldsten und abstrak-
ten monistischen Typus, die Mystik Indiens, Plotins und Ekkehardts wenig. In der Mystik die-
ses Typus versinkt der Mensch und verschwindet im Gottlichen. Und am wenigsten kann man
die wahre religitése Anthropologie in der Anthroposophie Rudolf Steiners finden. Fir die sich
so zu unrecht nennende Anthroposophie ist der Mensch nur ein voriibergehendes Moment der
kosmischen Evolution, er gestaltet und zersetzt sich im Kosmos, er ist ein Kind der Welt, kein
Kind Gottes. Die Anthroposophie ist monistisch und naturalistisch. Sie kennt die Kategorie
der Freiheit nicht. Sie Ubertragt auf die geistigen Welten Hackel, seinen Naturalismus und

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 3 11.05.2024



Evolutionismus. Die Anthroposophie hebt den Menschen auf, wie die Theosophie Gott auf-
hebt. Beide haben nur das Recht, sich Kosmosophie zu nennen. Das christliche anthropologi-
sche BewuRtsein befreit den Menschen von der Unterdriickung durch den Kosmos, obwohl es
im Menschen einen Mikrokosmos sieht.

Der naturalistische Anthropozentrismus hélt der Kritik nicht stand und kann nicht wiederher-
gestellt werden. Kopernikus und Darwin haben ihn vernichtet und die Idee der zentralen Stel-
lung des Menschen flr das wissenschaftliche Bewuf3tsein unannehmbar gemacht. Der ge-
schlossene Himmel der mittelalterlichen und der antiken Welt wurde aufgeschlossen, und es
zeigte sich eine Unendlichkeit von Welten, in welcher sich der Mensch verlor. Kopernikus
wies nach, dal? die Erde nicht das Zentrum des Kosmos sei, und daf sich die Welten nicht um
sie drehen. Die Erde ist einer von den Planeten, ihr Platz ist ein sehr bescheidener. Darwin
zeigte, dal} der Mensch nicht das absolute Zentrum dieses bescheidenen Planeten Erde ist: er
ist eine der Formen des organischen Lebens auf der Erde, eines der Momente der Evolution.
Also zwang die Wissenschaft die Erde und den Menschen zur Bescheidenheit, setzte deren
natlrliches Selbstgefiihl herab. In der natiirlichen Welt nimmt der Mensch keine ausschlieBli-
che Stellung ein. Er tritt in den Kreislauf der Natur ein als eine von den Erscheinungen, als ei-
nes von den Dingen. Wenn jetzt der Mensch in der Nacht in den Sternenhimmel schaut, fiihlt
er sich in dieser Unendlichkeit von Welten verloren, von dieser schlechten Unendlichkeit er-
drickt. Die ungeheuren Elemente der natlrlichen Welt, welche sich Gberall zu einer schlech-
ten Unendlichkeit auswachsen, — die schlechte Vielheit der Sonnen-Welten und die schlechte
Vielheit der Mikroorganismen, der Uber- und Unter-Welten — nehmen dem Menschen sein
konigliches und ausschlieBliches Selbstbewuftsein. Als ausschlieBlich natiirliches Wesen ist
der Mensch nicht Mittelpunkt und nicht Kénig des Weltalls, sondern einer von vielen, und er
ist gezwungen, mit unendlich vielen Wesen und Kraften, die ebenfalls auf Erhéhung An-
spruch erheben, um seine Stellung zu kdmpfen.

Aber das Scheitern des naturalistischen Anthropozentrismus, welcher in naiver Weise die Be-
deutung des Menschen an die nattirliche Welt knlpft, ist noch nicht der Untergang des hohe-
ren BewuRtseins des Menschen als eines Mikrokosmos, als des Mittelpunkts und Kénigs vom
Weltall. Nur die kindliche Wissenschaft der Bibel, die naive biblische Astronomie, Geologie
und Biologie gehen zugrunde, aber die biblische religiose Wahrheit vom Menschen bleibt be-
stehen. Der Mensch beansprucht unermeRlich viel mehr als jenes Selbstbewuf3tsein, welches
der naturalistische Anthropozentrismus ihm zu geben imstande ist. Belustigend ist die Anma-
Rung der Menschen des Mittelalters, ihre Bedeutung mit der naiven Wissenschaft der mensch-
lichen Kindheit sicher zu stellen. Der unendliche Geist des Menschen erhebt Anspruch auf ei-
nen absoluten Ubernatirlichen Anthropozentrismus, er erkennt sich als absoluten Mittelpunkt
nicht eines gegebenen, geschlossenen Planeten-Systems, sondern des ganzen Seins, aller geis-
tigen Welten. Der Mensch ist nicht nur ein natirliches, sondern auch ein tbernattrliches We-
sen, ein Wesen gottlichen Ursprungs und gottlicher Bestimmung, ein Wesen, das ,,in dieser
Welt“ lebt, aber nicht ,,von dieser Welt“ ist. Dieser absolute Anthropozentrismus, der die
schlechte Unendlichkeit des gestirnten Himmels durch die im Menschen verbleibende Ewig-
keit tberwindet, kann durch keine Wissenschaft vernichtet werden, wie er auch durch keine
Wissenschaft begriindet werden kann. Was kann dariiber die Wissenschaft eines Kopernikus,
Lyell und Darwin sagen? Der von ihr erkannte begrenzte Zustand selbst der natiirlichen Welt
ist durch den Fall des Menschen, durch die Verschiebung des hierarchischen Mittelpunkts des
Universums erzeugt. Und die Erde fiel mit dem Menschen zugleich, trat in den Kreislauf der
naturlichen Notwendigkeit ein.

Ein bedeutsames Zeichen der Erniedrigung des Menschen &ufert sich schon darin, da3 der
Mensch das Licht von der Sonne erhélt, und daf sein Leben sich um die Sonne dreht. Dal3 die
Sonne dem Menschen von aufRen leuchtet, ist eine ewige Erinnerung daran, dal3 die Menschen

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 4 11.05.2024



wie auch alle Dinge der Welt an sich im ewigen Dunkel sind, die innere Ausstrahlung des
Lichtes eingebit haben. Die Sonne hétte im Menschen, dem Mittelpunkt des Kosmos sein
sollen, der Mensch hatte die Sonne der Welt sein sollen, um die sich alles dreht. Der Logos —
die Sonne im Menschen selbst soll leuchten. Angelus Silesius sagt: ,,Ich selbst mufl Sonne
sein, ich muf3 mit meinen Strahlen das farbenlose Meer der ganzen Gottheit malen.” Die
Sonne ist aber aulerhalb des Menschen, und der Mensch ist im Dunkel. Das Licht des Lebens
in der naturlichen Welt hangt von einem &uReren und fernen Quell ab. Wenn die Sonne erl6-
schen wird, dann werden alle Wesen und alle Dinge der natiirlichen Welt in ein undurchdring-
liches Dunkel stiirzen, das Leben wird aufhoren. Der vorweltliche Fall des Menschen war
seine Verdrangung als hierarchisches Zentrum. In der natiirlichen Welt, in der metaphysischen
Gestaltung unseres Planetensystems fand das seinen Widerhall darin, daf3 die Sonne von innen
nach auf3en verdrangt wurde. Der Mensch fiel, und die Sonne ging von ihm. Die Erde mit dem
auf ihr lebenden Menschen fing an, sich um die Sonne zu drehen, wéhrend die ganze Welt
sich um den Menschen und seine Erde hatte drehen und durch den Menschen, durch den in
ihm wohnenden Logos das Licht hatte erhalten sollen. Aber die Sonne kehrt in das Innere des
Menschen nur durch die Inkarnation des Absoluten Menschen — des Logos in der Welt wie-
der. Der Logos ist der Absolute Sonnen-Mensch, der dem Menschen und der Erde ihre in der
natlrlichen Welt verloren gegangene, absolute, zentrale Stellung wiedergibt. Das héhere
Selbstbewul3tsein des Menschen ist das christologische Bewul3tsein. Und dieses christologi-
sche SelbstbewulRtsein des Neuen Adams Uberragt das Selbstbewul3tsein des Ur-Adams, be-
zeichnet eine neue Phase in der Erschaffung der Welt.

§2

Die zentrale ontologische Idee des Christentums ist die Idee der zwei-einen Natur — der gott-
lichen und der menschlichen —, welche geheimnisvoll in eine Natur verwandelt sind. Die er-
reichte Einheit ist keine abstrakte, sondern eine konkrete — die menschliche Natur verschwin-
det nicht in der gottlichen. Christus ist ein vollkommener Gott und ein vollkommener
Mensch, in ihm ist der menschliche und der géttliche Wille, in ihm hat sich der menschliche
Wille in den go6ttlichen verwandelt. Das eben ist das zentrale Geheimnis des Christentums,
und es bildet stets Schwierigkeiten fur die kleine Vernunft, fir den Verstand. Die ihren eige-
nen Kraften Uberlassene, von der Gnade nicht erleuchtete menschliche Vernunft strebt ge-
wohnlich darnach, die Wahrheit von der Zwei- Einheit mit der Wahrheit von der Einheit zu
vertauschen, d. h. sie auf das Monophysitentum, auf den Monismus zuriickzufiihren: Christus
ist nur Gott, seine menschliche Natur aber ist scheinbar. Oder — Christus ist nur Mensch,
aber in ihm enthillte sich das gottliche Prinzip. Der rationale menschliche Gedanke schwang
zwischen Monismus und Dualismus. Es gibt keine grofRere Schwierigkeit fiir das rationale Be-
wulitsein, als das Geheimnis der Zwei-Einheit zweier Naturen zu begreifen: diese Schwierig-
keit sehen wir an dem Beispiel des klassischen deutschen Idealismus des 19. Jahrhunderts,
welcher eine monophysitische Haresie darstellt. Fichte, Hegel, sogar Schelling — wiewohl in
seiner letzten Periode in minderem Grade — sind Monisten, Monophysiten: sie erkennen nur
eine Natur, die gottliche, an, in welcher der Mensch, die Selbstandigkeit der menschlichen
Natur verschwindet. Der deutsche Idealismus konnte das religiose Problem des Menschen nie-
mals l6sen, es nicht einmal stellen. Er verneint die urspringliche Freiheit des Menschen; fur
ihn ist nur Gott frei. Der Mensch verschwindet in dem Welt- Geist, in der Welt-Vernunft, in
dem Welt-Ich, in dem unpersonlich Gottlichen. Der Mensch muf stille werden, in ihm denkt
und will der Geist, die Gottheit, welche sich allmé&hlich in der Geschichte des menschlichen
Selbstbewul3tseins entfaltet. Das Fichtesche ,,Ich* ist die Negation des Menschen, die Nega-
tion der Personlichkeit, es ist kein menschliches ,,Ich“. Dem deutschen Idealismus war die Of-
fenbarung der zwei-einen Natur Christi = des Gottmenschen fremd. Indem deutschen idealisti-
schen Bewul3tsein war Christus ein Mensch, in dem sich die Gottheit enthtllte. Es gibt nur
eine Natur — die gottliche. Aber es gibt verschiedene Grade ihrer Entfaltung. Der Mensch ist

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 5 11.05.2024



nur ein Moment der Entfaltung der gottlichen Natur. Dieses Monophysitentum erhielt seinen
extremen und reinsten Ausdruck in Eduard von Hartmanns ,,Religion des Geistes* und offen-
barte hier seine antichristliche Natur. Dieses Monophysitentum war schon in der Mystik Ek-
kehardts angelegt, fur welchen der Mensch nur ein Fall, ein Abfall von der Gottheit ist, und
fiir den die Wiederkehr in den SchoR der Gottheit eine Uberwindung des Menschen, seine Ab-
schaffung als stindiges Phantom bedeutet. Die Neigung zum Monophysitentum war im Protes-
tantismus, bei Luther und bei Calvin, stets vorhanden, und man kann sie auch bei einem der
interessantesten protestantischen Theologen, bei Karl Barth, dem Verfasser des ,,Romerbrie-
fes*, sowie auch bei Gogarten sehen. Diese Neigung bestand auch in der quietistischen Mys-
tik, welche die menschliche Natur endgiiltig zum Schweigen, zur absoluten Passivitét *zu
bringen bestrebt war. Der monophysitische Irrweg steht nicht nur im Gegensatz zum Wesen
des Christentums, er widerspricht auch dem Urphénomen, des religiésen Lebens. Das Ge-
heimnis des Christentums und das Geheimnis alles religidsen Lebens liegt in dieser Begeg-
nung zweier Naturen, in der Begegnung des Menschen und Gottes, nicht aber in der mono-
physitischen Offenbarung des einen gottlichen Prinzips, das der Welt zugrunde liegt. Das reli-
giose Leben ist seiner Natur nach dramatisch. Angelus Silesius hat das Drama der Liebe, wel-
ches dem Christentum zugrunde liegt, kithn zum Ausdruck gebracht, als er sagte: ,,Ich weil,
dal? ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben, werd’ ich zunicht, er mufl von Not den Geist
aufgeben.” Wenn der Mensch nicht ist, so ist auch Gott nicht. Gott bedarf des Menschen, Gott
will, dal nicht nur Er sei, sondern auch der Mensch, der Geliebte und der Liebende.

Das religiose Leben ist die Bewegung von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott.
Das religiose Urphanomen ist eine doppelte Offenbarung: die Offenbarung Gottes im Men-
schen und die Offenbarung des Menschen in Gott. Darum ist die wahre, vollstandige und voll-
kommene Religion die Religion des Gottmenschen und des Gottmenschentums. Im Menschen
offenbart sich Gott und das Gottliche. Dieser Art sind alle Religionen: sie alle verkiindeten
dieses groRe Ereignis. Die ganze Kompliziertheit und die ganze Tragik des religiésen Schick-
sals der Menschheit wird dadurch bestimmt, dal? es auch eine andere Seite im religiésen Pro-
zel3 gibt. Nicht nur Gott muf? sich im Menschen offenbaren, sondern auch der Mensch in Gott.
Die Offenbarung Gottes gegenuber dem Menschen muR die Offenbarung des Menschen ge-
genuber Gott zur Antwort haben. Es gibt eine menschliche Sehnsucht nach Gott, aber es gibt
auch eine gottliche Sehnsucht nach dem Menschen. Gott ist die grofte Idee, das grofite The-
ma, die gréRte Sehnsucht des Menschen. Der Mensch ist die grofte Idee, das grofite Thema,
die grofite Sehnsucht Gottes. Das Problem Gottes ist ein menschliches Problem. Das Problem
des Menschen ist ein gottliches Problem. In seiner Offenbarung offenbart Gott dem Menschen
nicht alles; er 1Rt im Verborgenen, was der Mensch selbst Gott offenbaren soll. Gott erwartet
vom Menschen unerldilich viel mehr als die Erfillung des von ihm offenbarten Willens, als
den Gehorsam gegenuber diesem Willen, — er erwartet die Offenbarung des schopferischen
Willens, die Offenbarung der schopferischen Freiheit des Menschen selbst. Der Mensch soll
Gott aus Liebe zu Ihm, in Beantwortung der gottlichen Liebe, den ganzen UberfluR seiner
schopferischen Krafte geben. Es gibt eine gottliche Sehnsucht nach dem Menschen, nach sei-
nem Anderen, die Sehnsucht des Liebenden, welcher nach der Erwiderung der Liebe dirstet.
Darin liegt das gottliche Mysterium.

Die offizielle theologische Lehre von der Unbeweglichkeit Gottes, von der Unmdglichkeit ei-
nes Prozesses und einer Bewegung in Gott ist exoterisch. So muR jeder abstrakte Theismus,
der abstrakte Monotheismus denken. Jenes Argument, dal? die Bewegung in Gott unmdglich
sei, weil Gott vollkommen, die Bewegung aber ein Anzeiger der Unvollkommenheit, der
Mangelhaftigkeit, der Bedurftigkeit sei, ist hoffnungslos rationalistisch. Ist denn aber das voll-
stdndige Fehlen der schépferischen Bewegung nicht mangelhaft, weist denn die Unbeweglich-
keit nicht auf einen Mangel hin? VVon Gott sind nur antinomische Gedanken moglich. Gott ist
in Wahrheit die coincidentia oppositorum, und in Gott muf3 man die Vereinigung der voll-

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 6 11.05.2024



kommenen Ruhe mit der tragischen Bewegung, der Seligkeit mit dem Leiden denken. Es gibt
eine Tragddie in Gott, ein gottliches Mysterium, ein urspriingliches und ewiges Mysterium
des Geistes. Und am meisten muf? dies das Christentum anerkennen. Das Christentum ist die
Religion des leidenden Gottes, die Religion der Leiden des Herrn. Das Christentum lehrt, dal}
Gott selbst die Nacht in Gethsemane und die Pein auf Golgatha erlebte. Golgatha ist eine Tra-
gddie in Gott, nicht nur eine Tragddie in der Welt, eine tragische Bewegung in dem Schol3e
des gottlichen Lebens. Gott ist Leben, Schicksal, Mysterium, keine erstarrte Substanz. Der
christliche Gott ist der Gott der Liebe, — nicht der abstrakten, unpersonlichen, sondern der
konkreten, personlichen Liebe. Er ist ein Liebender und ein die Erwiderung der Liebe Erwar-
tender. Aber die Liebe ist eine tragische Bewegung. Die gottliche Tragddie ist die Tragddie
der Liebe und der Freiheit. Die Erwiderung der Liebe kann nur freie Liebe sein. Gott erwartet
vom Menschen die freie Liebe. Die gottliche Sehnsucht, die gottliche Not ist der menschli-
chen Freiheit zugewandt. Gott braucht nicht die erzwungene Liebe des Menschen, dessen er-
zwungene Unterwerfung unter seinen Willen. Gott braucht die Freiheit des Menschen, die
freie Zugewandtheit des Menschen zu Gott. Es gabe keine Tragodie im Weltleben, wenn Gott
der Freiheit nicht bedirfte, wenn der Sinn des Weltlebens nicht in die Freiheit gelegt wirde.
Die Freiheit ist immer tragisch, sie erzeugt die Leiden des Lebens. Eine zwangsmalige Ein-
richtung des Weltlebens wiirde die Leiden abwenden, die Tragddie der Welt tberfliissig ma-
chen. Der Mensch ist oft, nur zu oft damit einverstanden, sich von der Freiheit loszusagen, um
die Qualen und Leiden des Lebens zu vermindern, die Tragddie des Lebens abzuschwéchen.
Der Mensch ist damit einverstanden, auf die Freiheit zu verzichten. Aber Gott, — Gott und
nicht der Mensch — kann nicht, ist nicht damit einverstanden, auf die Freiheit des Menschen
zu verzichten. Gott bedarf der Freiheit des Menschen, der Freiheit der Welt. Darin hat Er den
Sinn des menschlichen und des universalen Lebens gelegt. Solcher Art ist das gottliche Mys-
terium des Seins, das Mysterium des Lebens. Es ist das Mysterium der Liebe und der Freiheit.
In ihm wird Gott im Menschen und der Mensch in Gott geboren. Im Gottmenschen Christus
vereinigen sich beide Geburten in eine, beide Bewegungen — die von Gott und die vom Men-
schen — sind in einen einzigen Drang verwandelt. ,,Ich und der Vater sind eins.” Durch
Christus — den vollkommenen Gott und den vollkommenen Menschen — vollzieht sich die
erwiderte Offenbarung des Menschen gegenlber Gott. Diese Bewegung muf3 im himmlischen
Adam beginnen, um dann auf das in ihm beginnende neue Menschengeschlecht iberzugehen.
In dieser Bewegung muf der Mensch an der gottlichen Schopfung teilhaben. Die Weltschop-
fung ist noch nicht vollendet. Sie wird im Menschen und durch den Menschen vollendet, aber
die mit dem Menschen verbundene Schopfung ist mit der Freiheit verbunden und kann daher
widergottlich sein. Darin liegt die Tragddie des Weltlebens. Der Mensch kann seine schopfe-
rische Offenbarung Gott zuwenden, aber auch dem Teufel. In dem menschlichen Schaffen
vermischt sich die Wahrheit mit der Liige, das Gute mit dem Bdsen, die Schénheit mit der
MifRgestalt, das Gattliche mit dem Teuflischen. Gott leidet und verblutet, wenn der Mensch
seine Liebe nicht Ihm zuwendet. Aber das bleibt einstweilen verborgen. Das ist das Geheim-
nis der Freiheit. L. Blois hatte ein auRergewohnliches Gefuhl fur den einsam und verlassen
leidenden Gott. Dieser Aspekt Gottes war in der Offenbarung verborgen, er blieb verhdillt.

83

Der Religion, dem Christentum liegt ein Mythus zugrunde, der Mythus von Gott und dem
Menschen, vom Gottmenschen. Dieser Mythus ist die grofite Realitat. Der Mythus ist der Rea-
litdt n&her als der Begriff, der Mythus ist ontologischer als der Begriff. Das Geheimnis des
Christentums, das Geheimnis der gottlichen Zwei-Einheit und der menschlichen Natur ist im
Begriffe nicht ausdriickbar. Der Mythus ist die konkrete Erzahlung eines Ereignisses, das sich
in der geistigen Welt, in der Tiefe des Seins zugetragen hat, und in der empirischen Welt sym-
bolisiert, gekennzeichnet ist. Solcher Art ist der Mythus vom Siindenfall Adams und Evas.
Das ist das realste Ereignis, welches sich in der geistigen Welt, in der Tiefe des Seins zuge-

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 7 11.05.2024



tragen hat, und in der einfachen Erz&hlung von dem Ereignis, das sich in der empirischen
Wirklichkeit begeben hat, symbolisiert ist. Man kann keinen rationalen Begriff vom Siinden-
fall bilden. Auch von dem Geheimnis der gottlichen Trinitat kann man einen solchen Begriff
nicht bilden. Hier ist nur der Mythus moéglich. Aber es ist notwendig, sich endgultig von dem
Gedanken zu befreien, dal} der Mythus keine Realitat sondern eine Erfindung sei. Dem My-
thus liegt eine groRere Realitat als den rationalen Begriffen zugrunde. Der Mythus ist mit dem
Symbol verbunden. Er ist eine Symbolisierung, eine Bezeichnung dessen auf dem einen Plan,
was auf dem andern vor sich geht. Das religidse BewuRtsein ist immer eine mythologische
und symbolische Erkenntnis. Das Symbol spricht immer von der Unerschopflichkeit und Un-
endlichkeit jenes religidsen Gegenstandes, welcher erkannt wird, von seiner Undurchdring-
lichkeit fiir den logischen Begriff. Die apophatische, negative Theologie hat diese Wahrheit
immer verstanden, aber die positive, kataphatische Theologie hat sie oft ignoriert. Religion ist
nicht nur die Offenbarung der Gottheit sondern auch ihre Verhillung. Die Gottheit offenbart
und verhllt sich. Ein verborgenes Geheimnis liegt dem religiésen Leben zugrunde. Die Of-
fenbarung ist kein Ereignis in der duReren, gegenstandlich materiellen Welt, sie ist ein Ereig-
nis in der geistigen Welt. Man darf die Offenbarung nicht naiv-realistisch auffassen. Nur der
symbolische Realismus entspricht der Natur der Offenbarung. Der den Menschen mit der
Tiefe des gottlichen Lebens verbindende Geist wurde gleichsam aus dem Menschen herausge-
nommen und nach aul3en, in die transzendente Ferne projiziert. Der Mensch fiel vom eigenen
Geiste ab. Ihm verblieb nur die Seele und der Leib. Als psychophysisches Wesen wurde er zu
einer geschlossenen Monade, die von dem geistigen Leben, welches ihm nach der Erstgeburt,
nach der Gottahnlichkeit gehort, isoliert ist. Mit Muhe kehrt der Mensch zu seinem Geist, in
seine geistige Heimat zuriick, und auf dem Wege stellt sich ihm die geistige Heimat als trans-
zendente Ferne dar. In der Mystik werden der Geist und das geistige Leben dem Menschen
immanent. Das Geheimnis des gottlichen Lebens ist dem Menschen n&her und auch wieder
ferner von ihm, als dies dem naiv-realistischen theologischen Bewultsein erscheint. Der Sym-
bolismus entspricht einem vertieften, geistigeren Zustand des Bewul3tseins. Die symbolische,
d. h. apophatische Theologie hitet die gottlichen Geheimnisse vor der Rationalisierung und
néhert sie dem Menschen. Das Symbol ist ein Band zwischen zwei Welten und der Hinweis
auf die Unerschopflichkeit der anderen Welten. Der symbolische Mythus von der Begegnung
Gottes und des Menschen, vom Gott-Menschen liegt dem Christentum zugrunde.

Der Mensch ist mehr als Kreatur. Die Lehre vom Menschen als einer Kreatur ist eine exoteri-
sche Lehre im Christentum. Die groRRen christlichen Mystiker erhoben sich iber diese Lehre
und enthullten die Gottheit des Menschen. Der Mensch ist das gottliche Andere, der géttliche
Geliebte, von dem die Erwiderung der Liebe erwartet wird. Das ist kein Monismus, kein Pan-
theismus, flir den der Mensch in der Gottheit verschwindet, fir den er nur ein Teilchen der un-
personlichen Gottheit ist. Der Mensch ist die andere Person des goéttlichen Mysteriums. Sein
BewuBtsein seiner Kreatirlichkeit ist nur eine Widerspiegelung der Entfernung und des Ab-
falls von Gott. Es entspricht jenem Akt des Mysteriums, in dem die Zersplitterung der gottli-
chen Wirklichkeit stattfindet. Die Wahrheit vom Menschen ist im Christentum nicht endgiiltig
und nicht vollstandig offenbart. In der religiosen Anthropologie bleibt ein Teil der Wahrheit
verhillt. Dem Menschen selbst wird tiberlassen, diesen im freien schopferischen Akt des
Selbstbewul3tseins endgultig zu offenbaren. Wenn die ganze Wahrheit vom Menschen offen-
bart wére, so bliebe fiir den Menschen nichts mehr Gbrig. Verborgen bliebe der gottliche Ge-
danke vom Menschen — die Offenbarung seiner schopferischen Freiheit durch den Menschen
selbst, die freie Antwort an Gott, die freie Liebe zu Gott.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 8 11.05.2024



84

Die druckende Leblosigkeit der Natur kann aus der falsch gerichteten Freiheit des Lebendigen
begriffen werden. Die Natur ist eine organische Hierarchie lebendiger Wesen. Die Materialitat
ist nicht nur eine Inkarnation des lebendigen Geistes, sie ist auch ein Schwerwerden, eine Fes-
selung und Knechtung des Geistes, auf ihr liegt der fatale Stempel des Falles, des Herabsin-
kens in tiefere Spharen. Der Mensch ist ein Mikrokosmos, die hochste kénigliche Stufe der
Hierarchie der Natur als lebendigen Organismus. Der Mensch ist flr die Iganze Naturordnung
verantwortlich, und was in ihm vor sich geht, pragt sich in der ganzen Natur aus. Der Mensch
belebt, vergeistigt die Natur durch seine schopferische Freiheit und macht sie leblos, fesselt
sie durch seine Knechtschaft und durch den Sturz in die materielle Notwendigkeit. Der Sturz
des héchsten hierarchischen Zentrums der Natur zieht den Sturz der ganzen Natur, aller ihrer
tieferen Stufen nach sich. Die ganze Natur stohnt und weint und wartet auf Befreiung. Das
Lebloswerden der Natur und ihre schlechte Materialisation, kraft deren alle Wesen der Welt
der Herrschaft der Notwendigkeit verfielen und aus dem Zustand der Begrenztheit keinen
Ausweg finden, dies alles ging aus von dem Sturze des Menschen, von dem schlechten Platz-
wechsel des hierarchischen Mittelpunkts des Weltalls. Der Grad der Verantwortlichkeit fur
jenen Zustand, in dem sich die erstarrte Natur befindet, hdngt von dem Grade der Freiheit und
von dem hierarchischen Platz im Kosmos ab. Am meisten verantwortlich ist der Mensch und
am wenigsten. — die Steine. Der Kdnig ist verantwortlicher als der letzte seiner Untertanen.
Des Menschen Sturz und der ihm folgende Verlust der koniglichen Freiheit und das Herabsin-
ken in tiefere Spharen der Notwendigkeit nahmen dem Menschen seinen Platz in der Natur
und brachten ihn in knechtische Abhangigkeit von den tieferen Spharen der nattrlichen Hier-
archie. Der Mensch, der die Natur durch seinen Sturz entstellte, stiel Giberall auf den Wider-
stand des Mechanismus der Natur und verfiel der Unfreiheit und nattrlichen Notwendigkeit.
Steine, Pflanzen und Tiere ergreifen Besitz vom Menschen und scheinen sich an ihm fur die
eigene Unfreiheit zu rachen. Der Widerstand und die Herrschaft der leb- los-versteinerten
Teile der Natur, welche endgultig in die materielle Notwendigkeit der untersten Stufen der na-
tirlichen Hierarchie versenkt sind, sind der Quell des Kummers und der Not des Menschen,
des entthronten Konigs der Natur. In den Menschen dringt das Leichengift der endgultig abge-
storbenen Teile der Natur ein und macht ihn leblos, zwingt ihn, das Schicksal des Staubes und
des Schmutzes zu teilen. Der Mensch wird zu einem Teil der natiirlichen Welt, zu einer von
den Erscheinungen der Natur, welche der natiirlichen Notwendigkeit unterworfen sind. ,,Diese
Welt*“, die natiirliche Welt, ist durch den Fall des Menschen gestiirzt, und der Mensch muf}
sich von den Verlockungen ,,dieser Welt* lossagen, die ,,Welt* {iberwinden, um sich die ko-
nigliche Stellung in der Welt wiederzugeben. Nur der Mensch kann die Natur entzaubern und
beleben, wie er sie gefesselt und ertdtet hat. Das Schicksal des Menschen héangt vom Schick-
sal der Natur, vom Schicksal des Kosmos ab, und er kann sich von ihm nicht trennen. Der
Mensch mu8 dem Stein dessen Seele zuriickgeben, das lebendige Wesen des Steines enthil-
len, um sich von der steinernen, driickenden Gewalt zu befreien. Der leblose Stein liegt als
schweres Fl6z auf dem Menschen, und es gibt keinen anderen Weg, ihn loszuwerden als die
Befreiung des Steines. Mit seinem ganzen materiellen Bestand ist der Mensch an die Materia-
litat der Natur geschmiedet und teilt ihr Schicksal.

Gefallen ist nicht der einzelne Mensch, sondern der All-Mensch, der Ur-Adam, und erheben
kann sich nicht der einzelne Mensch, sondern auch nur der All-Mensch. Der All-Mensch ist
von dem Kosmos und seinem Schicksal unabtrennbar. Die Befreiung und schopferische Erhe-
bung des All- Menschen ist die Befreiung und schopferische Erhebung des Kosmos. Das
Schicksal des Mikrokosmos und das Schicksal des Makrokosmos sind unzertrennlich, sie fal-
len und erheben sich zusammen. Der Zustand des einen pragt sich im anderen aus, sie durch-
dringen einander gegenseitig. Der Mensch kann sich nicht einfach vom Kosmos entfernen, er
kann ihn nur verédndern und umgestalten. Der Kosmos teilt das Schicksal des Menschen, und

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 9 11.05.2024



darum teilt der Mensch das Schicksal des Kosmos. Und nur der Mensch, welcher im Kosmos
den ihm vom Schopfer vorbereiteten Platz eingenommen hat, ist imstande, den Kosmos in ei-
nen neuen Himmel und in eine neue Erde umzugestalten. Der grol3e Mystiker des orthodoxen
Ostens, der HI. Simeon der Neue Theologe, spricht wunderbar schon darlber, wie alle Kreatu-
ren, der Mond, die Sterne, die Quellen, die Luft, die Tiere nach dem Falle Adams auf horten,
ihm zu gehorchen und bereit waren, ihn zu tUberfallen, aber Gott zwang die Kreatur zum Ge-
horsam.

Die Wiederherstellung des Menschen in seiner Wirde konnte nur durch die Erscheinung des
absoluten Menschen, des Sohnes Gottes in der Welt erfolgen, durch die Menschwerdung Got-
tes. Der Mensch steht nicht nur uber allen hierarchischen Stufen der Natur, er steht auch uber
den Engeln. Denn die Engel sind nur die Einfassung des Goéttlichen Ruhmes. Die Natur der
Engel ist statisch. Der Mensch aber ist dynamisch. Der Sohn Gottes wurde Mensch und nicht
Engel, und der Mensch ist zu einer koniglichen und schépferischen Rolle in der Welt berufen
— zur Fortsetzung der Schopfung. Der Mensch ist nach Gottes Bildnis und Ebenbild erschaf-
fen; das Tier nach dem Bildnis und Ebenbild der Engel. Darum sind in der Welt eine dyna-
misch-schopferische, gott-menschliehe Hierarchie und eine unschopferische, statische, eng-
lisch- tierische Hierarchie vorhanden. Die VVorherrschaft der Statik tber die Dynamik in der
Kirche, das Absterben des schopferischen Geistes in ihr ist das Resultat der VVorherrschaft der
englisch-tierischen Hierarchie vor der gott-menschlichen in ihrer geistigen Ordnung. Der Kle-
rikalismus ist die Herrschaft des englischen Prinzips in der Welt anstatt des menschlichen
Prinzips. Das Priestertum ist englischer, nicht menschlicher Natur und kann daher in der Welt
nicht schopferisch aktiv sein. Das Priestertum ist nur ein Medium des Géttlichen. Die Verlet-
zung der hierarchischen Stellung des Menschen in der Welt erzeugt immer das Bése und die
Knechtschaft. Der Engel ist nicht die hochste hierarchische Stufe im Kosmos, — diese hoch-
ste Stufe ist nur der Mensch — ein Gott, dem Schopfer ahnlicher Schopfer. Der Engel, wel-
cher zum Ko6nig des Kosmos werden wollte, wurde zum Teufel. Bohme sagt: ,,Dann Luzifer
ging aus der Ruhe seiner Hierarchie aus in die ewige Unruhe.” Als dynamisches, schopferi-
sches Zentrum des Universums wurde der Mensch erschaffen, aber zur Priifung seiner Freiheit
folgte er dem gefallenen Engel, welcher Mittelpunkt der Welt hat werden wollen, und verlor
seinen koniglichen Platz, schwéchte seine schopferische Kraft und versank in einen tierischen
Zustand. Anstatt sich selbst als freien Schdpfer zu bestimmen, unterwarf der Mensch sich dem
gefallenen Engel. Dem Teufel fehlt die schopferische, dynamische Kraft, weil auch der Engel
sie nicht besitzt. Der gefallene Engel lebt durch Liige und Betrug, indem er seine Ohnmacht
verbirgt. Aber auch der gefallene Mensch verliert seine schopferische Kraft nicht endgultig.
Der konigliche Platz des Menschen in der Welt wird durch den Gottmenschen befestigt und
Uberwindet das Prinzip des gefallenen Engels. Der neue Adam bedeutet eine hohere Stufe der
Weltschdpfung als der Ur-Adam im Paradiese. Der durch Christus in einen neuen geistigen
Menschen wiedergeborene Adam ist schon kein passiver und unterdriickter Blinder mehr,
sondern ein sehender Schopfer, der Sohn Gottes, welcher das Werk des Vaters fortsetzt.

85

Die wahre Anthropologie kann nur auf die Offenbarung Christi gegriindet sein. Das univer-
sale Faktum der Erscheinung Christi ist das fundamentale Faktum der Anthropologie. Nur
nach Christus ist das hohere anthropologische Bewul3tsein moglich. Nur in Christo und durch
Christum vollzieht sich der universale Akt des gottlichen Selbstbewul(3tseins des Menschen.
Nur die von Christus vollzogene Adoption des Menschen durch Gott, die Wiederherstellung
der infolge der Stinde und des Abfalls verderbten menschlichen Natur durch Christus, enthtllt
das Geheimnis vom Menschen und von seiner Erstgeburt, das Geheimnis der menschlichen
Person. Das Geheimnis Christi ist eben das Geheimnis des absoluten Menschen, des Gott-
Menschen. Christus — der Sohn Gottes — ist der ewige, absolute, gottliche Mensch. Von

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 10 11.05.2024



Ewigkeit her wird vom Vater der Sohn geboren — der absolute Mensch, der gottliche
Mensch, der Gott-Mensch. Der géttliche Menschensohn wird im Himmel und auf Erden, in
Ewigkeit und in der Zeit, oben und unten geboren. Und darum geschieht das auf Erden Ge-
schehende im Himmel. Das Drama der irdischen Menschheit ist das Drama der himmlischen
Menschheit. Durch den Menschensohn ist die Natur der géttlichen Natur teilhaftig und die
menschliche Gestalt verbleibt in Gott. Durch Christum wird der Mensch der Natur der HI.
Trinitat teilhaftig, denn die zweite Person der HI. Trinitét ist der absolute Mensch. O gewiB ist
der Mensch nicht Gott, er ist Gottes Sohn nicht in dem einzigen Sinn, in welchem Christus
Gottes Sohn ist; aber der Mensch hat an den Geheimnissen der Natur der HI. Trinitat teil und
erscheint als Mittler zwischen Gott und dem Kosmos. Jede menschliche Gestalt verbleibt
durch Christus nicht nur in der kreattrlichen Welt, sondern auch in der Gottheit. Der Mensch
ist nicht nur ein natrlich-kreattrliches, sondern auch ein géttlich-kreattrliches Wesen. Im
Menschen ist eine, wenn auch entstellte, natrliche Gottlichkeit. Christus stellt die verloren
gegangene Genealogie des Menschen, seine Rechte auf gottlichen Ursprung ;und géttliche
Bestimmung wieder her. Der gefallene Mensch, welcher sich in ein natrliches, durch Not-
wendigkeit gefesseltes Wesen verwandelt hat, besitzt nicht die Kraft, sich von der Gefangen-
schaft und der Knechtschaft zu befreien und zu seinem gottlichen Ursprung zuriickzukehren.
Nur der absolute, géttliche Mensch, durch welchen jeder Mensch der géttlichen Natur und der
gottlichen Kraft teilhaftig ist, hat die Macht, das zu vollbringen. Der in Gott absolute Mensch
bewahrt die Gestalt des Menschen so, wie sie von Gott dem Schopfer erschaffen wurde.

Das Christentum lehrte stets von dem Fall und von der Schwache, von der Stindhaftigkeit und
Ohnmacht der menschlichen Natur. Und zugleich erkennt die christliche Anthropologie die
absolute und konigliche Bedeutung des Menschen an, da sie die Menschwerdung Gottes und
die Vergdéttlichung des Menschen, die gegenseitige Durchdringung der goéttlichen und
menschlichen Natur lehrt. Aber aus tiefsten Griinden, welche im Geheimnis der Zeiten und
Fristen verborgen sind, hat das Christentum dasjenige nicht mit Vollstandigkeit offenbart,
was man die Christologie des Menschen nennen muB, d. h. das Geheimnis von der géttlichen
Natur des Menschen, das Dogma vom Menschen, welches gleich ist dem Dogma von Christus.
Von den allgemeinen Kirchenkonzilen wurde die Natur der HI. Trinitat und die Natur Christi
offenbart, aber die Natur des Menschen fast gar nicht. In dem Christentum der Heiligen Véter
bestand eine monophysitische Neigung, Schiichternheit in der Enthillung der menschlichen
Natur Christl und darum auch der géttlichen Natur des Menschen, Gedriicktheit durch die
Slinde und durch den Durst nach Erlésung von der Siinde. Diese Neigung ist dem gesamten
Christentum eigentimlich und erscheint nicht zuféllig. Und dennoch ist in der christlichen Of-
fenbarung die Wahrheit von der Goéttlichkeit des Menschen nur die Kehrseite der Wahrheit
von der Menschlichkeit Christi. Die Christologie des Menschen ist von der Christologie des
Sohnes Gottes unabtrennbar, das Selbstbewuf3tsein Christi ist unabtrennbar von dem Selbstbe-
wuBtsein des Menschen. Die christologische Offenbarung ist eine anthropologische Offenba-
rung. Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch vergottet werde, sagt der HL Athanasius
der Grole. Die Aufgabe des religidsen Bewul3tseins der Menschheit ist eben die Offenbarung
des christologischen BewuBtseins des Menschen. ,,Nicht ich lebe, sondern Christus lebt in
mir (Der Apostel Paulus). Nur die Mystiker durchschauten die Wahrheit von der Christolo-
gie des Menschen, indem sie den Zeiten und Fristen zuvorkamen. Der Mensch ist keine einfa-
che Kreatur in der Reihe anderer Kreaturen, weil der ewige und eingeborene, dem Vater
ebenburtige Sohn Gottes nicht nur der absolute Gott, sondern auch der absolute Mensch ist.
Die Christologie ist die einzige wahre Anthropologie. Die Erscheinung Christi, des absoluten
Menschen, auf Erden und in der Menschheit sicherte dem Menschen und der Erde absolut und
fiir ewig die absolute und zentrale Bedeutung im Weltall. Die Welt war vom Schépfer noch
nicht erschaffen, als das Bild des Menschen schon im Sohne Gottes war, welcher von Ewig-
keit her im Vater geboren wird. Nur die Christologie des Menschen — die Kehrseite der
Anthropologie Christi — offenbart im Menschen das echte Bild und Ebenbild Gottes, des

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 11 11.05.2024



Schopfers.
§6

Die kirchenvaterliche Anthropologie hat die christologische Wahrheit vom Menschen keines-
wegs offenbart. Das schopferische Geheimnis der menschlichen Natur geht in die religiose
Anthropologie der Kirchenvater und -lehrer nicht ein. Diese Anthropologie ist immer noch
allzusehr von dem Bewultsein des Menschenfalls belastet, sie lehrt von den Leidenschaften
des Menschen und von der Befreiung von der Stinde. Die kirchenvaterliche Anthropologie ist
von der alttestamentlich-heidnischen abhéngig. In dem kirchenvéterlichen BewuRtsein ent-
spricht der absoluten und schwindelerregenden christologischen Wahrheit von der Erlésung
nicht die absolute und schwindelerregende Wahrheit vom Menschen. Das Geheimnis der Er-
I16sung scheint das schopferische Geheimnis vom Menschen verdeckt zu haben. Es bleibt eine
unendliche Distanz zwischen dem Menschen und Gott. Auch in den Dogmen der allgemeinen
Kirchenkonzile, welche nur das christologische Geheimnis enthillt haben, ist keine anthropo-
logische Offenbarung enthalten. Diese ganze Weltepoche des Christentums stand unter dem
Zeichen des ins BewuBtsein-tretens der Stinde und der Erldsung Christi als einzigen Weges
der Befreiung von der Sunde. Das religiose BewuBtsein muBte vollig Christus und nicht dem
Menschen zugewandt sein. Das Bewuf3tsein der Ohnmacht und der Hilflosigkeit des Men-
schen ist fur das BewuBtsein der Wahrheit der Erlésung notwendig. Und nur ab und zu begeg-
net uns in der kirchenvaterlichen Literatur ein solches BewuRtsein vom Koénigtum des Men-
schen, wie es sich beim HI. Gregor von Nyssa geltend macht. Man kann dies auch beim Hl.
Makarius von Agypten und beim HI. Simeon dem Neuen Theologen finden. Jedoch wiegt im
kirchenvaterlichen Christentum das BewuRtsein des Freiheitsverlustes des Menschen in sei-
nem Falle schwerer als das BewuRtsein der koniglichen Freiheit des Menschen. Bei den heili-
gen Vétern, in den wertvollsten asketischen Werken ist nur die Lehre von den Leidenschaften
und der Befreiung von diesen, d. h. die negative Anthropologie gut ausgearbeitet. Diese Anth-
ropologie bleibt alttestamentlich und lehrt vom alten Adam. Die Lehre vom himmlischen
Adam, von der seraphischen Natur des Menschen ist kaum enthllt, richtiger nur in der Chris-
tologie und nicht in der Anthropologie offenbart. Die Frage von dem positiven, schopferi-
schen Beruf des Menschen in der Welt ist von den Heiligen Kirchenvétern und -lehrern sogar
niemals gestellt worden. Fir den Isaac den Syrer, den radikalsten und feurigsten von Vétern,
besteht die Welt nur aus Leidenschaften, und Mensch wird stark und erhélt das Wissen nicht
durch Offenbarung seiner menschlichen Natur, sondern durch endgdiltiges Verstummen und
das Freiwerden des Platzes fir Gott. Der Mensch wird vergoéttlicht, aber nur auf dem Wege
des Verstummens alles Menschlichen, seines Verschwindens und des Erscheinens der Gott-
heit an seiner Stelle. In der Lehre von der théosis des Menschen bleibt fur den Menschen kein
Platz. Aber der Mensch ist nicht nur darum gottahnlich, weil er fahig ist, seine Natur zum
Schweigen zu bringen, und flr die Gottheit den Platz frei zu machen. In der menschlichen Na-
tur selbst, in der menschlichen Stimme dieser Natur ist die Gott-Ahnlichkeit. Gott will, daR
nicht nur Gott sei, sondern auch der Mensch. Dies ist der Sinn der Welt. Fiir das kirchenvater-
liche BewuBtsein liegt die Aufgabe des Menschen in der Riickkehr zum urspriinglichen Zu-
stand vor dem Siindenfall. Der Mensch ist geboren, ,,um wiirdig zu werden, in den himmli-
schen Wohnungen zu leben und in die Schar der heiligen Engel aufgenommen zu werden*
(HI. Simeon der Neue Theologe), d. h., der Beruf des Menschen ist englisch und darum passiv
und nicht schopferisch. Die ganze Bedeutung dieses kirchenvéterlichen Bewuf3tseins lag nur
im heroischen Kampfe gegen den alten Adam, gegen die Leidenschaften der Welt.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 12 11.05.2024



87

Das kirchenvéterliche Bewul3tsein, welches ausschlieRlich von dem Geheimnis der Erlésung
erflllt war, kam in der nichtheroischen Periode als Erniedrigung des Menschen und Unterdri-
ckung seiner schopferischen Kraft zum Ausdruck. Das BewuRtsein des HI. Isaacs des Syrers
kann nur eine heroische Tat der Personlichkeit sein, aber als Anleitung fur die Lebensgestal-
tung der Menschheit, welcher die personliche Erfahrung des HI. Isaacs des Syrers fremd ist,
kann es zum Quell einer Ertétung des Menschen werden. Die Verhillung der anthropologi-
schen Wahrheit im Christentum fuhrte zur Entstehung der humanistischen Anthropologie,
welche nach willkirlichem Ermessen des Menschen selbst und in formaler Reaktion gegen
das religiose BewuRtsein des Mittelalters gebildet wurde. Das anthropologische Bewul3tsein
des Humanismus entsteht im Zeitalter der Renaissance und entwickelt sich in der Neuzeit bis
zum 20. Jahrhundert, in dem seine Grenzen sichtbar werden, und es in sein Gegenteil um-
schlagt. Das humanistische BewuRtsein befreite und sicherte den natiirlichen Menschen, es
kennt den geistigen Menschen nicht. Der Mensch bleibt mit sich selbst, mit seinen begrenzten
Kraften nur durch die naturliche Notwendigkeit gebunden. Im Humanismus ist die Empdrung
des Sklaven fuhlbar. Das humanistische BewuRtsein will vom erhabenen Ursprung des Men-
schen und seiner hohen Bestimmung nichts wissen. Das humanistische BewulRtsein steht in
keinem Verhéltnis der Kindschaft zu Gott. Der Humanismus flgt sich dem Faktum der
Knechtschaft des Menschen gegeniiber der nattirlichen Welt. Aber in dieser natirlichen Welt
will der Humanismus den Menschen so frei und selbsténdig als méglich einsetzen und ihm so-
viel als méglich Gluck geben. Der Humanismus 16st sich allmahlich von jeglichem Gottbe-
wuBtsein los und vergottert den Menschen und das Menschliche. Aber der Humanismus kennt
den Menschen als Bildnis und Ebenbild Gottes nicht, denn er will Gott nicht kennen, und
kennt den Menschen als freien Geist nicht. Darum kann der Humanismus nur den natirlichen
Menschen vergottern, nur den Menschen als empirisches Faktum, als Tropfen in der natirli-
chen Welt. Wenn das kirchenvaterliche BewuRtsein die Christologie besitzt und der ihr ent-
sprechenden Anthropologie ermangelt, so hat das humanistische Bewuf3tsein keine der Chris-
tologie entsprechende Anthropologie. Der Humanismus kennt den himmlischen Adam, den
absoluten Menschen nicht und kann daher die echte Wirde des Menschen nicht kennen. Dem
Humanismus ist das Geheimnis der menschlichen Natur unbekannt. Der Mensch ist wahrhatft,
wenn es eine hohere gottliche Natur gibt, die er abbildet. Es gibt keinen Menschen, wenn es
nur eine niedere Natur gibt. Der Humanismus fihrt im 19. Jahrhundert mit fataler Unvermeid-
lichkeit zum Positivismus, zur zwangsweisen Einsetzung des Menschen in das begrenzte Ter-
ritorium der gegebenen nattrlichen Welt. Der humanistische Positivismus mochte mit dem
BewuBtsein der Zugehdrigkeit des Menschen zu zwei Welten ein Ende machen. Es gibt keine
andere Welt, und der Mensch gehdrt voll und ganz dieser einzigen Welt an und mul} sein
Glick in ihr suchen. Der Naturalismus und der Positivismus erniedrigen den Menschen end-
gultig, verneinen ihn, denn ein Bundel von Wahrnehmungen, ein Wechsel von Empfindun-
gen, ein Bruchteil des Kreislaufs der Natur — sind nicht der Mensch. Im Positivismus ver-
schwindet jene Wahrheit des Humanismus der Renaissance, welche mit der Renaissance der
Antike verbunden war. Der Humanismus verwandelt sich in den Antihumanismus, er verneint
den Menschen. Entweder ist der Mensch ein Bildnis und Ebenbild des absoluten Géttlichen
Seins — dann ist er ein freier Geist, ein Konig und Mittelpunkt des Kosmos; oder aber der
Mensch ist ein Bildnis und Ebenbild der gegebenen natiirlichen Welt — dann gibt es keinen
Menschen, sondern nur eine der verganglichen Erscheinungen der Natur. Man hat zu wéhlen:
entweder die Freiheit des Menschen in Gott oder die Notwendigkeit der vergénglichen Er-
scheinung in der natdrlichen Welt. Der Humanismus in seinen positivistischen Grenzen hat
letzteres gewahlt und in Gedanken einen Menschenmord vollbracht: er hat das hohere Selbst-
bewuRtsein des Menschen, welches der gegebenen natirlichen Welt transzendent ist, verwor-
fen und damit die Erstgeburt des Menschen verleugnet. Das Schicksal des Humanismus ist die
groRe Tragddie des Menschen, welcher die anthropologische Offenbarung sucht. Die Ver-

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 13 11.05.2024



hilltheit der christlichen Anthropologie stof3t die Menschheit auf die Bahn des Humanismus.
Das kirchenvéterliche Bewultsein 1aB8t den Menschen hilflos in der Entfaltung seiner schopfe-
rischen Natur. Der Humanismus ist auch Monophysitentum, welches den Menschen mit sich
allein 1aRt. Sobald Gott verworfen und der Mensch vergottet wird, sinkt der Mensch unter das
Menschliche herab, denn der Mensch steht auf der Hohe nur als Bildnis und Ebenbild des ho-
heren gottlichen Seins, er ist wahrhaft Mensch, wenn er ein Kind Gottes ist. Der Mensch kann
nicht nur Vater, Vater seiner Kinder, der zukinftigen menschlichen Generationen sein, er muf3
auch Sohn sein, muf3 seinen Ursprung haben, Wurzeln seiner Natur, welche sich in das abso-
lute Sein und in die Ewigkeit herabsenken. Der Humanismus verwarf die Sohnschaft des
Menschen, — verleugnete seinen Ursprung; er verwarf die Freiheit des Menschen und seine
Schuld, — er sagte sich von der Wiirde des Menschen los. Alles Schwere, Problematische und
Tragische im Menschen wollte der Humanismus beseitigen, um den Menschen auf Erden bes-
ser zu bestellen, um ihn glucklich zu machen. Aber das Wohl-auf-gehoben-sein und das Ge-
deihen des Menschen auf Erden, das sich von der unausrottbaren Tragik des menschlichen Le-
bens abwendet, ist die Negation des Menschen als eines zwei Welten angehdrigen Wesens, als
Teilhabers nicht nur des nattrlichen Reiches der Notwendigkeit, sondern auch des tbernatir-
lichen Reiches der Freiheit.

Kaum hatte Ludwig Feuerbach die Religion der Menschheit verkiindet, als Karl Marx den Hu-
manismus in seinem materialistischen Sozialismus bis zur endgultigen Negation des Men-
schen, bis zu dessen aufRerster Knechtung durch die Notwendigkeit, bis zu dessen Verwand-
lung in ein Werkzeug materieller, produktiver Kréfte weiterfiihrte. Marx verneint endgultig
den Eigenwert der menschlichen Personlichkeit, sieht im Menschen nur eine Funktion des
materiellen, sozialen Prozesses und bringt jeden Menschen und jede menschliche Generation
dem Gotzen des kommenden Zukunftsstaates und des in ihm die Gluckseligkeit genielRenden
Proletariats zum Opfer. Hier setzt die Krise der humanistischen Anthropologie ein, der ver-
gottlichte Mensch wird im Namen eines imaginar Ubermenschlichen, im Namen der Idee des
Sozialismus und des Proletariats vernichtet. Das Proletariat steht tiber dem Menschen und ist
nicht nur eine Summe von Menschen, — es ist ein neuer Gott. So erhebt sich das Uber-
menschliche unvermeidlich auf den Ruinen des Humanismus. Der Positivismus in der Theorie
und der Sozialismus in der Praxis sind die letzten Friichte des Humanismus, welche die Lige
der humanistischen Anthropologie aufdecken und den Menschen téten. Der Humanismus ist
der tragische Weg des Menschen, das Suchen einer anthropologischen Offenbarung.

88

Die Krisis der humanistischen Anthropologie vollendet sich in der Erscheinung Nietzsches.
Nietzsche ist das Sthnopfer fir die Stinden der Neuzeit, ein Opfer des humanistischen Be-
wulitseins. Nach Nietzsche, nach seinem Werk und Schicksal ist der Humanismus schon nicht
mehr moglich, ist er auf immer iiberwunden. Der ,,Zarathustra“ ist eines der gewaltigsten au-
Rerhalb des Bereiches der Gnade stehenden menschlichen Biicher. Der ,,Zarathustra“ ist eine
Schopfung des verlassenen, sich selbst iberlassenen Menschen. Die Krisis des Humanismus
muRte letzten Endes zur Idee des Ubermenschen, zu einer Uberwindung des Menschen und
des Menschlichen fiihren. Flr Nietzsche ist der letzte Wert kein menschlicher, sondern ein
ubermenschlicher, d. h. der Humanismus ist schon tberwunden. Der Mensch ist flr ihn
Scham und Schmerz, der Mensch muB vom Ubermenschen tiberwunden werden. Nietzsche
ahnte wie noch keiner den schopferischen Beruf des Menschen, dessen sich weder die Kir-
chenvaterliche Anthropologie noch auch die humanistische bewuRt waren. Aber der Uber-
mensch bringt den Untergang des Menschen mit sich. Nietzsche kommt auf dem Wege des
Individualismus ebenso zur Negation des Menschen wie Marx auf dem Wege des Kollektivis-
mus. Nietzsche war blind fiir die Wahrheit, da der Mensch nur im Gottmenschen und in der
Gottmenschheit erhalten wird. Im Namen der schopferischen Vermessenheit des Menschen

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 14 11.05.2024



verwarf und verfluchte Nietzsche Gott. Aber wenn Gott nicht ist, dann ist auch der Mensch
nicht, dann gibt es auch kein menschliches Schaffen, gibt es nichts, in dessen Namen er schaf-
fen konnte. Neben Nietzsche und tber ihn muf Dostojewskij gestellt werden. In Dostojew-
skijs Anthropologismus enthillte sich der Welt etwas Neues. In Dostojewskij erlangte das
Selbstbewuf3tsein des Menschen, das Problem des Menschen die &u3erste Scharfe. Nach
Nietzsche und Dostojewskij gibt es schon keine Rickkehr mehr weder zur kirchenvéterlichen
noch zur alten humanistischen Anthropologie. Fiir jedes Ubergangs- und Zwischenstadium ist
das Ende da. Nietzsches und Dostojewskijs Erscheinung verschérft die Stellung des eschatolo-
gischen Problems, — des Problems des Antichrist. Die sich ndhernde und drohende Gestalt
des Antichrist wird die christliche Welt zu der schépferischen Anstrengung zwingen, die
wahre christologische Anthropologie zu offenbaren. Der Mensch ist vor das Dilemma gestellt:
sich entweder christologisch oder antichristologisch zu erfassen, den absoluten Menschen ent-
weder in Christus oder im Antichrist zu erblicken. Der Humanismus droht in seiner gottlosen
Entwicklung zum antichristologischen Bewultsein zu flihren. Der Antichrist ist die endgultige
Vernichtung des Menschen als Bildnis und Ebenbild des géttlichen Seins, als Teilhaber am
Geheimnis der HI. Trinitat durch den absoluten Menschen, den Sohn Gottes. Der sich vergot-
ternde und seine Sohnschaft zu Gott verlierende Mensch wird zum ohnmaéchtigen Sklaven der
natlrlichen Notwendigkeit. Der Geist des Antichrist verspricht dem Menschen die Seligkeit in
der Welt der Notwendigkeit durch die Verleugnung seiner gottgleichen Natur. In Gegenwart
des antichristlichen Geistes missen Selbstgeftihl und Selbstbewuftsein des Menschen ihre
hdchste und endgultige Anspannung erreichen. Die neue christologische Anthropologie mufd
das Geheimnis vom schépferischen Beruf des Menschen enthiillen und dadurch seinem
schopferischen Drang den hoheren religiosen ‘Sinn geben. Die Schwéche des christologischen
Selbstbewul3tseins des Menschen befestigt sein antichristologisches Selbstbewul3tsein. Die re-
ligiose Erniedrigung und Unterdriickung des Menschen fiihrt zu seiner falschen Selbstiiberhe-
bung.

89

Gott wartet auf Antwort der menschlichen Freiheit, Er wartet auf die freiwillige Liebe des
Menschen, auf sein freies Werk und Schaffen. Gott wollte die Freiheit, und dadurch wurde
die Tragddie des Weltprozesses bestimmt. Sie ist durch die Kréfte des natiirlichen Menschen,
des alten Adams nicht auflgsbar. Die Freiheit des alten Adams ist geschédigt. Ein neuer Adam
muf} erscheinen, welcher die menschliche Freiheit wiederherstellen wird. Mit dem Erscheinen
Christi des Gottmenschen beginnt der achte Tag der Schépfung. Die alttestamentlich-heidni-
sche, anthropologische Epoche geht zu Ende. Der Mensch mu3 am Werke der sich fortsetzen-
den gottlichen Weltschopfung teilnehmen. Der Weltprozel ist kein gerichtlicher ProzeR zwi-
schen dem Menschen und Gott. Und die Aufgabe des Menschen in der Welt kann sich nicht in
seiner Rechtfertigung vor Gericht erschdpfen. Das fuhrt zum Problem der gegenseitigen Be-
ziehung der Schopfung und der Erlésung. Der Weltprozel? kann sich in der Erldsung nicht er-
schopfen. Die menschliche, dem Schopfer gleiche Natur konnte vom Schépfer nicht nur zu
dem Zweck erschaffen werden, um, nachdem sie gestindigt hatte, ihre Stinde zu siihnen und
alle ihre Kréfte in das Werk der Erlésung hineinzulegen. Eine solche Auffassung der mensch-
lichen Natur entsprache nicht der Idee des Schopfers und wirde die gottdhnliche Wirde des
Menschen erniedrigen. Gott erwartet vom Menschen mehr. Die absolute christologische
Wabhrheit ist mit ihrer einen Seite der Erlésung von der Siinde und der Errettung von dem B6-
sen zugewandt; mit ihrer anderen Seite wendet sie sich dem positiven schépferischen Beruf
des Menschen zu, offenbart den Menschen der Christologie. Die neutestamentliche, evangeli-
sche Wahrheit ist nur ein Teil der christologischen Wahrheit, welcher der Erlésung und Erret-
tung zugewandt ist, — in ihm kann man eine direkte Rechtfertigung der schopferischen Ziele
des Menschen nicht suchen.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 15 11.05.2024



Im Evangelium selbst ist kein Wort vom Schaffen enthalten; und schdpferische Forderungen
und Gebote kénnen durch keinerlei Sophismen aus dem Evangelium abgeleitet werden. Der
evangelische Aspekt Christi, als des sich fur die Stinden der Welt zum Opfer bringenden Got-
tes, offenbart noch nicht das schépferische Geheimnis des Menschen. Die Verhillung der
Wege des Schaffens im neutestamentlichen Christentum ist providenziell. Es gibt kirchenvé-
terliche Vorschriften tber Wachen und Gebet. Aber es gibt keine kirchenvéterlichen Vor-
schriften Gber das Schaffen, und es kann auch keine geben. Wie erbarmlich sind alle Rechtfer-
tigungen des Schaffens durch das Evangelium! Diese Rechtfertigungen lassen sich in der Re-
gel darauf zurtickfiihren, dal} gesagt wird: das Evangelium verbietet nicht oder schlie3t nicht
dieses oder jenes aus, das Evangelium l&Rt das Schaffen zu, das Evangelium ist liberal. Auf
diese Art wird sowohl die absolute Wiirde des Evangeliums als auch der grof3e Wert des
Schaffens herabgesetzt. Aus der Offenbarung der Erlésung kann man die Offenbarung des
Schaffens auf direktem Wege nicht herleiten. Die schopferische Aktivitat des Menschen hat
nicht ihre heilige Schrift; ihre Wege sind dem Menschen von oben nicht offenbart. In den hei-
ligen Schriften, in welchen dem Menschen der Wille Gottes offenbart wird, findet der Mensch
stets die absolute Wahrheit, aber eine andere und von anderem. In dem Werk des Schaffens ist
der Mensch gleichsam sich selbst Uberlassen, hat er keine direkte Hilfe von oben. Und darin
zeigt sich die groRe gottliche Weisheit.

Nicht die Rechtfertigung des Schaffens durch gewaltsame Auslegungen des Evangeliums,
sondern etwas anderes wird uns offenbart. Wir empfinden die heilige Autoritat des Schwei-
gens des Evangeliums vom Schaffen. Dieses absolute Schweigen der heiligen Schrift vom
menschlichen Schaffen ist gottlich weise. Und die Entrétselung des weisen Sinnes dieses
Schweigens ist die Entratselung des Geheimnisses vom Menschen, ist ein Akt des héheren
Selbstbewuf3tseins des Menschen. Nur der Mensch, welcher das hohere SelbstbewuRtsein er-
langte, sucht eine Rechtfertigung des Schaffens in der heiligen Schrift und heilige Anweisun-
gen Uber die Wege des Schaffens, d. h. er will das Schaffen dem Gesetz und der Erlésung un-
terordnen. Wenn die Wege des Schaffens in der heiligen Schrift gerechtfertigt und gewiesen
waren, so ware das Schaffen Gehorsam, d. h. es wére kein Schaffen, keine freie Antwort des
Menschen an Gott. Das Geheimnis des Schaffens ist verborgen, nicht offenbart. VVon oben of-
fenbart werden kdnnen nur das Gesetz und die Erlosung, das Schaffen wird verhdllt. Die Of-
fenbarung des Schaffens kommt nicht von oben, sondern von unten, sie ist eine anthropologi-
sche, keine theologische Offenbarung. Gott hat dem siindigen Menschen seinen Willen im
Gesetz offenbart und hat dem Menschen die Gnade der Erlésung gegeben, indem Er Seinen
Eingeborenen Sohn in die Welt sandte. Und Gott erwartet vom Menschen die anthropologi-
sche Offenbarung des Schaffens, indem Er vor dem Menschen im Namen Seiner gottgleichen
Freiheit die Wege des Schaffens und die Rechtfertigung des Schaffens verhillte. Das Gesetz
deckt das Ubel der siindhaften Natur des Menschen auf und sagt nein, setzt dem bésen Willen
eine Grenze. Die Gnade der Erlosung stellt die menschliche Natur wieder her, gibt ihr ihre
Freiheit zurlck. Die von Christus ausgehende gnadenreiche, erlésende Kraft geht auf den
Menschen Gber. Durch das Mysterium der Erlésung wird der Mensch in eine neue Kreatur
umgewandelt. Aber der schopferische Beruf des Menschen selbst wird weder im Alten noch
im Neuen Testament zwingend offenbart. Das Schaffen ist ein Werk der gottgleichen Freiheit
des Menschen, die Entfaltung des Bildes vom Schopfer in ihm. Das Schaffen ist nicht im Va-
ter und nicht im Sohne, sondern im Geiste und geht darum Gber die Grenzen des Alten und
Neuen Testaments hinaus. Wo der Geist ist, da ist auch die Freiheit, da ist auch das Schaffen.
Das Schaffen ist mit dem Priestertum nicht verbunden und ihm nicht untergeordnet. Das
Schaffen ist im prophetischen Geist. Der schaffende Geist kann nicht seine Schrift haben und
kennt keine Vorschriften. Er entfaltet sich in der Freiheit. Der Geist weht, wo er will. Das Le-
ben im Geiste ist ein freies und schopferisches Leben. Im Schaffen von unten offenbart sich
das Gottliche im Menschen durch die freie Initiative des Menschen selbst und nicht von oben.
Das Wehen des Geistes ist nicht nur gottlich, sondern auch gottmenschlich.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 16 11.05.2024



§10

Die Idee des Schopfers vom Menschen ist schwindelerregend erhaben und herrlich. So erha-
ben und herrlich ist die gottliche Idee vom Menschen, daB in ihm die schépferische Freiheit,
die schopferische Macht, sich selbst im Schaffen zu offenbaren, als Stempel seiner Gott-
gleichheit, als Zeichen des Bildes vom Schopfer angelegt ist. Die zwangsmaRige Offenbarung
des Schaffens als Gesetz, als Vorschrift auf dem Weg wére ein Widerspruch gegen die gottli-
che Idee von der Freiheit des Menschen, gegen den gottlichen Willen, im Menschen einen
Schopfer zu sehen, welcher Seine gottliche Natur abbildet. Wenn es eine Offenbarung des
Schopfertums von oben gabe, eine Offenbarung, welche in der heiligen Schrift zum Ausdruck
gekommen ware, so ware das freie schopferische Werk des Menschen tiberflussig und unmog-
lich. Eine solche passive Auffassung der menschlichen Natur macht den Menschen zu einem
der Menschwerdung Gottes unwirdigen Wesen. Christus war kein Gottmensch, wenn die
menschliche Natur passiv, unfrei ist und nichts aus sich offenbart. Denn in Wahrheit ist der
Gottmensch eine Offenbarung nicht nur der géttlichen, sondern auch der menschlichen Majes-
tat und setzt den Glauben nicht nur an Gott, sondern auch an den Menschen voraus. Der
Mensch war selbstéandig aktiv in Christo, dem Sohne Gottes. Die Menschendhnlichkeit Gottes
in Seinem eingeborenen Sohne ist eben das ewige Fundament der selbstandig freien Natur des
Menschen, welche der schopferischen Entfaltung fahig ist. Gott hat nicht von oben offenbart,
dal3 Er ein freies Wagen im Schaffen will. Wenn Gott dies offenbart und in den heiligen
Schriften ausgedriickt hatte, dann ware das freie Wagen unnétig und unmaglich. Die Wahrheit
vom freien Mut im Schaffen kann nur durch den Menschen selbst, durch den freien Akt des
menschlichen Wagens offenbart werden. In ihm ist das Geheimnis des Menschen verborgen.
Es kann keine gottliche Offenbarung dieses Geheimnisses geben, seine Verhillung ist unver-
meidlich. Das schopferische Geheimnis wird vor dem Menschen verborgen und durch den
Menschen offenbart. Gott, der Schopfer hat den Menschen durch einen Akt seines allméchti-
gen und allwissenden Willens erschaffen, — als sein Bildnis und Ebenbild, als freies Wesen,
welches schopferische Macht besitzt, als berufenen Konig der Schépfung. Durch einen Akt
seines allmdachtigen und allwissenden Willens wollte der Schopfer seine Voraussicht dessen
begrenzen, was die schopferische Freiheit des Menschen offenbaren wird, denn in dieser Vor-
aussicht lag eine Vergewaltigung und eine Beschrankung der Schaffensfreiheit des Menschen.
Der Schopfer will nicht wissen, was der Mensch schaffen wird; er wartet, wie sich der
Mensch durch das Schaffen rechtfertigen werde, er erwartet eine Erwiderung der Liebe. Gott
hat vor dem Menschen seine Bestimmung weise verborgen, dal3 der Mensch berufen sei, ein
freier und kiihner Schopfer zu sein; sich Selbst aber hat er verborgen, was der Mensch in sei-
nem freien Wagemut schaffen werde. Durch einen weisen Akt Seines absoluten Willens hat
Gott der Schopfer aus Seiner Schopfung alle Vergewaltigung und allen Zwang ausgeschlos-
sen, da er nur die Freiheit Seiner Schopfung und deren Werk wiinschte. Der Mensch ist ein
Zuwachs in Gott, im gottlichen Leben.

§11

Hat es in der Welt ein Schaffen im religiosen Sinne dieses Wortes gegeben? Diese Frage
selbst konnte sonderbar erscheinen. Wer zweifelt daran, daf in Griechenland oder in Italien
im Zeitalter der Renaissance oder in Deutschland Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhun-
derts eine gewaltige Anspannung des Schaffens erfolgt ist? Und dennoch muf} man sagen, dal}
es in der Welt eine religitse Epoche des Schaffens noch nicht gegeben hat. Die Welt kennt
nur die religiésen Epochen des alttestamentlichen Gesetzes und der neutestamentlichen Erl6-
sung. Das Problem der religisen Rechtfertigung des menschlichen Schaffens ist wohl gestellt
worden; aber das Problem der Rechtfertigung des Menschen durch das Schaffen als religidsen
Akt, als Antwort des Menschen auf den gottlichen Ruf wurde noch nicht gestellt. Was man
Schaffen nannte, wie wertvoll und grof3 es auch immer sein mochte, war nur eine Andeutung

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 17 11.05.2024



des wahren Schaffens, nur dessen Zeichen und Vorbereitung. Die schépferischen Triebe be-
gleiten die ganze Geschichte des Menschen, aber seine schopferische Natur war durch den
Abfall von Gott und durch das Herabsinken in tiefere Sphéaren des Seins geschwicht. ,,Wis-
senschaften und Kiinste“, welche sich als Bliite des menschlichen Schaffens darstellten, Staat,
Wirtschaft und Familie konnen als Fuigsamkeit gegentiber den Folgen der Siinde, als Reaktio-
nen auf die Notwendigkeit der natrlichen Ordnung aufgefal3t werden. Auch im gefallenen
und geschwéchten Menschen waren schopferische Krafte. Aber in den Weltepochen des Ge-
setzes und der Erlosung waren diese Krafte von dem religiés unvermeidlichen Gehorsam ge-
genuber den Folgen der Slinde, von dem Tragen der Last der Notwendigkeit absorbiert. Der
schopferische Akt des Menschen ist ein Flug in die Hohe, aber er wird gehemmt und nach un-
ten gezogen. Anstatt des neuen Seins, des neuen Lebens werden nur neue Kulturwerte ge-
schaffen.

Wir stehen an der Schwelle einer neuen religidsen Epoche, auf einer kosmischen Grenz-
scheide. Bisher war das ganze Schaffen der ,,Kultur* nur eine symbolische Bezeichnung, ein
Zeichen neuen Lebens. Im Schaffen der ,,Kultur zeigt sich nur die tragische Doppelheit der
menschlichen Natur, welche aus den Fesseln der Notwendigkeit herausstrebt, aber ein anderes
Sein nicht erreicht. Gleichwie die heidnischen blutigen Opfer und Mysterien des leidenden
Gottes die wahre Welterldsung durch Christi Opfer auf Golgatha nur vorbereiteten, aber die
Erldsung selbst nicht erreichten, also bereitete auch die schopferische Anspannung des Men-
schen, welcher die Kulturwerte erschuf, bisher nur die wahre religiose Epoche des Schaffens
vor, welche durch ein anderes Sein verwirklicht werden wird. Das religiése Schaffen muf ein
Ubergang sein zu einem anderen Sein, und nicht nur zu einer andern ,,Kultur, nicht nur zu
anderen ,,Wissenschaften und Kiinsten“. Die antike Welt néherte sich der Erlésung, aber bis
zur Erscheinung Christi gab es in ihr noch keine Erldsung. So nédhert sich auch die neue Welt
dem Schaffen, aber ein Schaffen konnte es in ihr noch nicht geben bis zur kosmisch-anthropo-
logischen Wendung, bis zum religiosen Umschwung im menschlichen BewuRtsein.

§12

Wenn die Erlésung dem einen Aspekt Christi, dem leidenden und sich opfernden Sohne Got-
tes zugewandt ist, so muf3 das Schaffen dem andern Aspekt Christi, dem verherrlichten und
méchtigen Sohne Gottes zugewandt sein. Der fiir die Stinden der Welt unter Pontius Pilatus
gekreuzigte Christus und der Kommende Christus, welcher in Herrlichkeit erscheinen wird,
sind ein und derselbe Christus, der absolute Mensch, und in Ihm offenbart sich das Geheimnis
des Menschen. Das endgiltige Geheimnis des Menschen offenbart sich nicht nur in der
knechtischen Gestalt Christi sondern auch in der kéniglichen, nicht nur in seiner Opfer- son-
dern auch in seiner Machtgestalt. Das schopferische Geheimnis der menschlichen Natur ist
dem Kommenden Christus, der Kraft und der Herrlichkeit des absoluten Menschen zuge-
wandt. In der evangelischen Gestalt Christi konnte dieses schopferische Geheimnis nicht of-
fenbart werden, denn der Mensch muf3 mit Christus zusammen durch das Geheimnis der Erl6-
sung, durch das Opfer von Golgatha hindurchgehen. Aber ist denn der Mensch, welcher vollig
nur der Erlésung zugewandt ist und den absoluten Menschen nur in der Opfergestalt des Erl6-
sers erblickt, imstande, den absoluten Menschen in der schopferischen Gestalt des verherrlich-
ten Konigs der Welt zu sehen? Ist nicht dieser andere Aspekt Christi vor demjenigen verbor-
gen, welcher das Werk der Entfaltung seiner schopferischen Natur nicht vollbracht hat? Der
Kommende Christus wird niemals denen erscheinen, welche die andere, schopferische Gestalt
des Menschen durch freie Anstrengung in sich nicht entfalten werden. Nur das Werk des
freien Schaffens wird den Menschen dem Kommenden Christus zuwenden, das Schauen der
anderen Gestalt des absoluten Menschen vorbereiten. Und wenn fir die Erlésung ein grof3er
Gehorsam notwendig ist, so ist fiir das Schaffen ein groRer Wagemut notwendig. Die dritte,
schopferische Offenbarung im Geiste wird keine heilige Schrift haben, wird keine Stimme

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 18 11.05.2024



von oben sein: sie wird sich im Menschen und in der Menschheit vollziehen, sie ist eine anth-
ropologische Offenbarung, die Enthullung der Christologie des Menschen. Gott erwartet vom
Menschen die anthropologische Offenbarung als Antwort auf Seinen Ruf, aber der Mensch
kann sie nicht von Gott erwarten. Die dritte Offenbarung kann man nicht erwarten, sie voll-
zieht sich im schopferischen geistigen Leben des Menschen selbst, in der letzten Freiheit des
Menschen. Wer die Last der schopferischen Freiheit zurlick weist, der kann sich dem Kom-
menden Christus nicht zuwenden, der bereitet Seine Wiederkunft nicht vor. Der Kommende
Christus wird Sein schopferisches Geheimnis denen offenbaren, welche selbst das schopferi-
sche Werk vollbringen, eine neue Erde und einen neuen Himmel vorbereiten. Das menschli-
che Schaffen im Geiste, im héheren geistigen Leben, bereitet die Wiederkunft Christi ebenso
vor, wie die Erde-Muttergottes Sein erstes Erscheinen vorbereitet hat.

Gott hat dem Menschen die gnadenreiche Hilfe der Erlosung durch Christus gegeben, welche
die gefallene Natur des Menschen wiederherstellt. Durch die Erlésung wird dem Menschen
seine schopferische Freiheit wiedergegeben. Und das Weltzeitalter der Wirkung dieser schop-
ferischen Freiheit muf} eintreten. Der Mensch selbst mul3 das vollbringen, wozu er erlost
wurde und erschaffen war. Und nur ein neuer Fall des Menschen wére die Erwartung und For-
derung, daB Gott den Ubergang zur schopferischen religiosen Epoche fiir ihn vollziehe, daR
die schopferische Offenbarung nicht in der inneren Freiheit des Menschen, sondern durch die
aulRere Hilfe Gottes allein geschehe. Falsch ist jenes altertiimliche BewuRtsein, wonach der
Mensch bis zur Vollendung der Welterldsung, bis zum Ende dieser Welt nicht wagen darf zu
schaffen. Nach diesem altertimlichen Bewul3tsein ist das Los des Menschen in dieser Welt
nur die Erlésung von der Stinde, das Zu-Ende-leben der Siinde; das Schaffen wird aber nur im
,Jenseits® moglich sein, und auch das ist noch ungewiB3, da das ,,Jenseits* statisch und nicht
dynamisch vorgestellt wird. Aber das Christentum l&(3t Gott der menschlichen Natur imma-
nent sein und gibt daher ein Auseinanderrei3en der diesseitigen und der jenseitigen Welt
durchaus nicht zu. Die Erlésung durch Christus ist in die Welt gekommen, bevor das Gesetz
bis zu Ende erfullt war. Und auch das Schaffen beginnt, bevor die Erlésung vollendet sein
wird. Bis zum Ende der Zeiten wird das Gesetz nicht vollig verwirklicht und die Erlésung
nicht vollendet sein, aber die religidse Epoche des Schaffens wird mit dem nicht-aufgehobe-
nen Gesetz und der unvollendeten Erlésung zugleich bestehen. Nur in der Offenbarung des
Schaffens wird die Offenbarung des Gesetzes und der Erlésung ihren letzten Sinn und ihre
endgultige Verwirklichung erhalten, denn Christus, der Logos der Welt, ist einer und ewig. In
dem freien Schaffen des Menschen muR sich die Freiheit Christi, die Freiheit des absoluten
Menschen enthillen, denn der alte, natlirliche Adam hat seine Freiheit und schopferische
Kraft untergraben.

§13

Frihere Epochen kannten nur das Problem der Rechtfertigung der Wissenschaften und Kiinste
oder der Schépfung neuer gesellschaftlicher Formen, kannten aber nicht das religitse Problem
des Schaffens, der Enthillung des schopferischen Geheimnisses des Menschen. Das religitse
Problem des Schaffens ist das Problem von den Wegen der religidsen Erfahrung, das Problem
der Schopfung eines neuen Seins. Das Schaffen wird von der Religion weder erwogen noch
gerechtfertigt; das Schaffen selbst ist die religitése Rechtfertigung des Menschen vor Gott, die
Anthropodizee. Die schopferische Erfahrung ist eine besondere religidse Erfahrung und ein
besonderer religitser Weg, die schopferische Ekstase ist eine Erschitterung des ganzen
menschlichen Wesens, das Heraustreten in eine andere Welt. Die schopferische Erfahrung be-
steht neben der Erfahrung des Gebets und der Askese. Die schopferische Erfahrung ist ur-
sprunglich, hat ihre eigenen tiefen Wurzeln, ist nicht abgeleitet. Im besten Falle rechtfertigte
das Christentum das Schaffen, aber erhob sich in seinen vorherrschenden Formen noch nicht
bis zu dem Bewultsein, daB nicht das Schaffen gerechtfertigt werden misse, sondern das

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 19 11.05.2024



Leben durch das Schaffen. Wir stehen vor der Unvermeidlichkeit, uns durch das Schaffen zu
rechtfertigen, nicht unser Schaffen zu rechtfertigen. Der schdpferische Akt mul eine innere
Selbstrechtfertigung enthalten, und jede duRere Rechtfertigung ist kraftlos und erniedrigend.
Der Mensch rechtfertigt sich vor dem Schopfer nicht nur durch die Suihne der Siinde, sondern
auch durch das Schaffen eines hoheren Lebens. Christi Liebe ist schon das Schaffen eines ho-
heren Lebens. Das Schaffen ist die sich im Menschen entfaltende Energie der Liebe. Das
schopferische Erkennen ist eine ebensolche Manifestation der Liebesenergie wie auch die
schopferische Moral, die schopferische Gemeinschaft der Menschen, die schopferische Kunst.
Gott erwartet vom Menschen nicht nur die Uberwindung der Siinde, sondern auch die Mani-
festation schopferischer Liebe, den Wagemut in der Liebe, d. h. die Erfullung der menschli-
chen Bestimmung. Die menschliche Natur ist schopferisch, weil sie ein Bildnis und Ebenbild
Gottes des Schopfers ist. Das religiose BewuRtsein war von der Erlésung erfillt, aber das Ge-
heimnis der zu erlésenden menschlichen Natur selbst blieb verborgen. Das Erlangen der Ruhe
in Gott wurde gewdhnlich als Uberwindung der bésen und stindhaften menschlichen Natur
gedacht, als Ausléschen dieser Natur, als Auflésung des Menschlichen im Gottlichen. Der
Mensch macht in sich einen Platz fur Gott frei und kehrt unbereichert in den Schof8 Gottes zu-
rick. Das war eine Abirrung zum Monophysitentum. Der Mensch, welcher seine Siinde stihnt,
winscht gleichsam, dafl3 seine menschliche Natur aufhdre zu existieren, daB nur seine gottli-
che Natur existiere. Aber Christus ist Gott-Mensch. Er erl6st die menschliche Natur und stellt
sie in ihrer Gottgleichheit und Gottessohnschaft wieder her. Und die menschliche Natur mul}
als schopferische und schaffende Natur ewig existieren. Der Mensch mul? sein. Gott bedarf
seiner. Die Liebe setzt das Dasein zweier Naturen, das Dasein des Anderen voraus. Durch die
Erlosung wird die menschliche Natur geldutert und verklart, aber nicht ausgeldscht und ver-
nichtet. Im Menschen verbirgt sich die Energie der schdpferischen Ekstase, und sie muf3 be-
freit werden.

§14

In der Tiefe aller echten Religion und aller echten Mystik liegt die Sehnsucht nach einer Uber-
windung der ,,Welt“ als eines unwahren Seins, nach dem Siege iiber die ,,Welt* und, folglich,
die Askese als der Weg zu dieser Uberwindung und zu diesem Siege. Ohne das asketische
Moment, d. h. die Uberwindung der niederen Natur im Namen der hoheren, den Sieg tber
»diese Welt* im Namen einer anderen, besseren ist das religiose und mystische Leben un-
denkbar. Die Askese ist die allgemeingltige formale Methode aller religiésen und mystischen
Erfahrung, obwohl der geistige Inhalt, welcher unter dieser formalen Methode verborgen ist,
sehr verschieden sein kann. Man kann die formale, technische Ahnlichkeit in den Methoden
der praktischen Mystik des 6stlichen Yoga und des dstlichen Christentums nicht leugnen, ob-
wohl der Geist dieser beiden Typen der Mystik sehr verschieden, sogar entgegengesetzt ist.
Die mystische Praxis des Yoga ist der die Gnade entbehrende Weg von unten nach oben, der
Weg muhevoller Anstrengungen, kein Weg der Liebe. Die mystische Praxis der dstlichen Or-
thodoxie ist auf die Erlangung der Gnade gegriindet, auf die Gegenwart Christi schon am An-
fang des Weges, und vom Pathos der Liebe zu Gott durchdrungen. Aber es besteht eine for-
male technische und methodische Ahnlichkeit der Mystik des HI. Simeon des Neuen Theolo-
gen mit der Mystik des Yoga. Hier wie dort haben wir eine Askese, eine Konzentration, einen
Sieg uber die Leidenschaften, eine Uberwindung dieser ,,Welt* und ein Schauen einer anderen
Welt. Die Askese ist einer von den ewigen Wegen der religidsen Erfahrung. Der religiose
Wert und die religiose Wirksamkeit dieses Weges wird nicht bezweifelt. Dieser Weg gilt als
religios par excellence. Die ,,Welt* mul3 iiberwunden werden, und darum ist der Kampf mit
den Leidenschaften, welche den Menschen an diese ,,Welt® schmieden, unvermeidlich. Die
Askese ist nur eine Technik der religitsen Erfahrung, nur ihre formale Methodologie. Kein
Mystiker erblickte in der Askese den Inhalt und das Ziel des religidsen Lebens, denn Inhalt
und Ziel ist schon die andere Welt, die Erlangung des géttlichen Lebens. VVon der Seite und

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 20 11.05.2024



aus der Ferne sehen wir eher eine Verneinung als eine Bejahung. Aber darunter ist das Leben
in Gott, das Hineinwachsen in ein anderes Leben verborgen.

Doch vor uns erhebt sich die Frage: gibt es einen anderen religiésen Weg, eine andere religi-
0se Erfahrung — die Erfahrung der schopferischen Ekstase? Die Erfahrung der schopferi-
schen Ekstase als religiéser Weg ist im kirchenvéterlichen Bewuf3tsein und im Bewultsein der
alten Mystiker noch nicht enthillt. Die schopferische Erfahrung, die schopferische Ekstase
wird vom religiosen BewuBtsein entweder als etwas ,,Weltliches* und Leidenschaftliches vol-
lig verworfen oder bestenfalls gestattet und erkauft. Das religidse BewuRtsein erblickte bisher
im Schaffen kein ,,geistliches* Tun, sondern ein ,,weltliches. Im besten Falle rechtfertigte das
religiose Bewul3tsein das Schaffen. Aber diese religiose Rechtfertigung des Schaffens selbst
setzt voraus, dall das Schaffen auBerhalb des religiésen Weges liegt. Frech und gottlos wiirde
auch nur der Gedanke erscheinen, daR die schopferische Erfahrung keiner religiosen Rechtfer-
tigung bedarf, sondern selbst schon eine religiose Erfahrung, ein religioser Weg ist, welcher
neben dem asketischen besteht. Die schdpferische Erfahrung ist nichts Sekundares und darum
einer Rechtfertigung Bedirftiges, — die schopferische Erfahrung ist ein Priméres und darum
Rechtfertigendes. Das Schaffen ist nicht weniger geistig und nicht weniger religios als die As-
kese. In den religiosen Epochen des Gesetzes und der Erlésung wurde nur das ,,weltliche®,
kulturelle Problem des Schaffens gestellt und gelést. Und man versuchte auf verschiedene
Weise, den asketischen christlichen Weg mit einer Rechtfertigung des Kulturschaffens zu ver-
binden. Aber das religitése Bewul3tsein von dem Sinn des Schaffens war noch nicht vorhan-
den.

§15

Das Schaffen akzeptiert und hitet durchaus das evangelische Gebot, die ,,Welt* und das, was
in der ,,Welt*“ ist, nicht zu lieben. Der Schaffende fiihlt sich als nicht ,,von dieser Welt*“. Das
Schaffen ist eine Uberwindung der ,,Welt“, zwar eine andere als die Askese, aber ihr gleich-
wertige. Im schopferischen Akt tritt der Mensch aus ,,dieser Welt* heraus und geht in eine an-
dere Welt (iber. In dem schopferischen Akt wird eine andere Welt erschaffen. Das Schaffen ist
keine Anpassung an diese Welt, an die Notwendigkeit dieser Welt, — das Schaffen ist ein
Uberschreiten der Grenzen dieser Welt und eine Uberwindung ihrer Notwendigkeit. Das Ge-
bot des Evangeliums, die ,,Welt* nicht zu lieben und die ,,Welt* zu besiegen, bleibt auf ewig
in Kraft. Denn die ,,Welt“ nicht lieben, heift frei sein und seine Kindschaft zu Gott an den
Tag legen, der ,,Welt* anhéngen, heiflit dagegen Sklave der Notwendigkeit sein. Der schopferi-
sche Akt ist ein Sich-Entfernen von der ,,Welt“. Das Schaffen ist ein Losen von Ketten. In der
schopferischen Ekstase wird die Schwere der Welt besiegt; die Siinde verbrennt, und eine an-
dere héhere Natur scheint durch. Die Erfahrung der schopferischen Uberwindung der Welt ist
eine qualitativ andere als die Erfahrung ihrer asketischen Uberwindung. Es ist keine Erfah-
rung des Gehorsams, sondern eine Erfahrung des Wagemutes. In der kiihnen schopferischen
Initiative verbrennt ,,diese Welt* ebenso wie in dem Werk des Gehorsams. Das Problem der
religiosen Rechtfertigung der ,,Welt* kann vom christlichen BewuBtsein nicht gestellt werden.
Die Rechtfertigung der ,,Welt“ ist ein Kompromil} mit der Siinde, denn die ,,Welt“ ist kein
wahres Sein, und man soll sie nicht mit dem gottlichen Kosmos verwechseln. Der schopferi-
sche Akt ist transzendent in bezug auf die ,,Welt”, in ihm liegt ein Heraustreten aus der
,Welt“. Und die Unvollstindigkeit der neutestamentlichen Offenbarung liegt gar nicht darin,
daf} das Christentum die ,,Welt* nicht rechtfertigt, sondern darin, daf es das Schaffen nicht
rechtfertigt. Darin, daf3 das christliche BewuBtsein die ,,Welt* asketisch verneint (im evangeli-
schen Sinn des Wortes) liegt die ewige Wahrheit des Christentums. Im historischen Christen-
tum war das schopferische Geheimnis des Kosmos noch nicht offenbart, aber es war in ihm
viel von der ,,Welt“. Und die gegenwirtige Verneinung der christlichen Askese zeugt von der
Schwaéche unseres Zeitalters. Zwischen dem Schaffen und der Askese ist kein Widerspruch

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 21 11.05.2024



und kein Gegensatz. Das Schaffen bejaht gar nicht das, was die Askese verneint. Darum liegt
die Offenbarung des Schaffens aulerhalb der evangelischen Negation der ,,Welt“. Das Schaf-
fen setzt die asketische Uberwindung der ,,Welt* voraus. Das Schaffen setzt die Verarmung
der ,,Welt“ voraus, und die evangelische Armut ist der Weg zu einem neuen Schaffen.

Das wahre Schaffen kann nicht ddmonisch sein, es ist stets ein Heraustreten aus der Finster-
nis. Das damonisch Bose der menschlichen Natur verbrennt in der schopferischen Ekstase,
|verwandelt sich in ein anderes Sein. Das Bose ist die Fesselung an diese ,,Welt* mit ihren
Leidenschaften und ihrer Schwere. Die schopferische Erhebung reil3t von der Schwere dieser
,,Welt“ los und verwandelt die Leidenschaft in ein anderes Sein. Der Teufel hat nicht die Kraft
zum Schaffen, und was von ihm kommt ist nicht schopferisch. Der Teufel llgt, daB er schaffe,
er stiehlt von Gott und karikiert. In des Teufels Namen kann man nur zerstéren und ein unter-
geschobenes, falsches Sein hervorbringen. Der Schopfer kann ddmonisch sein, und der Ddmo-
nismus kann sich in seiner Schopfung auspréagen. Aber die grofRe Schépfung, die schopferi-
sche Ekstase und der von ihr erzeugte schopferische Wert kdnnen nicht damonisch sein. Mag
auch in der Natur Lionardos ein ddmonisches Gift gewesen sein, so ist doch sein Damonismus
im schopferischen Akt verbrannt, hat sich in ein anderes, von der ,,Welt* freies Sein verwan-
delt. In der Gioconda, im Bacchus, in Johannes dem T&ufer scheint der D&monismus der Lio-
nardo’schen Natur durch. Aber sind denn die groBen Werke des Lionardo’schen Genies dazu
verdammt, im hollischen Feuer zu verbrennen? Nein, in diesen Werken ist das Bose der Lio-
nardo’schen Natur schon verbrannt, und sein Ddmonismus hat sich in ein neues Sein verwan-
delt, indem er durch die schopferische Ekstase des Genies hindurchging. In der Gioconda ist
eine ewige Schonheit, welche in das ewige, gottliche Leben eingehen wird. Das schopferische
Leben ist ein ewiges und kein vergéngliches Leben. Und wie kraftlos und erbarmlich ist das
Moralisieren tber groRRe Werke! Die im schopferischen Akt entstehende Schonheit ist schon
der Ubergang aus ,,dieser Welt* in eine andere, in den Kosmos, und in ihr kann die Finsternis
nicht sein, welche noch in der stindhaften Natur des Schaffenden lag. Das wahre Werk des
Genies gehort schon nicht mehr dem physischen Plan des Seins an, es hat keine materielle
Schwere, es tritt in den befreiten Kosmos ein.

§16

Mit der BulRe beginnt der Kampf wider die Finsternis der Siinde. Ohne das Sakrament der
Beichte ist das geistige Leben undenkbar. Die Stinde muf nicht nur erkannt werden, sondern
auch im Feuer der BulRe verbrennen. Aber jeder, der den religiésen Weg der Buf3e ging, weil,
wie kompliziert und vielgestaltig dieser Weg ist. Auf dem Wege der BuRe wird der Mensch
von der driickenden bdsen Vergangenheit befreit, und die Friichte des hoheren Lebens reifen.
Aber nicht jede BuRe ist fruchtbringend. Die Buf3e kann auch keine Frucht tragen und bis zur
Ertdtung, bis zum geistigen Selbstmord gehen. Die BufRe kann zur Verdichtung der Finsternis
im eigenen Innern fuhren, zur geféhrlichen Versenkung in sich selbst. Wenn der Weg der
BuBe einen toten Punkt erreicht, dann ist der Ubergang auf einen anderen Weg mystisch un-
vermeidlich. Noch ein Schritt in der Buf3e, und der Mensch mul} geistig sterben. Die heiligen
Véter sagen, daB die Bul3e fruchtbringend sein soll, dal? sie nicht zur geistigen Verzweiflung
fuhren darf, denn die Verzweiflung ist die grof3te Stinde. Wenn die Bul3e in Verzweiflung
ubergeht, muf3 sie haltmachen, hat sie keine Rechtfertigung mehr, weil sie kein Licht gebiert,
nicht gnadenreich ist. Dieser Punkt der Verzweiflung und der Ertétung des Geistes bezeichnet
den unvermeidlichen Ubergang auf einen anderen Weg des geistigen Tuns. Der ganze Wert
der Buf3e liegt in der Geburt zu einem neuen Leben. Wenn die tote Verzweiflung eintritt,
durch die Buf3e zu einem neuen Leben zu gelangen, wenn das Dunkel im Inneren seine letzte
Verdichtung und Konzentration erreicht hat, dann verliert die BulRe ihren Wert und muf3 selbst
tberwunden werden. Und es bleibt nur ein Weg der Rettung vom geistigen Tode, von der ei-
genen sich manifestierenden Finsternis — der Weg einer schopferischen Erschitterung des

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 22 11.05.2024



Geistes. Geheimnisvoll und wunderbar verwandelt sich die Buf3e in eine schopferische Erhe-
bung und belebt den erstorbenen und erléschenden Geist; seine schépferischen Krafte werden
befreit. Das Schaffen kann die Bul3e nicht ersetzen. Der Weg der BuRe ist unvermeidlich ...
aber die schopferische Ekstase und die schopferische Erhebung sind die Geburt zu einem
neuen Leben. Fir das Schaffen selbst ist die Bul3e notwendig, aber die schopferische Erschit-
terung unterscheidet sich qualitativ von der Erschitterung des BliBenden. Auch im Schaffen
wird die Siinde besiegt, und das Dunkel verbrennt, aber es ist ein anderer geistiger Weg als
der Weg der Buf3e. An und fiir sich ist die BuRe noch keine Wiedergeburt. Die Wiedergeburt
ist schon eine schopferische Erhebung. In der schopferischen Wiedergeburt verbrennt die
Finsternis, welche in der Buf3e nicht verbrennen konnte, und sie wird eingedschert. In der
schopferischen religiosen Erfahrung liegt keine negative, sondern eine positive Uberwindung
der ,,Welt“. Die ,,Welt“ muf} asketisch und schopferisch besiegt werden. Asketisch und durch
BuBe allein kann man die ,,Welt* nicht bezwingen, kann man die Siinde und die Finsternis
nicht endgultig verbrennen. Die kirchenvéterliche Askese war einstmals ein neues Wort, eine
neue Tat in der Welt, ein heroischer Widerstand gegen die alte Natur Adams. Aber in der Kir-
chenvaterlichen Askese kann eine Erstarrung eintreten. Der Geist der Askese kann verkno-
chern und der Tragheit verfallen. Der HI. Isaac der Syrer war zu seiner Zeit sprudelndes Le-
ben und wird ewig lebendig bleiben. Der HI. Isaac der Syrer widersetzte sich Gbermenschlich
der alten Natur, in ihm war eine Dynamik in der Richtung des grof3ten Widerstandes gegen
diese Natur. Aber diejenigen, welche gegenwaértig den HI. Isaac den Syrer restaurieren, kon-
nen der Quell einer geistigen Erstarrung sein. Das Asketentum war beweglich, jetzt ist es un-
beweglich geworden. Die Welt strebt jetzt neuen Formen der asketischen Disziplin zu, dem
Monchtum in der Welt.

§17

Das Christentum ist nicht mehr jung — es besteht schon bald 2000 Jahre. Die christliche Kir-
che ist alt. Man kann das Christentum nicht an dem individuellen Alter des Menschen, an sei-
nen individuellen Verdiensten, an dem Grade seines Sieges Uber die Slinde messen. Jeder von
uns ist Christ nicht dreilig oder vierzig, auch nicht funf Jahre lang, wenn man die Zeit der in-
dividuellen Bekehrung rechnet, sondern 2000 Jahre lang. Jeder von uns empfangt die univer-
sale religidse Erfahrung des Christentums. Im Christentum sind Weltzeiten und -fristen. Es ist
irrtimlich, das Alter des Christentums an unserem kurzen Leben zu messen. Das Weltalter des
Christentums, die Weltzeiten und -fristen der religiésen Offenbarung hédngen nicht von mei-
nen personlichen Verdiensten im Kampfe mit der Siinde ab. Mir kann mehr offenbart sein,
nicht darum, weil ich besser, religids vollkommener bin als der, welcher vor 1000 Jahren ge-
lebt hat, sondern weil ich zu anderen Zeiten und Fristen lebe, weil das Christentum jetzt in ei-
nem anderen Alter ist. Der Erwachsene ist nicht besser als das Kind, nicht sundloser, aber ihm
wird mehr offenbart. Nur das individualistische Bewul3tsein mif3t das Alter des Christentums
am individuellen Alter. Der religiése Individualismus, fur welchen nur das Bewuf3tsein des
individuellen Aufstiegs besteht, tritt in einen Konflikt mit der Idee der Kirche als universalen
Organismus ein, welcher tiberpersonliches Leben besitzt. Es gibt nicht nur ein religioses Alter
des individuellen Menschen, sondern auch der Kirche. Und nun tritt der universale Organis-
mus der Kirche in das kritische Alter ein. Die Heiligkeit ist in der Welt karg geworden, die
Menschheit ist der Gabe der Heiligkeit gleichsam verlustig gegangen. Die alte christliche Hei-
ligkeit allein ist machtlos, den Menschen in die schopferische religiose Epoche hintiberzulei-
ten. Auf jedem von uns liegt die Verantwortlichkeit des christlichen Weltalters, nicht nur die
des personlichen Alters. Ein kraftloser Neid gegentiber dem religidsen Leben der VVergangen-
heit nagt an den zeitgendssischen Christen. Und diese Bedriicktheit des Geistes paralysiert das
Schaffen. Im Laufe der ganzen neueren Geschichte vollzog sich eine starke Anspannung und
Krisis des anthropologischen Elementes. Das Christentum muB die Qual Nietzsches, die Qual
der Helden Dostojewskijs beantworten. Gegenwartig hat das Christentum seine Aufgaben.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 23 11.05.2024



Wir missen das religiose Feuer der Urchristen haben, kénnen aber nicht zum Urchristentum
zuriickkehren. Wir stehen vor der Aufgabe, das Verhaltnis der Heiligkeit und der Genialitat,
der Erlosung und des Schaffens sinnvoll zu machen.

§18

Anfang des 19. Jahrhunderts lebte der groRte russische Genius — Puschkin und der gréRte
russische Heilige — Se-rafim von Ssarow. Puschkin und der Heilige Serafim lebten in ver-
schiedenen Welten, kannten einander nicht, beriihrten einander niemals in irgendeinem Punkt.
Die gleichwertigen Majestaten der Heiligkeit und der Genialitét sind unvergleichbar, inkom-
mensurabel, scheinen verschiedenen Seinsordnungen anzugehoren. Die russische Seele kann
auf das Genie Puschkins und auf die Heiligkeit Serafims gleich stolz sein. Und sie wirde in
gleichem Mal3e verarmen, gleichviel ob man ihr nun Puschkin fortnahme oder Serafim. Und
da frage ich nun: ware es wohl flir das Schicksal Rul3lands, flr das Schicksal der Welt, fur die
Ziele der Gottlichen Vorsehung besser, wenn in Ruf3land Anfang des 19. Jahrhunderts nicht
der Heilige Serafim und der groRe Genius Puschkin, sondern zwei Serafims, zwei Heilige ge-
lebt hatten? Wenn Alexander Puschkin ein dem HI. Serafim gleicher Heiliger gewesen wére,
waére er kein Genie, kein Dichter, kein Schopfer gewesen. Aber ein religidses Bewultsein,
welches eine derjenigen Serafims gleichartige Heiligkeit als einzigen Weg des Aufstiegs aner-
kennt, muf? eine der Puschkinschen gleichartige Genialitat als des religiosen Wertes bar, als
unvollkommen und als Stinde ansehen. Nur wegen seiner religiésen Schwache, seiner Suinde
und Unvollkommenheit war Puschkin ein genialer Dichter und kein dem Serafim gleicher
Heiliger. Fur die Gottlichen Ziele wére es besser gewesen, wenn in Ru8land zwei Heilige ge-
lebt hatten, und nicht ein Heiliger und ein Dichtergenie. Puschkins Werk kann nicht religios
bewertet werden, denn die Genialitat wird nicht als der Weg eines geistigen Aufstiegs aner-
kannt, das Schaffen des Genius gilt nicht als religitse Tat. Puschkins ,,weltliches* Werk kann
nicht mit den ,,geistlichen” Werken des Heiligen Serafim verglichen werden. Im besten Fall
wird Puschkins schopferisches Werk vom religiésen Bewul3tsein zugelassen und gerechtfer-
tigt, aber man erkennt in ihm keine religiose Tat. Fr Puschkin ware es besser gewesen, Sera-
fim gleich zu sein, sich von der Welt ins Kloster zu entfernen, den Weg des asketischen geist-
lichen Werks zu betreten. In diesem Fall hatte Ruf3land seinen grofiten Genius eingebul3t, ware
schopferisch verarmt; aber das Schaffen des Genius ist nur die Kehrseite der Siinde und der
religidsen Ohnmacht. Fur das Werk der Erlsung ist kein Schaffen, ist keine Genialitat not-
wendig, sondern nur Heiligkeit. Der Heilige erschafft sich selbst als ein in sich vollkommene-
res Sein. Das Genie schafft grofie Werke, vollbringt grof3e Taten in der Welt. Nur das Schaf-
fen errettet sich selbst. Das Schaffen groRer Werte kann zugrunde richten. Der HI. Serafim
schuf nichts aufRer sich selbst und verwandelte dadurch die Welt. Puschkin schuf GroRes, un-
ermeRlich Wertvolles fur RuRland und fur die ganze Welt, aber sich selbst schuf er nicht. In
dem Schaffen des Genius ist etwas von einem Opfer seiner selbst enthalten. Das Tun des Hei-
ligen ist vor allem Selbstgestaltung. In seinem genial-schopferischen Heraustreten aus sich
selbst richtete Puschkin seine Seele gleichsam zugrunde.

Und hier entsteht nun die Frage: liegt nicht in dem Opfer des Genius, in seinem schopferi-
schen AuRer-sich-sein eine andere Heiligkeit vor Gott, ein anderes religidses Tun, welches der
kanonischen Heiligkeit gleichwertig ist? Ich habe den starken Glauben, daR nicht nur die Hei-
ligkeit Serafims, die seine Seele rettete, vor Gott wertvoll ist, sondern auch Puschkins Geniali-
tat, die vor den Menschen seine Seele gleichsam verdarb. Der Weg der Genialitét ist auch ein
religioser Weg. Das Schaffen des Genius ist kein ,,weltliches®, sondern ein ,,geistliches* Tun.
Es ist segensreich, daB bei uns der heilige Serafim und der Genius Puschkins, nicht aber zwei
Heilige statt dessen gelebt haben. Fiir die gottlichen Ziele in der Welt ist die Genialitat Pusch-
kins ebenso notwendig wie die Heiligkeit Serafims. Und wehe, wenn uns der Genius Pusch-
kins von oben nicht beschert worden ware; mehrere Heilige konnten in dieser Not keinen
Trost bieten. Mit Serafims Heiligkeit allein ohne den schopferischen Genius Puschkins wird

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 24 11.05.2024



das schopferische Ziel der Welt nicht erreicht. Nicht alle konnen Heilige sein, aber alle sind
von Golt zur Heiligkeit vorausbestimmt. Die Heiligkeit ist eine Erwéhlung und Bestimmung.
In der Heiligkeit ist eine Berufung. Die Idee der Berufung ist ihrem Wesen nach eine religitse
Idee, und die Erfillung der Berufung ist eine religiose Pflicht. Wer seine Berufung nicht er-
fullt, der vergrébt die Gaben in die Erde, begeht eine schwere Siinde vor Gott. Zum Wege der
Genialitat ist der Mensch ebenso erwahlt und vorausbestimmt wie zum Wege der Heiligkeit.
Es gibt ein der Genialitat Geweihtsein, wie es ein der Heiligkeit Geweihtsein gibt. Puschkin
war ein geweihtes Schopfer-Genie, und er konnte nicht nur nicht heilig sein, sondern er sollte
es auch nicht. Die Genialitat ist eine andersartige Heiligkeit. In ihr enthillt sich das anthropo-
logische Geheimnis; das Geheimnis vom Menschen. Es ist Gott wohlgefallig, daB sich die
menschliche Natur nicht nur in der frommen Demut entfalte, sondern auch im schopferischen
Wagemut.

Der schopferische Weg des Genius fordert ein Opfer, kein geringeres Opfer als der Weg der
Heiligkeit. Auf dem Wege der schopferischen Genialitdt mufl man sich von der ,,Welt* lossa-
gen, die ,,Welt“ besiegen. Die Genialitit ist tragisch, sie geht in die ,,Welt* nicht ein und wird
von der ,,Welt* nicht angenommen. Die Genialitit ist ein geschlossenes Sein, eine universale
Eigenschaft, eine universale Wahrnehmung der Dinge, ein universaler Trieb zu einem anderen
Sein. Die Genialitét ist eine Eigenschaft des Menschen, nicht nur des Kunstlers, des Gelehr-
ten, des Denkers, des Politikers. Die Genialitat ist die Entfaltung der schépferischen Natur des
Menschen, seiner schopferischen Bestimmung. Der der Genialitat Geweihte ist auRerstande,
sich in dieser Welt zu erhalten, besitzt nicht die Fahigkeit, sich den Forderungen dieser Welt
anzupassen. Das geniale Leben kennt Augenblicke der dsthetischen Seligkeit, aber es kennt
keine Ruhe und kein Gliick, es befindet sich in einem tragischen Zwiespalt mit der umgeben-
den Welt. Es ist nur allzu bekannt, wie traurig das Los der Genies ist. Selbst jene Genies, de-
ren Leben sich duBerlich glucklich gefligt hat, wie z. B. Goethe und Tolstoi, waren innerlich
dem Selbstmord nahe. Die Genialitét ist weiter als das Genie, sie ist vielen zu eigen, welche
man nicht Genie nennen kann. Die Potenz der Genialitat ist in der schdpferischen Natur des
Menschen angelegt. Die Genialitat unterscheidet sich in radikaler Weise vom Talent, welches
eine differenzierte Gabe ist, die den Forderungen der getrennten Kulturspharen entspricht.

§19

Zur Entfaltung der religiosen Anthropologie ist nicht nur die Verehrung der Heiligkeit, son-
dern auch die Verehrung der Genialitét erforderlich. Der Schopfer hat den Menschen zur Ge-
nialitat vorausbestimmt. Das ontologische Element der Genialitat muf? bejaht und entwickelt
werden wie ein religioses Tun, wie ein Weg des Sieges iiber die ,,Welt®. Der Wille zur Genia-
litat ist schon darum moglich, weil die Genialitat vor allem ein Wille, ein leidenschaftlicher
Wille zu einem anderen Sein ist. Aber der Wille zur Genialitat darf kein romantisches Genial-
tun sein. Die Genialitat ist eine positive Entfaltung des Bildnisses und Ebenbildes Gottes im
Menschen, eine Entfaltung der schopferischen Natur des Menschen, einer geschlossenen Na-
tur, welche nicht ,,von dieser Welt“ ist. Das alte christliche BewuBtsein glaubt gleichsam, dal
sich auf den hdchsten Stufen der Heiligkeit das schopferische Geheimnis des Seins enthiillt,
ein tieferes Geheimnis als dasjenige, welches sich im Schaffen des Genies offenbart. Auf den
hochsten Stufen seines geistigen Aufstiegs enthillen sich dem Heiligen die héhere Erkenntnis,
die héhere Schonheit und das Geheimnis des Schaffens. Die hochsten Gaben werden gleich-
sam als Lohn fir die Heiligkeit empfangen, und auf3erhalb der Heiligkeit kann man sie nicht
erlangen. Nur der Heilige ist ein wahrer Gnostiker und ein wahrer Dichter. In der Kontempla-
tion erkennt der Heilige die letzten Geheimnisse und bringt die Schonheit hervor, indem er
sich selbst erschafft. Dieses Bewultsein tiberlaRt der Genialitat nichts, — gibt der Heiligkeit
alles. Kann man denn aber zugeben, daB die gnostische oder dichterische Gabe von dem
Grade der Heiligkeit abhéngen? Die gnostische Gabe Jakob Bohmes und die Erkenntnisgabe

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 25 11.05.2024



Leibnizens waren doch stéarker als bei dem HI. Franziskus, die dichterische Gabe Puschkins
und die kinstlerische Gogols — stérker als bei dem HI. Serafim. Der Genialitat Béhmes und
Leibnizens, Puschkins und Gogols enthullte sich das, was sich der Heiligkeit Franziskus’ und
Serafims nicht enthillte. Nicht-Heilige und Nicht-Vollkommene kénnen eine grolRere Gabe
der Erkenntnis und der Schonheit besitzen als Heilige und Vollkommene. Gottes Gaben sind
mannigfaltig, und mannigfaltig sind die Wege zu Gott. Sind denn vor dem christlichen Be-
wulitsein jene Weltgenies gerechtfertigt, die es wagten, ohne Heiligkeit zu schaffen? Das ist
das Problem der religiésen Anthropologie. Im Christentum ist nicht nur das mit Muhe erwor-
bene, auf fertigen Verdienst gegrindete Lebensgefiihl angelegt, sondern auch das geschenkte,
gnadenreiche. Jede Gabe ist ein Geschenk. Gerade das Christentum enthalt die Lehre von der
geschenkten Gnade und unterscheidet sich dadurch vollig von dem religiésen Bewuf3tsein In-
diens, welches das Gesetz der Karma-Gerechtigkeit lehrt. Das Schicksal des Menschen ist
nicht nur ein mit Muhe erarbeitetes, sondern auch ein geschenktes, von der Gnade verliehenes
Schicksal. Auf dem Wege der schépferischen Genialitat ist die Entstehung eines neuen
Monchtums in der Welt moglich. Dieser Weg fordert keinen geringeren Verzicht auf die
,»Welt“ und ihre Giiter als der Weg des alten Monchtums.

§20

Die gegenwartige Kultur hat sich einer tiefgehenden Krisis genahert, und dieser Krisis liegt
der Zusammenbruch des Humanismus zugrunde. Unsere Zeit ist in vielem der Zeit des Zu-
sammenbruchs der antiken Welt und der Erwartung eines neuen religiésen Lichtes ahnlich. In
einer sich dem Verfall zuneigenden Kultur erwacht die religidse Sehnsucht. Aus dem Inneren
aller Spharen der Kultur, aller ihrer besonderen Teile: der Philosophie, der Wissenschaft, der
Kunst, des sittlichen Bewultseins, des Gemeinwesens beginnt eine Bewegung zur religidsen
Verklarung, zum religiésen Schaffen. Aber die Sehnsucht nach dem Schaffen verbindet sich
mit der schopferischen Ohnmacht. Die besten Menschen sind von der scharfen Empfindung
der Gemeinheit und MiRgestalt der Kultur, die in eine gottlose Zivilisation Ubergegangen ist,
von der Abgeschmacktheit und Migestalt des gegenwartigen Lebens vergiftet. Die Kultur ist
heilig in ihren Wahrheiten und ihrer Natur nach symbolisch. Aber die Kultur des 19. und 20.
Jahrhunderts hat sich von ihren heiligen Urspriingen entfernt und ist ihrer symbolischen Natur
untreu geworden. In ihr ist die verzehrende Lebensgier erwacht, welche die heilige Symbolik
der antiken Kultur vernichtet. Die Kultur hat auf gehort, in sich geschlossen und organisch zu
sein. Die Analyse erstickt den Drang zum geschlossenen Sein. Immer schérfer tritt der tragi-
sche Widerspruch von Kultur und ,,Leben* ins Bewultsein, und der schopferische Wille rich-
tet sich auf das Schaffen des ,,Lebens®, nicht auf das Schaffen der Kultur. Die Kultur ist der
MifBerfolg des ,,Lebens®. Sie ersetzt das Leben, das Sein durch Symbole. Auf den Gipfeln der
Kultur quélt den Menschen der Gegensatz zwischen dem Schaffen-sollen und dem Sein- sol-
len. Die Genies schufen, existierten aber nicht in genligendem Malie; die Heiligen existierten,
schufen aber nicht genugend. Das Schaffen wurde aus Unvollkommenheit und Mangel gebo-
ren. Wer allzu vollkommen ist, hort auf zu schaffen. Es besteht ein tragischer Antagonismus
zwischen dem vollkommenen Menschen als Werk des goéttlichen Schaffens und dem vollkom-
menen menschlichen Schaffen als Werk der Aktivitat des Menschen selbst. Das Schaffen
scheint einerseits der Vollkommenheit des Menschen, andererseits der Vollkommenheit der
Kultur antagonistisch zu sein. Das Schaffen ist in. einer Zwangslage, es wird von einander
feindlichen Trieben erdriickt — dem Trieb zur VVollkommenheit der Seele und dem Trieb zur
Vollkommenheit der Kulturwerte. Es ist wichtig, den dreifachen Antagonismus aufzudecken:
den Antagonismus des Erschaffens von Kulturwerten und des Erschaffens der personlichen
Vollkommenheit, den Antagonismus des Schaffens, und der Kultur und den Antagonismus
des Schaffens und der personlichen Vollkommenheit. Nur eine schopferische religidse Epoche
kann alle drei Antagonismen tberwinden und die Vollkommenheit des Menschen und dieje-
nige seiner Schopfungen in eins verwandeln.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 26 11.05.2024



Die Kultur ist in ihrem innersten Wesen und in ihrem religidsen Sinn ein grof3er MiRerfolg.
Die Tragodie des Schaffens liegt darin, daf? der schépferische Akt seine Aufgabe niemals ver-
wirklicht, dali? alle seine Verwirklichungen in der Kultur einen MiRerfolg im Sein darstellen.
Der schopferische Drang wird in seiner Verwirklichung schwer und wird niedergezogen. An-
statt eines neuen Lebens, eines neuen Seins bringt der schopferische Akt philosophische und
wissenschaftliche Blicher, Sammlungen von Versen, Bilder und Statuen, gesellschaftliche In-
stitutionen und Sitten hervor. Darin liegt eine tragische Nichtiibereinstimmung mit der Ab-
sicht der Schopfer, mit ihrem schopferischen Glihen. Philosophie und Wissenschaft sind ein
MiRerfolg in der schopferischen Erkenntnis der Wahrheit; Kunst und Literatur sind ein Mifer-
folg im Schaffen der Schonheit; Familie und Geschlechtsleben sind ein Mif3erfolg im Schaf-
fen der Liebe; Moral und Recht sind ein Mif3erfolg im Schaffen menschlicher Beziehungen;
Wirtschaft und Technik sind ein MiRerfolg der schdpferischen Herrschaft des Menschen Gber
die Natur. Die Kultur in allen ihren Manifestationen ist ein MiRerfolg des Schaffens, ist die
Unmadoglichkeit, eine schopferische Umgestaltung des Seins zu erreichen. Aber selbst der Mil3-
erfolg der Kultur ist ein heiliger Mil3erfolg. Die Kultur erschafft eine grof3e Symbolik, welche
von anderen Welten, von einer anderen Wirklichkeit spricht. Aber diese andere Welt, diese
andere Wirklichkeit ist in der Kultur nicht gegeben. Die Kultur schmiedet das menschliche
Leben in irgendeinem Mittelreich zusammen, sie 188t ein Fortschreiten bis zum Ende, bis zu
den Grenzen in keiner Richtung zu. Aber jede Kultur hat eine fatale Neigung zum Abblihen
und zum Verfall, zur Erschdpfung. Sie entfernt sich von ihren geistigen Urspriingen und
schleift sich ab. Die Selbstbejahung des menschlichen Willens und der menschlichen Ver-
nunft unterspult die Fundamente der Kultur. Die Kultur hat religiése Grundlagen, aber in ihrer
Entwicklung ist sie geneigt, diese religidsen Grundlagen zu verneinen. Dann fallt ihre heilige
Symbolik zusammen. Die Kultur ist unmdglich ohne heilige Uberlieferung, ohne Ahnenkult.
Aber die Freiheitsprifung in der Kultur filhrt zum Verrat an ihrer heiligen Uberlieferung. Die
Kultur gelangt zur ,,Aufklirung®, zum Bruch mit der Uberlieferung, zur Bejahung der irdi-
schen Lebensgier, welche sich als realste darstellt. Dann geht die Kultur zugrunde und die Zi-
vilisation beginnt. Die Zivilisation ist ihrem Fundament nach nicht religios. Sie ist pragma-
tisch und nicht symbolisch. In ihr ist schon keine Genialitat, kein Bliihen der Philosophie und
Kunst. Sie ist technisch und mechanisch, nicht organisch. Sie ist beseelt vom Willen nach ir-
discher Macht, nach GenuB des ,,Lebens. Die Schopfer der Zivilisation bilden sich ein, da3
sie von der symbolischen Kultur zum wahren ,,Leben‘ iibergehen, sich des ,,Lebens* tech-
nisch beméchtigen. Aber das ist nur der Selbstbetrug eines oberflachlichen und verwisteten
BewuRtseins. Dieses ,,.Leben* ist kein wahres Leben, sondern nur ein scheinbares — kein
seinserfiilltes ,,Leben. Die wiitende Lebensgier totet das wahre Leben. Das wahre Leben setzt
die asketische Selbstbegrenzung der Lebensgier, die Vereinigung des menschlichen Willens
zum Leben mit dem gottlichen Willen zum Leben voraus.

Man kann vier Epochen feststellen, durch welche der historische Prozel? hindurchgeht, vier
Momente des historischen Schicksals der Menschheit — die Barbarei, die Kultur, die Zivilisa-
tion und die religitse Verklarung. Die Barbarei ist das nattirliche Element, welches die Kultur
umarbeiten muf3. Die Kultur ist der Weg, auf welchem der Mensch von der Natur zu Gott
geht. Aber dieser Weg ist ein tragischer Weg, er ist kein leichter und kein gerader Weg. In der
Kultur erwacht das Bewul3tsein ihres Mif3erfolgs, des MiRerfolges des Lebens. Und der Wille
selbst zum Leben riittelt an der Kultur. Aber der Wille zum Leben kann zwei einander polar
entgegengesetzte Richtungen haben — die Richtung zur Zivilisation, zu einer technischen
Umgestaltung des Lebens zugunsten des Wachstums seiner Macht und zu seinem Genuf3 und
die Richtung zur religiésen Verklarung. Und auf den Gipfeln einer spaten, untergehenden
Kultur manifestieren sich diese beiden Richtungen des Willens zu einer Umgestaltung des Le-
bens, zu einer Erlangung des Lebens. Die Kultur hat in der Epoche der Zivilisation immer ei-
nen romantischen, keinen klassischen Stil. Die Romantiker sind die letzten Menschen einer
sich dem Verfalle zuneigenden Kultur, welche von der MiRgestalt der triumphierenden Zivi-

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 27 11.05.2024



lisation verwundet sind. Die Zivilisation ist die letzte Etappe der Priifungen der menschlichen
Freiheit. Im Hervorbringen der gottlosen Zivilisation gibt die Freiheit des Menschen den
UberfluR ihrer Krafte nicht an Gott. Aus dem Schofe dieser Zivilisation muR sich jenes
Grenzreich ,,dieser Welt* entfalten, welches dem zukiinftigen Reiche Christi polar entgegen-
gesetzt ist. Die Freiheit kann zum wahren und zum scheinbaren Leben fiihren, zum Sein und
zum Nichtsein. Aber zum wahren Leben, zum héheren Sein kann nur die Freiheit des in
Christo wiedergeborenen Menschen fiihren, die durch Gnade verklarte Freiheit.

In seinem letzten geheimnisvollen Wesen ist das schopferische Leben kirchlich. Die von der
Gnade Christi verklarte freie Menschheit ist das Gottmenschentum, ist die Kirche Christi. Der
Wille zum Leben in der religidsen Verklarung ist der Wille zur Umgestaltung der Kultur in
die Kirche. In der Geschichte war die Kirche ein getrennter Teil der Kultur, sie war symbo-
lisch wie alle Kultursphéren, sie war noch keine religiose Verwandlung des Lebens, sondern
nur ein Symbol dieser Verwandlung in den Dogmen und im Kultus. Die neue, schopferische,
religiose Epoche kann nur einen Ubergang der Kirche aus der Epoche der Kultur in die Epo-
che der religiosen Verklarung bedeuten. Auch die Kirche geht durch die Epochen der Barba-
rei, der Kultur, der Zivilisation und der religiésen Verklarung hindurch. Alles, was in der Epo-
che der Kultur heilig und wahrhaft ontologisch war, muf3 in die Kirche der Epoche der schop-
ferischen Umgestaltung des Lebens ibergehen. In die Kirche wird alles eingehen, was j!sich
dein &uReren Kirchlichen und kulturellen BewuRtsein als jenseits der Umgrenzung der Kirche
befindlich darstellte. Die religitse Verwandlung der Kultur in das Sein wird die schopferische
Antwort der menschlichen Freiheit an Gott sein. Alsdann wird die Kirche in Wahrheit Gott-
menschentum sein. In religioser Hinsicht wird das die geheimnisvolle Umkehr zum Kommen-
den Christus, zur Auferstehung der Welt bedeuten. Der Kommende Christus, der Christus in
Kraft und Herrlichkeit wird in der Welt erscheinen, wenn der Mensch das freie Werk seiner
schopferischen Hinwendung zu Seinem Bilde vollbringen wird, wenn sich im Menschen nicht
nur das Geheimnis der Erldsung vollziehen, sondern auch das Geheimnis seiner schopferi-
schen Macht offenbaren wird. Aber man kann sich die Erfiillung dieses religidsen Schicksals
nicht optimistisch vorstellen. Die unerbittliche Erkenntnis des Bésen und der heroische
Kampf dagegen wird der religidésen Vollendung der Geschichte vorausgehen. Die Welt spaltet
sich, in ihr wéchst nicht nur ein noch nie geschautes Gutes, sondern auch ein noch nie ge-
schautes Boses, nicht nur ein neues Licht, sondern auch eine neue Finsternis. Neue Verlo-
ckungen und Versuchungen lauern auf den Menschen. Der Boden wird zermurbt, alles dop-
pelt sich und wird zweideutig. Das Bose erscheint in Gestalt des Guten. Das eben ist die Ver-
suchung des Antichrist. Das urerschaffene Chaos regt sich wieder im tiefsten Innern der Natur
des Menschen und der Natur der Welt. Und neue unerhérte Formen der Knechtschaft bedro-
hen den Menschen. Nicht die ursprungliche Barbarei, die Barbarei der Wélder und Felder,
welche fiir eine alt werdende Kultur den Zufluf? elementarer Krafte bedeuten kann, ist fur die
Menschheit furchtbar — furchtbar ist vielmehr die zivilisierte Barbarei, die Barbarei unter
Maschinen und inmitten eines mechanisch organisierten Lebens. Die Selbstbejahung der
menschlichen Freiheit kann zur duRersten Knechtschaft fiihren, in welcher das Sein in das
Nichtsein Gbergeht. Das eben ist die Tragddie des historischen Schicksals der Menschheit.
Uber sie sind nur antinomische Gedanken maglich, welche zum Geheimnis der religisen
Verklarung hinfuhren.

§21

Wenn eine schopferische Epoche im Christentum moglich ist, so wird sie mit dem Gefuhl des
Endes, mit einer eschatologischen Perspektive des Lebens verbunden sein. In ihr muB sich die
prophetische Seite des Christentums entfalten. Um das Antlitz Christi in der Kraft und in der
Herrlichkeit zu erblicken, muf} der Mensch die Kraft und die Herrlichkeit in sich vermoge ei-
nes schopferischen Aktes durch Christum entfalten. Dieser schopferische Akt mul? auf eine

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 28 11.05.2024



religiose Umgestaltung der Welt gerichtet sein, nicht auf das Hervorbringen einer sékularisier-
ten Kultur. Die Erlésung wird in der Welt niemals vollendet werden, wenn die anthropologi-
sche Selbstoffenbarung nicht erfolgen wird. Die konservative Feindschaft gegen das religitse
Schaffen ist eine Befestigung der schlechten Unendlichkeit in der Erlésung selbst, der Wider-
stand gegen die VVollendung, die Erfullung und das Ende der Erlésung. Aber das bedeutet,
sich dem Ausgang des Weltprozesses und dem Erscheinen des Kommenden Christus endgil-
tig widersetzen. Die pessimistischen VVorahnungen des in die Welt kommenden, antichristli-
chen Bosen und die Erkenntnis der trostlosen Tragddie der Kultur durfen die religiose Pflicht
der schopferischen Entfaltung der menschlichen Natur nicht abschwéchen. Die Kirche Petri,
die Kirche der religiésen Fihrung der VVolksmassen, hat ihr grolRes Werk in der Welt voll-
bracht und das christliche Heiligtum bis zu den letzten Zeiten der Menschheit bewahrt. Aber
die kirchliche Wiedergeburt kann nur unter dem Zeichen der Johanneischen Kirche und mys-
tischen Uberlieferung stehen. Die Petrinische und die Johanneische Kirche sind zwei Aspekte
der einen Kirche Christi, ein mehr duBerlicher und ein mehr innerlicher, verborgener. In der
Johanneischen Kirche, der Kirche der apokalyptischen Zeiten, entfalten sich endgultig Christi
Freiheit und Christi Liebe, werden die alttestamentlich-gesetzlichen Elemente im Christentum
uberwunden. Die russische Orthodoxie war eben das Johanneische Christentum in seinem ver-
borgenen Wesen, wiewohl nicht geniigend manifestiert und aktualisiert. In dem russischen re-
ligiosen Element und in der russischen religiésen Idee ist der Boden fiir eine neue schopferi-
sche Epoche im Christentum angelegt.

Die Tragodie des Schaffens und die Krisis der Kultur werden von dem russischen nationalen
Genius mit besonderer Scharfe erlebt. In der Struktur der russischen Seele ist ein Widerstand
gegen jenes Schaffen, welches eine mittlere bourgeoise Kultur hervorbringt, ist ein Schaffens-
durst, welcher ein neues Leben und eine neue Welt erschafft. In einem einheitlichen, geistigen
Akt strebt die russische Seele nach einer Verklarung und Umgestaltung der Welt, zu einem
neuen Himmel und einer neuen Erde. Auf dem Boden einer differenzierten und sékularisierten
Kultur kann RufRland nur ein sekundéres, der Kultur in geringem MaRe féhiges Land sein. Die
russische Seele ist gewohnt, jeden schopferischen Drang einem Lebendig-wesenhaften unter-
zuordnen, sei es nun die religidse, die sittliche oder, die gemeinschaftliche Wahrheit. Den
Russen ist ein Kultus der Kulturwerte nicht eigenttimlich. Der russische Wahrheitssucher will
nicht weniger als eine vollstandige Umgestaltung des Lebens, als eine Rettung der Welt. Das
ist ein nationaler Zug. Die Tragddie des Schaffens und die Krisis der Kultur haben ihre au-
Rerste Zuspitzung bei den grof3en russischen Schriftstellern, bei Gogol, Dostojewskij und
Tolstoj erfahren. Den Russen ist der Geist der Pilgerschaft und das leidenschaftliche Suchen
der Gottesstadt und der Gottlichen Wahrheit eigentiimlich. Ruf3land ist berufen, das Problem
der Beziehung des christlichen Bewul3tseins zum Schaffen und zur Kultur mit duRerster
Schérfe zu stellen. Im Westen verdunkelt die GroRe und die Verfeinerung seiner Kultur die
Stellung dieses Problems. Der westliche Mensch ist gebundener als der russische. Unser russi-
sches historisches Schicksal ist ein ganz besonderes Schicksal, welches demjenigen anderer
Volker unéhnlich ist. Die Widerspriiche unserer Natur waren den Menschen des Westens stets
unbegreiflich. Wir haben den Humanismus nicht so erlebt, wie ihn die Westeuropéer erlebt
haben, aber scharfer als der Westen erleben wir die Krisis des Humanismus. In unserer Ge-
schichte haben wir keine solche Aktivitat gezeigt wie die Westeuropdaer, aber das religitse
Problem des Menschen stellen wir schérfer. Unser grofites Genie — Dostojewskij — geht vol-
lig im Stellen dieses Problems auf. Stets waren die Russen von der Sehnsucht nach einer reli-
giosen Umgestaltung des Lebens intensiv erfullt. Die gesamte russische Literatur des 19. Jahr-
hunderts ist ein Heraustreten tiber die Grenzen der Kultur, sie ist vom Willen nach einer reli-
gidsen Umgestaltung des Lebens erfullt. Das zeigte sich im Schicksal Gogols, Dostojewskijs
und Tolstojs. Damit ist der religiése Gedanke erfiillt von Tschaadajew und den Slawophilen
bis zu W. Ssolowjow, K. Leontjew, N. Fjodorow und den modernsten religionsphilosophi-
schen Stromungen. Sie sind erfullt von einer heiligen Unzufriedenheit mit der Kultur, von

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 29 11.05.2024



dem Durst ihrer Umgestaltung in die Kirche, der Erlangung eines hoheren Seins. Der Geist
des russischen Volkes nimmt die sékularisierte Kultur nicht an und stellt damit die Fragendes
religiésen Schaffens. Die russische Idee ist die Idee einer theonomen Kultur. Aber ist eine
freie Theonomie. Auf seinem positiven Pol ist der russische Geist der Apokalypse zugewandt.
Auf seinem negativen Pol droht ihm stets die Gefahr einer Hinneigung zum Nihilismus. Da-
rum erreicht bei den Russen die antichristliche Versuchung des umgekehrten Ebenbildes des
Gottesreiches, des gottlosen Reiches dieser Welt ihre grofite Schérfe und extremste Zuspit-
zung. Das russische Volk ist darum das am meisten apokalyptische Volk. Die religidse Anth-
ropologie kann nur eine eschatologische und apokalyptische sein. Das Problem des Menschen
kann nur durch die Hinwendung zum Kommenden Christus, zur Wiederkunft Christi eine reli-
gidse Losung finden. Die neue schépferische Epoche im Christentum wird in RuBland begin-
nen, auf dem geistigen Boden der Orthodoxie, welche sich noch nicht aktualisiert, manifestiert
und die Vollstandigkeit noch nicht erreicht hat. Aber nur in der geistigen Gemeinschaft mit
dem Westen und dem westlichen Christentum kann Ruf3land seine religidse Mission erfullen.

Quelle: Nicolai von Bubnoff/Hans Ehrenberg (Hrsg.), Ostliches Christentum. Dokumente, Bd.
2: Philosophie, Minchen: C.H. Beck 1925, S. 246-306.

Berdajew - Das Problem der Anthropodizee. Fragmente 30 11.05.2024



