
Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 1 06.04.2024 

Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen. Zur Beurteilung des An-

griffs von Karl Barth (Theologische Existenz heute, München 1933) 

Von Emanuel Hirsch 

Göttingen, den 15. u. 16. Juli 1933. 

Mit Karl Barth ist für uns Deutsche Christen kein Reden. Er nennt uns »offene wilde Ketzer«. 

Er sieht den Wehrkreispfarrer Müller deshalb, weil er für unsere neuen Richtlinien und damit 

für alle unsere Irrtümer verantwortlich gezeichnet hat, als kirchlich unmöglich an: es ist ein 

Verstoß gegen die kirchliche Verantwortung gewesen, daß die drei Kirchenbevollmächtigten 

mit einem solchen Manne vertrauensvoll zusammenzuarbeiten bereit waren, sie hätten ihr Ohr 

gegen ihn als Theologen grundsätzlich verschließen müssen. Er spricht mit Beziehung auf uns 

Deutsche Christen von den »bösen Buben«, deren Verführung die Kirche widerstehen muß. 

Mit Karl Barth ist kein Reden für uns. Er hat sein Ohr, seiner kirchlichen Verantwortung be-

wußt, verschlossen. 

Über Karl Barth zu den andern zu reden, bei denen er unsern guten christlichen Namen in 

Verruf zu bringen sich müht, ist schwer. Liest man seine Schrift, so packt einen Sehnsucht 

nach der Gewissenhaftigkeit und Gründlichkeit, mit der einst im 16. und 17. Jahrhundert die 

Theologen unsrer Kirche gegen Ketzerei gestritten haben. Da war jedes Urteil in harter, sau-

berer Arbeit begründet. Da war Klärung der strittigen Fragen möglich. Karl Barth fällt sein 

Aburteil über uns »ausdrücklich und nachdrücklich, aber doch nur beiläufig«. Das verträgt 

sich mit seiner kirchlichen Verantwortung, auf solche Weise eine kirchliche Bewegung zu er-

ledigen, an die eine ganze Anzahl Männer um Gottes und des Evangeliums willen sich hinge-

geben zu haben bekennen. 

Was bleibt in dieser Lage zu tun? Das Einfachste und Nächstliegendste: Rechenschaft ablegen 

über das eigene kirchliche Wollen, Rechenschaft ablegen über den Glauben, aus dem das 

Wagnis dieses Wollens kommt ... 

1. Die beiden Aufgaben der Kirche und die gegenwärtige geschichtliche Stunde 

Es ist meines Wissens der alte Johann Tobias Beck gewesen, der unter dem Eindruck des An-

griffes Sören Kierkegaards auf die bestehende Christenheit, auf die als Volksordnung aufge-

richtete Kirche, zuerst die beiden Aufgaben der Kirche unterschieden und damit Gedanken 

aus Luthers Vorrede zur Deutschen Messe 1526 wieder lebendig gemacht hat. Einmal, aus der 

Verkündigung des Evangeliums soll die Gemeinde Jesu Christi werden, die, in der Freiwillig-

keit des Glaubens und Liebens zusammengeschlossen, einfache christliche Ordnung gemäß 

dem Evangelium im christlichen Ernst unter sich verwirklicht. Karl Holl hat diese Seite der 

reformatorischen Anschauung von der Kirche unter das Stichwort Freiwilligkeitskirche ge-

stellt. Dann aber ist es auch Aufgabe der Kirche, um der wirksamen Verkündigung des Evan-

geliums willen eine vorbereitende ethische und religiöse Zucht und Erziehung zu üben. Sie 

genügt dieser Aufgabe unter den gegenwärtigen Völkern dadurch, daß sie in jedem als eine 

möglichst alle umspannende Volksordnung sich gestaltet und so das ganze Leben und Weben 

in Volk und Staat mitbestimmt. Diese Seite der reformatorischen Anschauung von der Kirche 

ist mit dem allgemein üblichen Stichwort Volkskirche deutlich gezeichnet. Es ist nun Becks 

Einsicht, daß die Ordnung der Kirche als Volkskirche nicht allein vom Evangelium her be-

stimmt sein kann, ja sogar, daß um der Größe und der Dringlichkeit dieser Aufgabe willen da-

rauf Verzicht geleistet werden muß, die Gemeinde Jesu Christi nach dem Evangelium als 

sichtliche Gemeinschaft von der großen äußern Gestalt der Kirche abzutrennen. Wie wenig 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 2 06.04.2024 

Luther an solche Aussonderung gedacht hat, wie sehr er Volkskirche und Freiwilligkeitskir-

che gleichsam als Leib und Seele der Kirche zusammenzuklammern versucht hat, ist bekannt. 

Über der Kirche, in ihren beiden Aufgaben, welche Gestalt sie sich und ihnen auch immer ge-

ben möge, steht Jesus Christus als der Herr, dem sie allein Gehorsam und Dienst schuldig ist. 

Es kommt aber darauf an, die Stimme dieses Herrn recht zu hören. Sie spricht nicht allein zu 

uns in dem biblischen Evangelium, sie spricht auch zu uns aus der Führung unseres Lebens, 

die wir erfahren, wenn wir im Glauben unsern Weg in der uns umgebenden Wirklichkeit zu 

finden suchen. Der Herr ist der Geist, und wenn er nicht der Geist wäre, der uns erleuchtet in 

unserm täglichen Tun und Uns- Entscheiden, dann wären wir von ihm verlassen in der Wirk-

lichkeit unsers Daseins, dann müßten wir unser natürliches irdisches Leben dahinbringen wie 

die Heiden, allein geleitet durch natürliches Gesetz und natürliche Vernunft. Und was vom 

einzelnen gilt, das gilt auch von der Kirche. Auch sie kann die Entscheidungen über ihr Han-

deln, über ihre bestimmten Aufgaben in bestimmter Lage, über die diesen Aufgaben gemäße 

Gestalt nicht allein aus dem biblischen Worte nehmen. Sie bedarf es, daß Männer unter ihr 

aufstehen, die unter der Führung des Geistes ihr neue Wege und neue Werke zeigen. Daß Jo-

hann Hinrich Wichern ein solcher Mann gewesen ist, darüber dürfen sich heute alle deutschen 

evangelischen Christen einig sein. 

Die Aufgabe, die die Kirche gemäß ihrem vorbereitenden Dienste am Volke hat, wandelt sich 

nun gemäß der natürlichen Art der Volkstümer und gemäß der Besonderheit der geschichtli-

chen Stunde ab. Zucht und Erziehung sind immer bestimmt durch die Lage. Verändert sich 

die geschichtliche Wirklichkeit des Volkes, in dem die Kirche steht, so wandelt sich auch die 

Aufgabe der Kirche an diesem Volke. Eine Kirche, welche zu bestimmter Form und Gestalt 

erstarrt und den Ruf, in neuer geschichtlicher Lage selber neu zu werden, nicht mehr ver-

nimmt, eine solche Kirche ist tot. 

Karl Barth schreibt in seinem Buche: »Auch eine zunächst die äußere Gestalt betreffende Kir-

chenreform muß aus der inneren Notwendigkeit des Lebens der Kirche selbst, sie muß aus 

dem Gehorsam gegen das Wort Gottes hervorgehen, oder sie ist keine Kirchenreform.« Dieser 

Satz ist zweideutig. Rechnet man zu der – nebenbei bemerkt, recht idealistisch klingenden – 

»inneren Notwendigkeit des Lebens der Kirche selbst« auch dies, daß sie Augen bekommt für 

neue Lagen des allgemeinen geschichtlichen Lebens in Volk und Staat und für die ihr da er-

wachsenden neuen Aufgaben, so ist der Satz richtig. Versteht man unter dem Gehorsam gegen 

das Wort Gottes auch den Gehorsam, gegen den Ruf Gottes sich der Geistesführung anzuver-

trauen, die einem die Wirklichkeit des geschichtlichen Lebens deutet und die in dieser Wirk-

lichkeit liegende konkrete Pflicht erschließt, dann ist der Satz abermals richtig. Dann aber 

trägt er nicht mehr die Polemik, die Karl Barth aus ihm wider die Forderung der Deutschen 

Christen ableitet, den Ruf Gottes in der Stunde der nationalsozialistischen Revolution, den 

Auftrag unsers Herrn an seine Kirche in dem großen Geschehen unsrer Tage zu hören. Diese 

Forderung gilt ihm ja als Ketzerei, als Abfall der Kirche von dem alleinigen Gehorsam unter 

das Wort Gottes. So muß man wohl annehmen, daß die alleinige Bestimmtheit der Kirche 

durch das Wort Gottes für ihn die Geschichtslosigkeit aller kirchlichen Ordnung bedeutet, daß 

kirchliche Ordnung für ihn ein aus dem Strome der Zeiten herausgeretteter heiliger ordo ist. 

Das ist die Leben zerstörende Geschichtslosigkeit aller Gesetzesreligion und ebenso auch alles 

Christentums, das aus dem Evangelium ein neues Gesetz macht. 

Ich kann mir nicht denken, daß Karl Barth dieser Härte und Starre kirchlichen Gesetzt- und 

Geordnetseins verfallen wäre, wenn er nicht blind wäre für den großen vorbereitenden Dienst, 

den die Kirche am ganzen Leben des Volkes tun soll. Und ich kann mir wiederum nicht den-

ken, daß er hier blind wäre, wenn er von der Wurzel bis zum Wipfel Deutscher wäre wie wir, 

wenn er das Schicksal unsers Volkes in Krieg und Niederlage und Selbstentfremdung und 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 3 06.04.2024 

nationalsozialistischer Erhebung wie wir mit Zittern und mit Freude als sein eignes Schicksal 

erlebt hätte. Wir alle, die wir in der gegenwärtigen Stunde unsers Volkes stehn, erfahren sie 

wie ein Aufgehen der Sonne göttlicher Güte nach endlosen dunklen Jahren des Zorns und der 

Plage. Wir erfahren sie mit dem Beben der Verantwortung dafür, daß unser Volk diese seine 

Stunde nicht verderbe, daß es die in ihr geschenkte Möglichkeit, noch einmal neu anfangen zu 

dürfen, auf die rechte Weise verwirkliche. Wir dachten alle, wir wären in dem Schicksal einer 

Spätkultur gefangen, in der das öffentliche Leben sich auf die Ordnung der äußern Dinge be-

schränkt und der Gemeingeist eine religiös und sittlich neutrale Charakterlosigkeit wird. Wir 

dachten alle, wir müßten es tragen, daß das Ernstnehmendes allereinfachsten Gottesglaubens 

und das Heilighaken von Sitte und Zucht in die private Sphäre einzelner Kreise sich be-

grenzte, daß die großen Massen unsers Volkes in Gottlosigkeit und Zuchtlosigkeit dahingehen 

würden, von der christlichen Verkündigung wie durch eine Wand getrennt. Jetzt ist uns neue 

Hoffnung geschenkt, und unser Herz sollte uns nicht brennen, daß nun die evangelische Kir-

che ja sage zu dieser Stunde, daß sie die Möglichkeit, an deutscher Volksordnung und Volks-

art mitzuarbeiten, ergreife? 

Wir haben einmal eine lieblose Kirche gehabt, die das Wort Gottes in hergebrachten Formen 

und Ordnungen steif und streng verkündigte, und der es kein Stachel zur Selbstbesinnung 

wurde, daß so viele neben ihr herliefen, ohne noch berührt zu werden von ihrem Tun. Diese 

Kirche hatte vergessen, daß unser Herr Jesus Christus aus dem Kreise der Frommen und Gott 

Gehorchenden herausgegangen war zu den Zöllnern und Huren. Der Kirchenbegriff, den Karl 

Barth uns zeichnet, ist die Erneuerung dieser nur noch sich selber sehenden lieblosen Kirche. 

Mag an vielem, was in den Kreisen der Deutschen Christen gesagt und getan wird, sich das 

Unreife und Gährende einer werdenden Bewegung zeigen: das Zeugnis gebe ich ihren verant-

wortlichen Trägern und gebe es auf Grund des Sichkennens aus gemeinsamer Arbeit, daß sie 

ganz und gar von einer durch Gott ihnen ins Herz gelegten großen Aufgabe ergriffen sind. 

Wer von uns leugnet, daß wir die Spuren des Menschlichen, Allzumenschlichen an uns tra-

gen? Wir wären nicht evangelische Christen, wenn wir uns des vermäßen. Aber die Bewe-

gung, die uns trägt, ist aus Glaube geboren, und das, was uns brennen macht, ist die Liebe zu 

unsrer Kirche und unserm Volk, daß das Evangelium in ihnen neue Lebensgestalt entbinden 

helfe. 

So heilig und groß uns die Aufgabe ist, der wir die Kirche erschließen wollen, wir wissen es 

gleichwohl, daß es allein die dienende vorbereitende Arbeit der Volkskirche ist, in der wir 

Neues zeigen können. Das Eine und Entscheidende bleibt auch uns dies, daß das reine, lautere 

Evangelium verkündigt werde in unsrer Kirche. Nur im Evangelium erschließt sich Gott und 

sein ewiges Leben – denen, die da glauben. Nur im Evangelium wird Gottes Reich heimlich 

gegenwärtig, und wird es unter allen Völkern zu allen Zeiten und unter allerlei volkskirchli-

cher Gestalt. Ja, auch die vorbereitende Aufgabe der Erziehung, der Hinführung vor das Tor, 

auch sie kann nur von einer Kirche vollbracht werden, die das Evangelium verkündet. Wer 

uns dies unser Wissen um die Grenze aller äußern kirchlichen Gestalt, um das letzte Maß alles 

kirchlichen Handelns abspricht, wer uns nachsagt, wir nähmen dieses Eine und Entscheidende 

nicht schlechthin ernst, der redet falsch Zeugnis wider seinen Nächsten. 

2. Christlicher Gottesglaube 

An einer Stelle gibt Karl Barth Anlaß zu einer über die Kirchenfrage hinausgreifenden theolo-

gischen Besinnung. Er sagt: -Inder Kirche ist man sich darüber einig, daß Gott für uns nir-

gends da ist, in der Welt ist, in unserm Raum und in unsrer Zeit ist als in diesem seinen Wort, 

daß dieses sein Wort für uns keinen anderen Namen und Inhalt hat als Jesus Christus und daß 

Jesus Christus für uns in der ganzen Welt nirgends zu finden ist als jeden Tag neu in der heili-

gen Schrift Alten und Neuen Testaments. Darüber ist man sich in der Kirche einig, oder man 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 4 06.04.2024 

ist nicht in der Kirche.«4 Diese Sätze erheben doch wohl den Anspruch, ein Dogma, eine Fun-

damentallehre auszusprechen. Sollten sie wirklich mit Recht als Fundamentallehre in der 

evangelischen Kirche gelten, so gehöre ich allerdings nicht in sie hinein ... 

Seltsam ist nun freilich dies neue Dogma. Ich kann Jesus Christus in der ganzen Welt nir-

gends finden als täglich neu in der heiligen Schrift? Also, wenn mich ein Tyrann ins Gefäng-

nis geworfen und mir die Bibel weggenommen hätte – ja, dann wäre also Jesus Christus für 

mich einfach weg? Oder, er wäre nur insofern für mich da, als ich einzelne Stücke aus der Bi-

bel zufällig auswendig könnte? Doch lassen wir die extremen Fälle und nehmen wir den All-

tag. Wenn ich mit einem Freunde, der Christus nicht gefunden hat, rede, und such ihm Re-

chenschaft zu geben von meinem Glauben an das Evangelium, und brauche dabei nicht bibli-

sche Wendungen, sondern tu es mit den eignen Worten, die Gott mir gibt, – dann ist Christus 

für den Freund und für mich gar nicht da, und er kann ihm unmöglich dabei begegnen? Und 

noch etwas andres. Ich hab beim Apostel Paulus gelesen: »Ich lebe aber, doch nun nicht ich, 

sondern Christus lebet in mir.« Das darf ich also dem Apostel Paulus nicht nachsagen, darf 

nicht bekennen, daß ich im Glauben einen lebendigen Herrn habe, der mir gegenwärtig ist und 

mich tröstet und richtet und weist? Wer so etwas sagt, der gehört nicht zu der christlichen Kir-

che? Es ist doch ganz gut, daß ich Grund zu der Annahme habe, daß Gott den Schlüssel zu 

seiner Kirche nicht in die Hände eines Menschen gelegt hat. 

Aber, der Satz Barths sagt ja noch mehr. Er sagt doch auch, daß Gott selbst in der ganzen wei-

ten Welt nirgends für mich da ist als in der heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments. Ich 

denke, Barth wird auf Grund seines neuen Dogmas nun Calvin nachträglich aus der christli-

chen Kirche ausschließen. Ich lese nämlich bei Calvin das Gegenteil von dem, was Barth sagt. 

Im Genfer Katechismus heißt es: »Warum nennst du Gott ferner »Schöpfer Himmels und der 

Erden«? Weil er sich uns in seinen Werken geoffenbart hat (Röm. 1, 20), soll er in ihnen auch 

von uns gesucht werden. Denn seines Wesens ist unser Geist nicht empfähig. Es ist also die 

Welt selbst gleichsam ein Spiegel, in welchem wir Gott anschauen können, soweit es uns zu-

träglich ist, ihn zu erkennen.« Und auf den ersten Blättern der Institutio lese ich: »Ein jegli-

cher wird durch die Erkenntnis seiner selbst nicht nur angetrieben, Gott zu suchen, sondern 

gleichsam mit der Hand dazu geführt, ihn zu finden.« Es ist nach dem Zusammenhang aus-

drücklich die Selbsterkenntnis des uns mitgegebenen Gewissens gemeint. In ihr ist Gotteser-

kenntnis. Doch lassen wir Calvin. Ich fürchte, zu der christlichen Kirche, in der man sich über 

Karl Barths neues Dogma einig ist, gehört auch der Apostel Paulus nicht. Hat der sich doch 

nicht gescheut, zu den Athenern von Gott zu sagen: »Er ist nicht ferne von einem jeglichen 

unter uns, denn in ihm leben, weben und sind wir; als auch etliche Poeten bei euch gesagt ha-

ben: Wir sind seines Geschlechts« (Apostelgesch. 17, 27 u. 28). Ist etwa dem Apostel Paulus 

nach Barth hier eine unglückselige Konzession an den griechischen Idealismus widerfahren? 

Jene Sätze Barths beruhen auf einer zwiefachen Verwechslung. Es ist allerdings unveräußerli-

ches Herzstück christlicher Verkündigung, daß wir allein im Glauben an das lebendige Wort 

des Evangeliums, welches Jesus Christus selber ist, Gott recht als unsern Vater erkennen, so 

daß wir als seine Kinder vor ihm leben dürfen und Frieden haben mit ihm. Aber, einmal, diese 

rechte uns Leben und Seligkeit bringende Erkenntnis Gottes als unsers Vaters in Christus Je-

sus ist nicht das erste und ist nicht das einzige Zeugnis Gottes an uns. Bezeugte er sich nicht 

täglich in der Wirklichkeit unsers Lebens um uns und in uns, wir würden niemals erreicht 

werden von dem Wort des Evangeliums, und würden niemals leben können aus dem Wort des 

Evangeliums. Die konkrete lebendige Gotteserkenntnis des Christen vollbringt sich allein so, 

daß er hinein ins Vernehmen des Gotteszeugnisses der geschichtlichen Wirklichkeit um ihn 

und in ihm den Glauben an das Evangelium empfängt, und wiederum aus dem Glauben an das 

Evangelium heraus das Gotteszeugnis in der Wirklichkeit des Lebens um ihn und in ihm aufs 

neue hört und versteht. Christusglaube muß konkret werden als gläubiges Hinnehmen und 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 5 06.04.2024 

Gestalten der bestimmten geschichtlichen Lage, und das gläubige Hinnehmen und Gestalten 

der bestimmten geschichtlichen Lage muß wahr werden im Christusglauben. Das wäre das 

eine. Das andre aber ist dies, daß Barth sich über die reformatorische – wenigstens die lutheri-

sche – Bestimmung des Verhältnisses von Christus, lebendigem Wort Gottes und Bibelbuch 

nicht klar geworden ist. Welches ist das Wort Gottes, durch das Christus seine Kirche regiert, 

in dem er gegenwärtig ist? Allein das im Bibelbuch Aufgeschriebene? Nein, sondern jedes le-

bendige Wort des evangelischen Zeugnisses, das von Mund zu Ohr und, im Wunder des Geis-

tes, von Herz zu Herzen geht. In diesem lebendigen Worte finden wir Christus, und finden ihn 

so, daß er im Geiste uns selber lebendiges Wort wird. Die heilige Schrift ist gewiß vornehms-

ter Träger solchen lebendigen Worts, und ist Richtschnur und Maß alles Verkündigens und 

Sprechens in der Kirche sonst. Sie hält aber Christus und sein Evangelium nicht in sich gefan-

gen, so daß er gar nicht anders zu finden wäre, denn in ihr. 

Nun kommt auf diese beiden Punkte gerade für die Beurteilung des kirchlichen Charakters der 

deutschen Christen viel an. Denn, wenn sie auf dem Gebiet theologischer Lehre überhaupt 

eine Eigentümlichkeit haben, so ist es die, daß sie die beiden im Vorhergehenden unterstriche-

nen Sätze bitterlich ernst nehmen und die Haltung der Kirche von ihnen her durchbilden wol-

len. Was das erste anlangt, so fordern sie ein neues Konkretwerden christlicher Lebenswei-

sung in der Lage, in der die Menschen sich wirklich befinden, d. h. für uns aber ein neues 

Konkretwerden christlicher Lebensweisung in der gegenwärtigen Lage und Aufgabe des deut-

schen Volkes. Es ist meine ehrliche Meinung, daß die Neubildung des Volksethos, die heute 

in Deutschland beginnt, der Vertiefung und Klärung aus dem evangelischen Rechtfertigungs-

glauben bedarf, und daß wir einen uns von Gott auferlegten Dienst versäumen, wenn wir hier 

nicht helfen mit neuem Denken und Weisen vom Evangelium her. Wie wird in einem natio-

nalsozialistischen Deutschen von heute Rechtfertigungsglaube als Lebenshaltung konkret? 

Das ist eine Frage, auf die wir eine Antwort geben müssen, wenn wir den nationalsozialisti-

schen Deutschen von heute hineinführen wollen ins evangelische Christentum. Er wird sich 

dem Glauben an Christus nimmermehr erschließen, wenn wir nicht in dem vorbereitenden 

Dienste der Kirche eine Verschmelzung evangelischer und nationalsozialistischer Sitte und 

Lebensführung zu zeigen vermögen. Was das andre anlangt, so halten die deutschen Christen 

dafür, daß evangelisches Zeugnis nur dann lebendig ist, wenn die eine Wahrheit des Evangeli-

ums nach Gottes Willen von jedem Geschlechte immer auch mit eignem neuen Wort und eig-

ner neuer Zunge gesagt werden soll. Neues geschichtliches Leben macht immer auch die 

Sprache neu an Bildern, an Gleichnissen, an Erlebnisgehalt, und alles, was so neu wird, darf 

und muß um der Liebe willen, um der Verständlichkeit der Botschaft willen, auch der Ver-

kündigung des Evangeliums dienstbar gemacht werden, soweit Gott Gnade dazu gibt ... 

3. Deutschtum und Christentum 

Nichts als blankes Heidentum scheint Barth darin zu sehen, daß die Deutschen Christen die 

Frage nach dem Verhältnis von Christentum und deutscher Art, die Frage nach der Möglich-

keit kirchlicher Führung durch Männer nichtdeutschen Bluts, an die evangelische Kirche zu 

stellen gewagt haben. Wer uns hier verstehen will, hat sich zuerst eine schwere kirchliche Un-

terlassung der letzten Menschenalter klar zu machen. Alles menschliche Schaffen und Gestal-

ten ist gegrenzt und gebunden in der natürlichen Art, die wir mitbringen ins Leben. Verdirbt 

das Blut, so geht auch der Geist zugrunde; denn der Geist der Völker und Menschen steigt aus 

dem Blute empor. Nur der Hochmut eines intellektualistischen Geschlechts, das keine Gren-

zung menschlichen Könnens im Geheimnis empfangner Kreatürlichkeit mehr kannte, hat das 

vergessen können. Und hat mit seinem Vergessen unendlichen Schaden angerichtet. Der Blut-

bund unsres Volks war am Verderben. Wäre die Entwicklung noch fünfzig Jahre so weiter ge-

gangen, so wären in den führenden Schichten unsres Volks die Träger guten alten und rein 

deutschen Bluts in die Minderheit geraten. Die Kirche hatte nun in ihrem Schöpfungsglauben 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 6 06.04.2024 

die Möglichkeit, das Geheimnis der mit dem Blute empfangnen Kraft und Art heilig zu halten. 

Sie hat es nicht getan. Sie hat – trotz allem Widerstand gegen die Geburtenbeschränkung – 

den führenden Schichten des Volks die Verpflichtung, das empfangene Bluterbe in deutschen 

Kindern dem Volke zurückzuschenken, nicht einbrennen können. Sie hat den Mischheiraten 

(ebenso dem Überwuchern der Minderwertigen) gleichgültig zugesehen und nicht begriffen, 

daß jene nur als seltne Ausnahme, kraft besondrer göttlicher Führung, gerechtfertigt waren. 

Warum nicht? Von dem allen stand nichts im Katechismus, und über den Katechismus hinaus 

aus entstehender geschichtlicher Not den Stachel zu helfendem neuen Weisen zu empfangen, 

das ist nicht gerade Stärke kirchlicher Führung gewesen. 

Nun ist der Wandel ohne Zutun der Kirche gekommen. Ist gekommen mit der Ursprünglich-

keit und Rücksichtslosigkeit, mit der der Selbsterhaltungswille eines in seinen Wurzeln be-

drohten Volks durchzubrechen pflegt. Es ehrt die Gutherzigkeit unsers Volks, daß soviele an 

diesem Wandel nur das namenlose Leid sehen, das heute die Torheit und Leichtfertigkeit der 

Vorfahren über die unschuldigen Häupter der Nachkommen bringt, die so gerne Deutsche sein 

möchten und nun nicht anerkannt werden als solche. Es ehrte aber nicht die evangelische Kir-

che, wenn sie den geschehenden Wandel allein unter diesem Gesichtspunkte von Einzel-

schicksalen zu sehen vermöchte. Sie muß offenes Auge haben für das Gesunde, dem göttli-

chen Willen Gemäße, das in dem Wandel liegt. Sie muß dem Staate in seinem schweren 

Werke helfen, die Ehrfurcht und Treue dem Blut gegenüber und den Willen zum Kinde wie-

der in allen Gliedern unsers Volks, gerade auch in den sich noch am meisten sperrenden Bil-

dungsschichten lebendig zu machen. Sonst verzichtet sie darauf, Erzieherin und Bildnerin des 

Volks zu sein, und wird selber ein dem Volke und seinem Leben entfremdetes blutloses Ge-

bilde. Soll sie aber diese Aufgabe lösen, so kann sie in der Auslese ihres künftigen Nach-

wuchses an Führern sich nicht wider das neue Ethos, das der Staat hier zu verwirklichen 

trachtet, versperren. Soll sie sich etwa der Gefahr aussetzen, daß all die Halbdeutschen, die 

der Staat aus seinen führenden Stellen ausschließt, künftig die kirchlichen Ämter über-

schwemmen? Wie will sie dann noch helfen können an der rechten Bildung und Vertiefung 

deutschen Geistes und deutscher Art? Die Fragen sind da, und, wie man sie auch löst, man 

sollte es den deutschen Christen danken, daß sie sie unüberhörbar laut ausgesprochen haben. 

An Aufhebung der Abendmahlsgemeinschaft mit Judenchristen hat niemand von ihnen ge-

dacht. 

Aus der Art der Gedankenführung ergibt sich, daß die Frage der blutsmäßig nicht deutschen 

Christen unter uns nur eine Teilfrage ist aus einer weit tieferen und dringlicheren Frage. Aus 

der volkskirchlichen Aufgabe des evangelischen Christentums folgt, daß in einer deutschen 

evangelischen Kirche Deutschtum und Christentum auf eine sehr innerliche Art sich finden 

müssen, die für die geschichtliche Gestalt beider mitbestimmend wird. Hier liegen die eigent-

lichen Widerstände ... 

Die Widerstände, die sich gegen ein ehrliches kirchliches Ja zu einem evangelischen Christen-

tum deutscher Art erheben, haben ihren Grund in einem Mangel theologischer Arbeit. Ich 

sehe hier zwei noch ungelöste Fragmale. 

Erstens, wir haben an den Begriff des Natürlichen nicht genug Arbeit gesetzt. Der natürliche 

Mensch, das natürliche Gesetz, die natürliche Gotteserkenntnis, das sind uns alles allgemeine 

Schemen geblieben, die auf jeden Menschen, jede geschichtliche Art, jede staatliche und wirt-

schaftliche Ordnung, jede Lebensgemeinschaft gleichmäßig angewandt wurden. Was die 

Rechtswissenschaft schon lange gelernt hat, daß das Natürliche immer nur als volkhafte ge-

schichtliche Individualität da ist, das ist der Theologie noch nicht bewußt geworden. Gewiß 

zeigt sich in natürlicher menschlicher Art, natürlichem Gesetz, natürlicher Gotteserkenntnis 

überall, daß wir Menschen alle Geschöpfe des einen Gottes sind, der über unser aller Leben 



Hirsch - Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen 7 06.04.2024 

mit der gleichen sich erschließenden Güte, der gleichen Strenge und der gleichen Zucht wal-

tet. Es ist etwas Gemeinsames da. Aber in diesem Gemeinsamen weisen sich deutlich die 

volkhaften und geschichtlichen Unterschiede. Stapel hat dafür den Begriff geprägt, daß jedes 

Volk seinen eignen nationalen Nomos habe. Natürlicher Mensch, natürliches Gesetz, natürli-

che Gotteserkenntnis, das heißt konkret etwas andres unter Deutschen und unter Indern. 

Zweitens, die Unterschiede im Natürlichen sind von der Theologie bisher meist als christlich 

gleichgültig behandelt worden. Allein den Missionaren ist aufgegangen, daß sie auch für die 

Gestalt christlichen Lebens und Denkens etwas bedeuten. Was wird aus dem Natürlichen, 

wenn der Mensch in Glauben neugeboren unter die Herrschaft des Geistes Gottes tritt? Es 

wird in den Dienst Gottes genommen. Christliche Lebensgestalt ist immer vom Geist ge-

brauchte und durchdrungne natürliche Lebensgestalt. In unserm christlichen Denken, Spre-

chen, Handeln drückt es sich immer ab, daß wir unsre natürliche Menschlichkeit zu ihnen ge-

brauchen, und das nach Gottes Willen. Es gibt also nach Gottes Willen volkhaft und ge-

schichtlich abgewandeltes christliches Denken, Sprechen und Handeln. Und das ist nicht nur 

ein Schicksal, das wir tragen müssen als Marke irdischer Gebrechlichkeit – so gewiß es auch 

dies ist das ist auch etwas Gebotenes, das in Liebe und Freiheit gewagt werden muß, wenn 

Christus wirklich zu einem Volke kommen soll. Als der sächsische Sänger den Heliand sang, 

da hat er den Deutschen Christus verkündigt. Noch heute hat für uns Deutsche der christliche 

Begriff der Nachfolge des Herrn eine eigentümliche Klangfarbe, die aus der Verschmelzung 

mit der germanischen Idee der Gefolgschaft stammt ... 

Niemand ist sich dieser Notwendigkeit, das uns aufgetragne Wort noch einmal neu auf 

deutsch zu gebären, es in deutscher Art und deutschem Leben konkret werden zu lassen, so 

bewußt gewesen, wie Martin Luther. Seine Bibelverdeutschung ist ein einziges großes Zeug-

nis für den Mut und die Kühnheit, die er an diese Aufgabe gesetzt hat ... 

Ist die Reinheit des Evangeliums bei Luther dadurch nicht in Gefahr gekommen, daß er dies 

wagte, so wird Gottes Gnade auch uns unter der Herrschaft Jesu Christi bewahren, wenn wir 

es ihm nachtun, da wo es um der Liebe willen nötig ist. Die Bürgschaft, die er für die Bewah-

rung des Evangeliums uns gegeben hat, ist die überschwenglich lebenentbindende Gewalt des 

biblischen Worts selbst. Das ist das Wunderbare an diesem Wort, daß unter seiner Herrschaft 

die natürlich-geschichtliche Art eines Volkstums, die lebendig-schöpferische Gestaltungskraft 

eines Volkstums, nicht zerstört, sondern gerade gesteigert und geläutert wird. Wir Deutsche, 

und ebenso die anderen europäischen Völker wären nie geworden, was wir geworden sind, 

wenn nicht das Evangelium mit seiner richtenden Hoheit zu uns gekommen wäre ...  

(Emanuel Hirsch, Das kirchliche Wollen der Deutschen Christen, Berlin 1933, S. 5-14) 

Quelle: Günther van Norden, Der deutsche Protestantismus im Jahr der nationalsozialisti-

schen Machtergreifung, Gütersloh: GVH, 1979, S. 182-190. 


