
Barnes - Ich glaube nicht an Gott, aber ich vermisse ihn (Nichts, was man fürchten müsste)

 1 25.04.2024 

Ich glaube nicht an Gott, aber ich vermisse ihn (Nichts, was man fürchten 

müsste) 

Von Julian Barnes 

Ich glaube nicht an Gott, aber ich vermisse ihn. Das ist meine Antwort auf einschlägige Fra-

gen. Ich habe meinen Bruder, der in Oxford, Genf und an der Sorbonne Philosophie gelehrt 

hat, um seine Meinung zu diesem Satz gebeten, ohne zu verraten, dass er von mir stammt. Er 

befand kurz und bündig: „Sentimentaler Quatsch.“ 

Einmal war ich Gast bei einer BBC-Radio-Sendung, wo Platten vorgestellt werden, die man 

mit auf eine einsame Insel nimmt. Ich hatte mir dort das Requiem von Mozart gewünscht. 

Hinterher rief meine Mutter an und sprach mich darauf an, dass ich mich in der Sendung als 

Agnostiker bezeichnet hatte, also als jemanden, der einfach nicht weiß, ob es einen Gott gibt, 

der diese Frage nicht mit einem einfachen Ja oder Nein beantworten kann oder möchte. Sie 

meinte, das habe Dad auch immer getan – sie hingegen sei Atheistin. Bei ihr klang das so, als 

sei Agnostizismus eine windelweiche liberale Haltung, während der Atheismus sich ehrlich 

zur knallharten Realität des freien Marktes bekannte. 

„Was soll eigentlich dieses ganze Tamtam um den Tod?“, fuhr sie fort. Ich erklärte, mir wi-

derstrebe eben der Gedanke daran. „Du bist genau wie dein Vater“, entgegnete sie. 

„Ich bin ständig in Kirchen – aber aus architektonischen Gründen.“ 

„Vielleicht liegt es an deinem Alter. Wenn du mal so alt bist wie ich, macht dir das nicht mehr 

viel aus. Ich habe mein Leben sowieso hinter mir. Und denk nur ans Mittelalter – da war die 

Lebenserwartung wirklich gering. Heute werden wir siebzig, achtzig, neunzig Jahre alt. Die 

Leute glauben nur an die Religion, weil sie Angst vor dem Tod haben.“ Das war typisch für 

meine Mutter: hellsichtig, schulmeisterlich und keine andere Meinung gelten lassend. 

Ich hatte keinen Glauben, den ich verlieren konnte, nur einen Widerstand, der sich heroischer 

anfühlte, als er tatsächlich war, und sich gegen das mit einer englischen Erziehung einherge-

hende milde Regime der Gottesverweise richtete: Bibelunterricht, morgendliche Gebete und 

Choräle, der alljährliche Erntedank-Gottesdienst in der St. Paul’s Cathedral. Und damit hatte 

es sich auch schon, wenn man von der Rolle des zweiten Schäfers in einem Krippenspiel an 

meiner Grundschule absieht. Ich wurde nie getauft, nie in die Sonntagsschule geschickt. Ich 

habe mein Leben lang nie einen normalen Gottesdienst besucht. Ich gehe zu Taufen, Hochzei-

ten und Beerdigungen. Ich bin ständig in Kirchen, aber aus architektonischen Gründen und im 

weiteren Sinne, um ein Gefühl dafür zu bekommen, was einst englische Wesensart ausmachte. 

Ich war schon älter, als ich den letzten Rest – oder die Möglichkeit – einer Religion endgültig 

aufgab. Wenn ich als Jugendlicher im häuslichen Bad über einem Buch oder einer Zeitschrift 

hockte, redete ich mir immer ein, es könne gar keinen Gott geben, denn die Vorstellung, er 

würde mir beim Onanieren zuschauen, war absurd; noch absurder war die Vorstellung, alle 

meine toten Ahnen seien in einer Reihe angetreten und schauten ebenfalls zu. Ich hatte auch 

andere, rationalere Argumente, doch mit diesem durchschlagend überzeugenden Gefühl war 

Gott erledigt – was natürlich auch in meinem eigenen Interesse lag. Der Gedanke, dass Grand-

ma und Grandpa beobachteten, was ich da trieb, hätte mich ernstlich aus dem Takt gebracht. 

Wenn ich mich als glücklichen Atheisten bezeichnete, sollte das Adjektiv nur auf dieses Sub-

stantiv bezogen werden und sonst nichts. Ich war glücklich, nicht an Gott zu glauben; ich war 



Barnes - Ich glaube nicht an Gott, aber ich vermisse ihn (Nichts, was man fürchten müsste)

 2 25.04.2024 

glücklich, dass ich mit dem Studium so weit gut vorankam; aber das war auch ungefähr alles. 

Ich wurde von Ängsten verzehrt, die ich zu verbergen suchte. Trotz meiner intellektuellen Fä-

higkeiten (wobei ich argwöhnte, ich sei vielleicht nur ein geübter Examensbesteher) war ich 

sozial, emotional und sexuell unterentwickelt. Und wenn ich glücklich war, von Old Nobo-

daddy (Gott) befreit zu sein, stimmten mich die Konsequenzen daraus nicht fröhlich. Kein 

Gott, kein Himmel, kein Leben nach dem Tode; damit bekam der Tod einen ganz anderen 

Stellenwert. 

Während meiner Studienzeit verbrachte ich ein Jahr in Frankreich und unterrichtete an einer 

katholischen Schule in der Bretagne. Zu meiner Überraschung waren die Priester dort 

menschlich so verschieden wie Bürger in Zivil. Einer züchtete Bienen, ein anderer war Dru-

ide; einer wettete bei Pferderennen, wieder ein anderer war Antisemit; ein junger Priester 

sprach mit seinen Schülern über Onanie. Ich weiß noch, wie schockiert die Runde am Refek-

toriumstisch war, als der subversive Père Marais den druidischen Père Calvard in eine Debatte 

darüber verwickelte, auf welches ihrer Heimatdörfer zu Pfingsten der qualitativ bessere Hei-

lige Geist ausgegossen würde. Es gab dort auch einen gewissen Père Hubert de Goësbriand, 

ein schlichtes Gemüt, aber ein gutmütiger Kerl; er hätte seinen prachtvollen bretonischen 

Adelsnamen in der Lotterie gewonnen haben können, so wenig passte er zu ihm. Père de 

Goësbriand war Anfang fünfzig, dicklich, schwerfällig, kahlköpfig und taub. 

De Goësbriand hatte gerade sein fünfundzwanzigjähriges Priesterjubiläum gefeiert und eine 

sehr direkte Glaubensauffassung. Er war entsetzt, als er eines Tages ein Gespräch zwischen 

Père Marais und mir mit anhörte und feststellen musste, dass ich nicht getauft war. Pauvre 

Hubert machte sich sogleich Sorgen um mich und legte mir die fatalen theologischen Folgen 

dar: Als Ungetaufter hätte ich keine Chance, in den Himmel zu kommen. Vielleicht lag es an 

meinem Außenseiterstatus, dass er mir manchmal die Frustrationen und Restriktionen des 

Priesterlebens anvertraute. Einmal bekannte er verhalten: „Sie glauben doch nicht, ich würde 

das alles auf mich nehmen, wenn ich am Ende nicht in den Himmel käme?“ 

Damals war ich halb beeindruckt von solch praktischem Denken, halb entsetzt über ein in ver-

geblicher Hoffnung vergeudetes Leben. Dabei stand Père de Goësbriands Rechnung in einer 

großen Tradition, und ich hätte sie als eine Alltagsausgabe der berühmten Pascalschen Wette 

erkennen können. Diese Wette klingt ganz einfach. Wenn man an Gott glaubt, und es stellt 

sich heraus, dass es Gott gibt, hat man gewonnen. Wenn man an Gott glaubt, und es stellt sich 

heraus, dass es keinen Gott gibt, hat man verloren, aber längst nicht so hoch, als wenn man 

nicht an Gott geglaubt hätte und nach dem Tod feststellen müsste, dass es ihn doch gibt. Das 

mag weniger eine Beweisführung sein als vielmehr eine eigennützige Interessenvertretung; 

allerdings geht die Hauptwette auf die Existenz Gottes mit einer zweiten, zeitgleichen Wette 

auf das Wesen Gottes einher. Was wäre, wenn Gott nicht so ist, wie man ihn sich vorstellt? 

Wenn er zum Beispiel etwas gegen Spieler hat, besonders gegen solche, deren vorgeblicher 

Glaube an ihn auf einer Hütchenspielermentalität beruht? Und wer entscheidet darüber, wer 

gewinnt? Wir nicht – womöglich liebt Gott ja den ehrlichen Zweifler mehr als den berechnen-

den Schleimer. 

Ein andermal hört sich die Wette fast nicht mehr nach einer Wette an: „Glaube du! Es schadet 

nicht.“ Diese verwässerte Fassung, das matte Gemurmel eines Menschen mit metaphysischen 

Kopfschmerzen, stammt aus Wittgensteins Aufzeichnungen. Wenn man selbst ein Gott wäre, 

fände man so eine lauwarme Rückenstärkung wohl nicht sonderlich eindrucksvoll. Wahr-

scheinlich ist es zuweilen wirklich so, dass es „nicht schadet“ – es ist nur nicht wahr, und das 

mag manch einer für einen absoluten, unbestreitbaren Schaden halten. 



Barnes - Ich glaube nicht an Gott, aber ich vermisse ihn (Nichts, was man fürchten müsste)

 3 25.04.2024 

Wenn ich mich mit zwanzig als Atheist bezeichnete und mit fünfzig und sechzig als Agnosti-

ker, heißt das nicht, dass ich in der Zwischenzeit mehr Wissen erlangt hätte – nur ein größeres 

Bewusstsein meiner Unwissenheit. Wie können wir sicher sein, dass wir genug wissen, um zu 

wissen? Als neodarwinistische Materialisten des einundzwanzigsten Jahrhunderts sind wir der 

Überzeugung, Bedeutung und Mechanismen des Lebens seien erst seit dem Jahr 1859 völlig 

geklärt, und halten uns kategorisch für klüger als die leichtgläubigen Betschwestern und Bet-

brüder, die noch vor kurzem an eine göttliche Vorsehung, eine heile Welt, die Auferstehung 

und ein Jüngstes Gericht glaubten. Heute sind wir zwar besser informiert, aber deshalb nicht 

höher entwickelt und ganz bestimmt nicht intelligenter als sie. Was macht uns so sicher, dass 

unser Wissen endgültig ist? 

Einige Wissenschaftler meinen, wir werden die Geheimnisse des Bewusstseins nie vollständig 

entziffern, da uns zum Verständnis des Gehirns nichts anderes zur Verfügung steht als das Ge-

hirn selbst. Vielleicht geben wir die Illusion eines freien Willens nie auf, weil wir den Glau-

ben daran nur durch einen Akt des freien Willens aufgeben könnten, den wir nicht haben. Wir 

werden weiterhin so leben, als wären wir der alleinige Herr über alle unsere Entscheidungen. 

Gott zu vermissen ist für mich etwa so, wie Engländer zu sein – ein Gefühl, das sich vor allem 

bei Angriffen einstellt. Wenn mein Land beschimpft wird, regt sich ein schlafender, um nicht 

zu sagen narkoleptischer Patriotismus in mir. Und wenn es um Gott geht, fühle ich mich von 

atheistischem Absolutismus eher provoziert als etwa von der oft schalen, zögerlichen Zuver-

sicht der Kirche von England. Vor ein paar Monaten war ich bei Nachbarn zum Essen einge-

laden. Es wurden mehrere Gespräche gleichzeitig geführt, als plötzlich ein paar Plätze weiter 

ein Streit ausbrach und ein junger Mann (der Sohn des Hauses) sarkastisch ausrief: „Aber wa-

rum sollte Gott das für seinen Sohn tun und für uns andere nicht?“ Unwillkürlich riss ich mich 

grob aus meiner eigenen Unterhaltung heraus und schrie zurück: „Weil er Gott ist, Herrgott 

noch mal!“ Die Sache zog Kreise; mein Gastgeber, ein notorischer Rationalist, sprang seinem 

Sohn bei: „Es gibt ein Buch darüber, dass Menschen die Kreuzigung überlebt haben; manch-

mal waren sie gar nicht tot, wenn man sie abnahm. Die Zenturionen waren bestechlich.“ Ich: 

„Was hat denn das damit zu tun?“ Er (verzweifelt rationalistisch): „Es geht darum, dass es 

nicht geschehen sein kann. Es kann nicht geschehen sein.“ Ich (angesichts dieser Rationalität 

rational verzweifelt): „Aber das ist es doch gerade – dass es nicht geschehen sein kann. Der 

Punkt ist, für Christen ist es so geschehen.“ 

Solche wissenschaftlichen Einwände und „Erklärungen“ – Jesus ist nicht „wirklich“ über das 

Wasser gewandelt, sondern über eine dünne Eisdecke, die unter bestimmten meteorologischen 

Bedingungen ... – hätten mich in meiner Jugend überzeugt. Jetzt erscheinen sie mir irrelevant. 

Wie Strawinski sagte, bedeutet ein logisch begründeter Beweis (wie auch eine ebensolche Wi-

derlegung) in der Religion nicht mehr als Kontrapunkt-Übungen in der Musik. Glauben heißt, 

genau das für wahr zu halten, was allen Regeln nach „nicht geschehen sein kann“. Die Jung-

frauengeburt, die Auferstehung, Mohammeds Aufstieg in den Himmel, bei dem er einen Fuß-

abdruck im Fels hinterlässt, ein Leben nach dem Tode. Nach allem, was wir wissen und ver-

stehen, kann es nicht geschehen sein. Aber es ist geschehen. Oder es wird geschehen. (Oder 

natürlich, es ist ganz sicher nicht geschehen und wird auch gewiss nicht geschehen.) 

Auszüge aus dem Buch „Nichts, was man fürchten müsste“ (aus dem Englischen übersetzt 

von Gertraude Krueger), erschienen 2010 im Verlag Kiepenheuer & Witsch. 

https://www.kiwi-verlag.de/buch/julian-barnes-nichts-was-man-fuerchten-muesste-9783462305234

