Himmel, Holle und Fegefeuer. Vom evangelischen Verstandnis der letzten
Dinge

Von Gerhard Sauter

Sterben evangelische Christinnen und Christen anders als katholische: weniger getrdstet und
kaum zuversichtlich? Manche Arzte und Psychiater haben gréRere Todesangst bei evangeli-
schen Kranken als bei katholischen bemerkt. Sie vermuten, der evangelische Glaube kénne
nicht vor der Furcht schiitzen, mit dem Tode sei »alles aus«, es werde ausgeldscht, worin
»ich« gelebt habe und was »mich« bisher getragen hat.

Diese Beobachtung bei Psychosen und an Sterbebetten wirft die Frage auf, ob die evangeli-
sche Theologie sich klar und weitreichend genug an Gottes Verheiung gehalten hat: »Siehe,
ich mache alles neu« (Offenbarung 21,3) und an die Erkenntnis: »Ist jemand in Christus, so ist
er eine neue Schopfung« (2. Korinther 5,17). Hat evangelische Theologie die Tragweite der
Zuversicht auf das Handeln Gottes, »der die Toten lebendig macht« (Rémer 4,17), geschma-
lert? Wenn ja, konnte dies vielleicht von dem strengen Wunsch herriihren, um Gottes willen
nicht auf ein »Fortleben nach dem Tode« zu vertrdsten und auf diese Weise falsche Hoffnun-
gen zu wecken.

1. Hoffnung angesichts des Todes

Werfen wir, um solche Eindriicke zu Uberprifen, einen Blick auf die Praxis evangelischer Kir-
che, die sich gerade bei ihrem Handeln an Sterbenden und gegeniiber Toten von katholischen
Riten abgewandt hat!

Im evangelischen Gottesdienst sollte seit jeher jeder Gedanke daran ausgeschlossen werden,
menschliches Tun kdnne das Geschick der Toten beeinflussen. Denn was Verstorbene zeit ih-
res Lebens verfehlt haben mdgen, kénnen wir nicht mehr fir sie riickgangig machen, auch
nicht durch Gottesdienste fur Tote oder durch instdndige Firbitte, die den Verstorbenen Ent-
lastung verschaffen méchte. Wir kdnnen ihre Versaumnisse nicht nachholen. Vor Gott ist jede
Person unvertretbar, sie hat fir alles einzustehen, was sie getan oder unterlassen hat. Nun hat
allein er, Gott, mit ihr zu tun.

Doch dies verbietet durchaus nicht, Verstorbene in unsere Firbitte aufzunehmen. Firbitte be-
deutet ja, daB Betende in ihrem Herzen Raum fir andere geben und doch wissen, dal3 Gott
groRer ist als ihr Herz. Was vermdgen wir Uberhaupt fir andere Menschen zu tun, die aul3er-
halb unseres Wirkungskreises sind? Wirklich fur andere bitten kénnen wir nur in den engen
Grenzen dessen, was wir von ihnen wissen und wo wir sie wissen. Dabei dirfen wir sic Gottes
unermeRlichem Handeln anvertrauen, und dadurch werden wir selber in die Weite und Tiefe
dieses Handelns hinein gezogen. Darum gilt gerade fur die Furbitte: »Wir wissen nicht, was
wir bitten sollen, wie sich’s gebiihrt; doch Gottes Geist selbst vertritt uns mit unaussprechli-
chen Seufzern« (Romer 8,26). Ohne dieses Ver trauen wirde das Gebet miRraten, es wiirde
gleichsam zu einem magischen Hebel, der Gott in Bewegung setzen will.

Im Vertrauen darauf, daR Gottes Handeln unermeRlich ist, wurde in evangelischen Gottes-
diensten fiir verstorbene Gemeindeglieder gebetet, und am letzten Sonntag des Kirchenjahres
wurde derer gedacht, die Gott im vergangenen Jahr aus ihrer Mitte »abberufen« hatte. Das hat
sich in manchen Gemeinden geédndert. Dort werden nur noch »Sterbefalle« »abgekiindigt«.
Die Toten scheinen nur noch einer Mitteilung der Beerdigung wert. Und dann heil3t es: »Wir
wollen fir die Leidtragenden beten.« Warum denn nicht mehr fir die Toten?

Sauter - Himmel, Hélle und Fegefeuer. Vom evangelischen Verstandnis der letzten Dinge
1 29.03.2024



Kirchliche Handlungen sind beredt. Sie kdnnen etwas mitteilen, das theologisch gar nicht so
beabsichtigt war. Dann bringen sie auf falsche Gedanken. Zum Beispiel auf den Gedanken,
die christliche Gemeinde sei eine Gemeinschaft nur der leibhaftig Anwesenden. Wer dies mei-
nen sollte, muf sich fragen lassen, wie er »Kirche« versteht. Im Glaubensbekenntnis, mit dem
wir Gott in jedem Gottesdienst loben, sagen wir: »Ich glaube an den heiligen Geist, die heilige
christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Vergebung der Siinden, Auferstehung der To-
ten und das ewige Leben.« Dies ist ein Fingerzeig darauf, dal3 unsere Toten, die, die »in
Christus entschlafen« sind, zu der Kirche gehdren, die weit Uber unsere Vorstellungskraft hin-
ausreicht. Zur Kirche, die wir glauben: die Gemeinschaft der gerechtfertigten Sunder!

Ein anderer irrefuhrender Gedanke, der aus kirchlicher Praxis entstehen konnte: »Ist jemand
tot, dann kann kein Mensch mehr etwas an ihm tun. Wenden wir uns also den Lebenden, ihrer
Trauer und ihrer Zukunft zul« In diesem Sinne setzte es sich vor dreiig, vierzig Jahren durch,
die Bestattung vorwiegend als einen Gottesdienst fiir die Gemeinde der Trauernden anzusehen
und so zu gestalten. Eine Beerdigung wird zum Dienst an den Hinterbliebenen. Das ist sie si-
cherlich auch, aber wenn sie nur dies ware, verleitet sie zur Vorstellung, der Tod habe ein Le-
ben ausgel6scht, und nun sei nur noch Trauerarbeit zu leisten, die ein allmahliches Abschied-
nehmen erreiche.

Doch dal die Beerdigung auch und vor allem ein Dienst der Liebe und Achtung flr Verstor-
bene ist, kommt in jlingster Zeit mit Recht wieder mehr zur Geltung. Neue liturgische Ent-
wirfe sehen sogar ein Totengedenken nach sechs Wochen und nach einem Trauerjahr vor. So-
gleich regt sich Widerspruch: Ist das nicht schon katholisch? Gegenfrage: Waére hier vielleicht
ein 6kumenisches Lernen angebracht? Liturgische Neuerungen missen allerdings im Glauben
hoffnungsvoll begriindet sein. Damit werden wir vor Fragen gestellt, die uns angehen: Wer
sind wir, wer werden wir sein?

2. »Ewiges Leben«

Wenn von den Toten nur gesagt wird, daf3 sie tot sind — auch wenn dies bloR bedeuten sollte:
tot flr uns, nicht fur Gott -, dann widerspricht dies evangelischem Glauben und seiner Hoff-
nung. Dies mul? mit aller Deutlichkeit gesagt werden, ebenso unmif3verstéandlich wie das an-
dere: Was wir Menschen von uns aus sind und was wir aus uns gemacht haben, kann nicht fir
immer und ewig bleiben.

Auch die Vorstellung von einer Selbstbewuf3theit des Menschen, substanziell abgehoben von
seiner Leiblichkeit und deren Verflechtung mit Werden und Vergehen, ist der biblischen
Wahrnehmung des Menschen fremd. Sie erwartet die »Auferweckung der Toten« als Gottes
Neuschdpfung. Auf Gott den Schopfer wird gehofft, der nicht zunichte werden lait, was er
geschaffen und gewollt hat. Diese Erwartung umfaft alles Leben, das aus Gott und auf Gott
hin gelebt worden ist: den ganzen Menschen.

Bei einer christlichen Beerdigung wird Zweifaches zum Ausdruck gebracht: Wir bringen ein

gelebtes Leben vor Gott, in der Zuversicht, dall Gott alles, was er an diesem Leben vollbracht
hat, bewahren und vollenden wird — und wir geben ein Geschopf Gottes der Erde zurlck, der
verganglichen Welt, aus der es entstanden ist und zu der es wieder zuriickkehrt. Auch der To-
tenacker, ja gerade er, gehort zur Schopfung Gottes, die unter der VerheiBung steht, dal Gott
sie vollenden will, indem er einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen wird.

So bringt die Beerdigungspredigt — im Unterschied zu einer Traueransprache oder der Wirdi-
gung eines Lebenslaufes — eine Lebensgeschichte in den Zusammenhang der Geschichte Got-

tes mit den Menschen. Sie erzahlt diese Geschichte neu: »Euer Leben ist verborgen mit

Sauter - Himmel, Hélle und Fegefeuer. Vom evangelischen Verstandnis der letzten Dinge
2 29.03.2024



Christus in Gott« (Kolosser 3,3). Diese Verheiung wird auch den Trauernden eine Hilfe sein,
wenn sie sich an gemeinsames Gliick und gemeinsam getragenen Kummer erinnern, wenn
Schuldgefihle sie tiberfallen, wenn sie versdumte Hoffnungen beklagen. Zu diesem verborge-
nen Leben gehort alles, was ihnen von Gott zuteil geworden ist. Kénnen wir auch nur erah-
nen, welche unvergleichlichen Ausmalie dieses Wirken Gottes hat und behalten wird?

Die Kirche gibt Sterbenden mit, was ihr anvertraut worden ist: die Zusage der Gegenwart Got-
tes in Wort und Sakrament, die Gemeinschaft mit Jesus Christus, auf dessen Sterben fiir uns
wir getauft worden sind, die Belebung durch den heiligen Geist: wir sind neu geboren zu einer
lebendigen Hoffnung, damit wir mit Christus leben werden (Rémer 6,8).

Die Beerdigung ist auch eine Tauferinnerung. In der Taufe erhalten wir einen christlichen Na-
men, der unser Leben begleitet und unausléschlich pragt. Auferstehung heif3t, dal} Gott uns
bei diesem Namen rufen wird: »Furchte dich nicht, denn ich erlése dich; ich rufe dich bei dei-
nem Namen, mein bist du! Wenn du durch Wasser gehst — ich bin mit dir; wenn durch Stréme
— sie werden dich nicht Gberfluten. Wenn du durch Feuer schreitest, wirst du nicht verbrennen,
und die Flamme wird dich nicht vernichten. Denn ich, der Herr, bin dein Gott, ich, der Heilige
Israels, dein Erretter.« (Jesaja 43, 1-3)

3. Rettung in Gottes Gericht

»Was ist dein einziger Trost im Leben und Sterben? — Dal? ich mit Leib und Seele im Leben
und im Sterben nicht mir, sondern meinem getreuen Heiland Jesus Christus gehére.« So lau-
ten die erste Frage, wegweisend fiirs Leben und entscheidend fiirs Sterben, und die Antwort
darauf im Heidelberger Katechismus (1563).

Dieser Trost wird von der VerheiRung gehalten,

— daRB Gott das letzte Wort tiber mein Leben spricht und daR ich deshalb nicht mit meiner
Selbstbeurteilung hoffnungslos allein gelassen werde,

— dal’ Gott mein Leben uberblickt, anders, als ich es selbst tiberschauen und vielleicht
auch durchschauen kann, und daf? mit seinem Urteil Giber mich sein verborgenes Han-
deln in meinem Dasein offenbar wird, alle die untbersehbaren Verflechtungen, Vo-
raussetzungen und Wirkungen und wodurch meine Verantwortung gebildet worden ist,
daf3 ich erkenne (nicht mehr nur glaube), daf? ich so und nicht anders geschaffen bin,
dal3 ich erkenne, wie ich erkannt bin (1. Korinther 13,12),

— daR mein gelebtes Leben eine unverhoffte Einheit bildet, weil es von dem Zusammen-
hang des Handelns Gottes getragen und mit ihm verwoben ist, da Gottes Gerechtig-
keit aus ihm hervortritt und alle Ungerechtigkeit abféllt, da auch das Verhéaltnis mei-
nes Erleidens zu meinem Tun einsichtig wird, dal3 dies wahr und offenkundig ist: »Es
lebt nicht mehr Ich, es lebt in mir Christus« (Galater 2 20). Ich werde ein Teil seiner
Geschichte. Doch solange wir existieren, bekommen wir bestenfalls bruchsttickhaft
und widerspriichlich zu Gesicht, was genau wir da von uns erzahlen kénnten.

Was wir dann unter »Himmel« und »Ho6lle« verstehen, was wir uns darunter gar vorstellen
konnen, das sollten wir uns vom Glaubensbekenntnis ausrichten lassen: Jesus Christus ist »ge-
storben und begraben, hinabgestiegen in das Reich des Todes [frihere Fassung: niedergefah-
ren zur Holle], auferstanden von den Toten, aufgefahren in den Himmel; er sitzt zur Rechten
Gottes, des allmdchtigen Vaters; von dort wird er kommen zu richten die Lebenden und die
Toten.«

Sauter - Himmel, Hélle und Fegefeuer. Vom evangelischen Verstandnis der letzten Dinge
3 29.03.2024



Dieser »Himmel« (englisch: »heaven«) ist als Sphare Gottes von dem Himmel (englisch:
»Sky«) unterschieden, der als Erdumhillung unserer Erfahrung und menschlichen VorstoRen
zugénglich ist. Gottes Himmel kdnnen wir nicht umgrenzen. Im Himmel sein bedeutet: bei
Gott sein. »Holle« ware vollige, endgiiltige Gottverlassenheit. Darum sollten wir das Wort
»Ho6lle« nicht unbedacht in den Mund nehmen. Es weist auf den Abgrund der Gottesferne hin,
die unvergleichlich furchtbarer ware als das Nichts, in das hinein der Tod uns entlassen
konnte. Es waére die Holle, wenn ich auf immer und ewig mir in meinen Taten und Untaten
gegeniibergestellt bliebe.

Die Annahme eines »Fegefeuers« ist evangelischer Hoffnung fremd, auch in Form einer all-
mahlichen Verwandlung durch L&uterung. Sie konnte auf den Gedanken bringen, eine Art Be-
wahrungsfrist fur rechtes Verhalten gegeniiber Gott kénne verlangert, fur die Empfangsbereit-
schaft fur Gottes Gnade kdnne ein Aufschub tber den Tod hinaus gewahrt werden.

Manche evangelische Christen liebdugeln trotzdem mit der Vorstellung einer schrittweisen
Lauterung. Ich kenne einen prominenten englischen Physiker und Theologen, der darauf nicht
verzichten mochte, weil er Veranderungen stets als Prozesse denkt. Andere evangelische The-
ologen haben an eine Reinigung jenseits der Todesgrenze gedacht, wenn sie um das Geschick
all derer besorgt waren, die zeit ihres Lebens aus irgendwelchen Grunden von der Botschaft
»Gott will, dal alle Menschen gerettet werden« (1. Timotheus 2,4) nicht erreicht wurden.
Doch sollten wir es nicht Gott Gberlassen, wie er diese Verheillung erfullt?

Gottes Gericht wird Klarheit bringen: schmerzhaft befreiend auch darin, daf3 alle Menschen
sich selber so ansichtig werden, wie sie dies zeit ihres Lebens weder konnten noch wollten.
Dies ist jedoch Grund zur Hoffnung, ja zur Vorfreude. »Mancher, der sich vor dem Gericht
Gottes so sehr gefiirchtet hat, wird sich in der Ewigkeit ein klein wenig schamen mussen, daf}
er dem Herrn nicht noch mehr Gnade zugetraut hat.« (Johann Albrecht Bengel)

Lit.: Gerhard Sauter, Einfuhrung in die Eschatologie, Darmstadt 1995; bes. Kap. 5 und 6.

Quelle: Michael Meyer-Blanck/Walter Furst (Hrsg.), Typisch katholisch — typisch evange-
lisch. Ein Leitfaden fiir die Okumene im Alltag, Rheinbach: CMZ, 2003, S. 295-301.

Sauter - Himmel, Hélle und Fegefeuer. Vom evangelischen Verstandnis der letzten Dinge
4 29.03.2024



