Gnade in den Abgrinden
Von Karl Rahner

Es ist kein Vergnlgen, einen Leitartikel zu Weihnachten zu schreiben. Mit dem Lesen wird es
ahnlich sein.

Es ist jedes Jahr dasselbe: etwas ,,Stimmung®, einige fromme und humanitére Phrasen, ein
paar aufwendige Geschenke (mit der Muhe, sich nachher daflir zu bedanken). Und dann geht
alles weiter, wie bisher. Wenn man ein Christ ist, hat man erst recht die Pflicht, sich tber die-
sen Weihnachtszauber nichts vorzumachen. Denn ein Christ darf nicht ein Mensch sein, der
mit frommen Sprichen die erbarmliche Wirklichkeit des Menschenlebens zudeckt. Bei Gott
nicht. Denn er hangt ja als Zeichen seines Glaubens ein Kreuz, einen Galgen, an dem ein
Mensch angenagelt stirbt, an die Wande, die sein Dasein beengen. Und also kann fir ihn
Weihnachten auch nur den Anfang des Lebens bedeuten, das in dieser Welt an diesem Kreuz
endet (oder im Tod, oder in der leeren Bitterkeit der totalen Enttauschung — es kommt alles
aufs selbe hinaus).

Nach Weihnachten, das mul} vor Weihnachten gesagt werden, geht alles weiter, wie bisher.
Wir machen weiter wie bisher. Wir bringen es dabei herrlich weit. Bis zum Mond oder noch
weiter. Und endlich bis zum Tod (aber davon redet man als anstdndiger Mensch des Ostens
oder des Westens am besten nicht, weil es sich nicht schickt, oder héchstens dann, wenn man
daraus einen existenzialistischen Rummel macht, mit dem man Geld verdienen kann).

Soll man sich also ingrimmig in diesen Tagen verkriechen oder gefal3t ,,Weihnachten* mitma-
chen, weil es immer noch am besten und anstandigsten ist, sich nicht merken zu lassen, wie es
einem inwendig zumute ist? Nun, man konnte auBer diesem und jenem noch etwas anderes
tun, namlich bedenken, was Weihnachten eigentlich sagt, wenn man es christlich versteht.
Eine Antwort auf diese Frage konnte auch den Nichtchristen interessieren. Man konnte sich
fragen, ob nicht eben doch ganz inwendig in einem (ob man amtlich Christ ist oder nicht) der
unwahrscheinliche Mut sitzt, an Weihnachten zu glauben, an das wahre Weihnachten, und
zwar ob man es zugibt, oder ob man meint, es nicht glauben zu kénnen.

Weil Gott Weihnachten gemacht hat, ohne uns zu fragen, ist es namlich moglich, daR wir
mehr glauben, als wir zugeben, mehr als wir in unseren theoretischen Ansichten tiber uns und
unser Leben wissen. Wieso das? Wir sind immer die, die ,,0ber sich* sind (welche Last und
welche Wirde!), die Freien, die Selbstverantwortlichen, die Hoffenden. Wir sind damit immer
schon uber das Angebbare und Bestimmte hinaus. Wir leben das Greifbare vom Unbegreifli-
chen her. Wir griinden im Abgrund des Namenlosen und Unsagbaren. Wir kénnen ihm gegen-
uber uns gewiB tot stellen, sagen, daR wir damit nichts anfangen kénnen, wir kénnen versu-
chen, uns an das Alltagliche und Uberschaubare zu halten, das Beleuchtete mustern und uns
versagen, uns dem ungreifbaren Lichte zuzuwenden, das alles Beleuchtete fiir uns erst sehbar
macht. Aber das Geheimnis durchwaltet eben doch unser Dasein und zwingt uns immer wie-
der, ihm entgegenzublicken: in der Freude, die keinen Gegenstand mehr kennt, in der Angst,
die die Selbstverstandlichkeit unseres Daseins auflost, in der Liebe, die sich als unbedingt und
ewig gultig weiB, in der Frage, die tber ihre Unbedingtheit und unbegrenzte Weite erschrickt.

So aber geraten wir immer vor das Geheimnis, das ist, das unendlich ist, das griindet, ohne
selbst noch einmal einen Grund zu haben, das immer da ist und sich immer unberuhrbar ent-
zieht. Wir heil3en es Gott. Wir meinen das Geheimnis schlechthin, wenn wir Gott sagen. Wo
wir das Denken nicht vergessen tiber dem Gedachten, die Freude nicht tiber dem Erfreulichen,
die Verantwortung nicht tiber dem Verantworteten, die unendliche Zukunft nicht Giber dem

Rahner - Gnade in den Abgriinden (DIE ZEIT) 1 26.03.2024



Gegenwartigen, die maldlose Hoffnung nicht tiber dem gerade jetzt Erstrebten, da haben wir es
schon mit Gott zu tun, wir mégen diesem Namenlosen diesen oder einen anderen Namen
oder, keinen geben.

Und wenn wir dieses denkende, liebende, hoffende Dasein angenommen haben in der Tiefe
unseres Wesens trotz all der voreiligen, ungeduldigen Schmerzen und Proteste auf der Ober-
flache unseres Daseins, dann haben wir uns auch schon auf Gott eingelassen, uns ihm tberge-
ben. Viele werden dies tun, selbst wenn sie meinen, Gott nicht zu kennen (man muf3 ihn ja im-
mer als den Unbegreiflichen kennen, sonst hat man ihn mit etwas anderem verwechselt),
selbst wenn sie in verstummender Ehrfurcht sich nicht getrauen, ihn zu nennen.

In solcher Annahme des Daseins, das sich dem Geheimnis gehorsam anvertraut, kann sich er-
eignen, was in christlicher Terminologie Gnade heif3t: Gott ist das Geheimnis und bleibt es.
Aber er ist der Abgrund, in dem das Dasein des Menschen angenommen ist, er ist der Nahe
und nicht blof3 der Ferne, die Vergebung und nicht blof3 das Gericht, er erflllt die unendliche
Frage des Denkens, die Malilosigkeit der Hoffnung und die unendliche Forderung der Liebe
mit sich selbst. Schweigend noch und in jenem Grund unseres Wesens, der sich uns selbst nur
eroffnet, wenn wir uns gehorsam von diesem Geheimnis umfangen lassen, ohne es nochmals
beherrschen zu wollen. Geschieht dies aber, dann ist in uns schon Weihnachten, jene Ankunft
Gottes, von der das Christentum bekennt, daR sie aus der freien Gnade Gottes in jedem Men-
schen immer geschieht, der sich ihr nicht in jener Schuld versagt, die Angst vor Gott und
Hochmut der Selbstgentigsamkeit in einem ist.

Weil wir aber Menschen der Geschichte, des Greifbaren, des Hier und Jetzt sind, weil diese
Ankunft Gottes als seine Tat an uns greifbar und unwiderruflich sein sollte, unwiderruflich
und geschichtlich greifbar sein sollte sowohl als Selbstgabe Gottes wie als die durch den Men-
schen endgiiltig angenommene Ankunft Gottes, darum hat die Menschheit die Erfahrung die-
ser Zu-Kunft Gottes als endgultige, unliberbietbare und unwiderrufliche auch in ihrer Ge-
schichte gemacht In Jesus von Nazareth. In ihm ist die Ubergabe an das unendliche Geheim-
nis schlechthin da als Tat des Menschen, die selbst nochmals wie alles, was Freiheit und Ent-
scheidung heif3t, Gnade ist, In ihm hat sich Gott als das unsagbare Geheimnis (es bleibend),
als Wort ganz und unwiderruflich ausgesagt, in ihm ist es ,,da“ als uns allen gesagt, als Gott
der Néhe, der unsagbaren Intimitat und Vergebung.

Hier sind Frage und Antwort, unvermischt und ungetrennt, eins geworden; der eine ist da, in
dem Gott und Mensch eins sind, ohne sich gegenseitig aufzuheben. Selbst wenn einer noch
fern von jeder Offenbarung expliziter Wortformulierung sein Dasein, also seine Menschheit
annimmt in schweigender Geduld, besser: in Glaube, Hoffnung und Liebe (wie immer er
diese auch nennen mag) als das Geheimnis, das sich in das Geheimnis ewiger Liebe birgt und
im Schol’ des Todes das Leben trégt, so sagt derjenige zu Jesus Christus Ja, auch wenn er es
nicht wei3. Denn wer loslaBt und springt, fallt in die Tiefe, die da ist, nicht nur insoweit er sie
selbst ausgelotet hat. Wer sein Menschsein annimmt (ach, das ist unsagbar schwer und es
bleibt dunkel, ob wir es wirklich tun), der hat den Menschensohn angenommen, weil in ihm
Gott den Menschen angenommen hat.

Wenn es in der Schrift heil3t, der habe das Gesetz erfullt, der den Né&chsten liebt, dann ist dies
darum die letzte Wahrheit, weil Gott dieser N&chste selbst geworden ist und so in jedem
Nachsten immer dieser eine Nachste und Fernste angenommen und geliebt wird. Wenn wir
das schweigende Geheimnis annehmen, das unser Dasein umfangt und uns wie Ferne und
doch wie das nahe Uberwaltigende umgibt, es annehmen als die bergende Nihe und die zarte
Liebe, die sich gar nichts mehr vorbehalt; wenn wir den Mut haben, uns so zu verstehen, was
man nur in Gnade und Glaube kann; wenn wir den Grund dieser N&he und ihre absolute

Rahner - Gnade in den Abgriinden (DIE ZEIT) 2 26.03.2024



Zusage und Ankunft erkennen in dem, den wir den Gottmenschen nennen, dann haben wir die
Weihnachtserfahrung der Gnade im Glauben gemacht.

Wenn so die einen den Mut zum ausdrticklichen Glauben an die Wahrheit von Weihnachten
haben, wenn die anderen die sind, die schweigend die unubersehbare Tiefe ihres Daseins, die
ungenannt von seliger Hoffnung erftllt ist, annehmen und selbst von den ersten angenommen
werden als die ,,anonymen* Christen, dann konnen alle miteinander Weihnachten feiern. Der
scheinbar so oberflachliche und birgerliche konventionelle Weihnachtsbetrieb erhalt dann im
letzten doch eine Wahrheit und Tiefe. Der Schein der Lige tber all dem Betrieb ist dann doch
nicht die letzte Wahrheit. Dahinter steht die heilige und stille Wahrheit, da? Gott eben doch
gekommen ist und Weihnachten mit uns feiert.

So sind wir dann noch einmal ehrlicher, tiefer in der Wahrheit, wenn wir Gber die zundchst
nur zu berechtigte Skepsis gegeniiber dem birgerlichen Weihnachten hinausgelangen, indem
wir es, unbefangen und unsere eigene Skepsis nicht zu ernst nehmend, feiern als das Zeichen,
dal3 Gottes Zu-Kunft bei uns alle unsere Pléane und alle unsere Enttauschungen schon langst
uberholt hat. Geht es dann nach Weihnachten weiter wie vorher, so bleibt eben doch wahr,
dal3 Gott uns angenommen hat. Und unsere Abgriinde sind erfullt von seiner Gnade.

DIE ZEIT Nr. 51/1962, 21. Dezember 1962.

Rahner - Gnade in den Abgriinden (DIE ZEIT) 3 26.03.2024



