Zukunft aus dem Gedéachtnis des Leidens. Eine gegenwartige Gestalt der
Verantwortung des Glaubens

Von Johann Baptist Metz
l.

Das Vertrauen in den vermeintlichen Stufengang technologischer Zivilisation ist geschwun-
den. «Fortschritt» gibt es, wenn iberhaupt, nur im Widerstand gegen seine naive Verallgemei-
nerung (in manchen forschen Futurologien). Der Warmestrom der Teleologie, der unser Be-
wuBtsein getragen hat, versiegt immer mehr. Die teleologische Zuversicht auf eine zuneh-
mende Verséhnung von Mensch und Natur ist gebrochen, und jetzt, da sie schwindet, merken
wir erst, wie tief und nachhaltig sie uns bestimmt hat — bis in unsere philosophischen und the-
ologischen Interpretationen der Zukunft hinein. Nun tritt plétzlich wieder Sisyphus neben Pro-
metheus, Nietzsche neben Marx, Camus neben Teilhard, Monod neben Whitehead ...

Immer deutlicher werden uns die Gefahren und Antagonismen bewuft, die entstehen, wenn
die technologischen und 6konomischen Prozesse «natirlich» sich selbst tiberlassen werden
und wenn unsere politischen und gesellschaftlichen Steuerungssysteme versagen: sterbende
Stadte, Zerstorung der Umweltsysteme, Bevolkerungsexplosion, Informationschaos, der im-
mer aggressiver und immer schérfer sich zuspitzende Nord-Suid-Konflikt, der schlieflich auch
den Machtkonflikt zwischen Ost und West in neuer Weise aktualisieren kann usw. usw. Hinzu
tritt die Bedrohung der anschaulichen Identitét und Freiheit des Menschen durch die wachsen-
den Maglichkeiten psychologischer und genetischer Manipulation, Hinzu tritt der Verdacht,
dal3 die sich selbst Uiberlassene technologisch-6konomische Planung der Zukunft des Men-
schen den vollig angepaliten Menschen produziert, den Menschen, dessen Traume und Phan-
tasien nicht mehr nachkommen und im Funktionalismus technischer Apparaturen ersticken;
den Menschen, dessen Freiheit zur tierisch schlauen Anpassungsfahigkeit an die Ubermacht
und Komplexitét der vorgefertigten Verhaltensmuster degeneriert; den Menschen, flr den die
Welt als Widerstand abgeschafft ist, damit er sie nicht mehr zu erleben braucht. Die rein tech-
nologisch-dkonomisch geplante Produktion der Zukunft des Menschen scheint gerade den
Untergang jenes Menschen vorzubereiten, der sich aus der geschichtlichen Substanz seiner
Freiheit, d. h. aber aus der Macht zur Alternative in aller Anpassung nahrt. Darum fehlt es
schon heute nicht an Stimmen, die nach dem von Nietzsche proklamierten «Tod Gottes» nun
auch den «Tod des Menschen», die Stillegung seiner Spontaneitdt und seine Bestattung im
Grab eines technisch-o6konomischen Strukturalismus verkiinden und die befurchten, dal3 das
Denken des Menschen seine dialektische Spannung zum Bestehenden verliert und in den alles
umgreifenden anonymen Produktionsprozef einbezogen wird.

In dieser Situation, so meine ich, kann nicht tiber Zukunft gesprochen werden mit subjektlo-
sen Kategorien: Entwicklung, Fortschritt oder auch «ProzeR». Es ist vielmehr zu fragen: Ent-
wicklung, Fortschritt, Prozel3 — wessen? Entwicklung, Fortschritt, Prozell — wohin? Die Frage
der Zukunft unserer technologischen Zivilisation ist nicht primér ein Problem der Technik,
sondern der Verfugung Uber die Technik und lber die technologisch-6konomischen Prozesse;
sie ist nicht primar ein Problem der Mittel, sondern der Ziele und der Setzung von Prioritaten
und Préferenzen. Das aber heif3t: sie ist primdr ein politisches und fundamental ein gesell-
schaftliches Problem. Wie aber kann Politik der primare Topos flr die Frage nach der Zukunft
in unserer technologischen Gesellschaft sein? Befindet sich die gegenuber Technologie und

! Der vorliegende Text fuRt auf einem Vortrag, den ich auf einem theologischen KongreB in New York (Oktober
1971) gehalten habe - in Gesprach und Auseinandersetzung mit «Prozefitheologen» und Teilhardianern. Manche
Passagen des Textes haben diese Auseinandersetzung als Hintergrund.

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 1 11.03.2024



Okonomie selbstandige Politik nicht in einem agonalen Zustand? Wiachst nicht die anonyme
Diktatur von Strukturen und Prozessen, der gegeniiber die Diktatur von Personen oder Par-
teien vergleichsweise harmlos erscheinen mag? Kenneth Boulding: «Eine Welt der unsichtba-
ren Diktatur ist denkbar, die sich noch der demokratischen Regierungsformen bedient.»
Schreitet die Euthanasie der Politik in unserer technologischen Gesellschaft nicht voran? Para-
lysiert sich die politische Vernunft nicht immer mehr zur instrumentellen Vernunft technolo-
gischer und 6konomischer Prozesse und ihrer anonymen «Zwénge»? Wo ist die Politik, die
diese Zwénge steuert und sie aus den sich abzeichnenden Widersprichen und Katastrophen
fuhrt? Hilft hier etwa eine radikale Szientifizierung der Politik weiter? Gewil, politisches Le-
ben wird immer weniger auf die Vermittlung und Mobilisierung wissenschaftlicher Erkennt-
nisse verzichten konnen. Doch die Authentizitét politischen Bewul3tseins gegentber den
Zwéngen der Technik wird nicht durch die Wissenschaft konstituiert und garantiert. Denn un-
sere modernen Wissenschaften sind selbst tendenziell und nicht beildufig technologisch, und
dieser Zusammenhang gehort zur VVoraussetzung ihres Erfolgs und griindet in der spezifischen
Form ihres Wissens. Natdrlich ist damit eine Flle von Fragen angeschnitten, die hier nicht
weiter verfolgt werden kdnnen. Nur dies sei vermerkt: Politik, die mehr ist als erfolgreiche
Anpassung an die Zwénge der technischen und 6konomischen Prozesse, grindet in mehr und
in anderem als in Wissenschaft (wie wir sie heute kennen und verstehen).

Offensichtlich wird es diese Politik nur geben, wenn sich unser politisches Leben selbst fun-
damental wandelt. Es hilft uns weder die Umsetzung der Politik in rein technologische Admi-
nistration und in eine Computer-Politik, die die angezeigten Aporien nicht Uberwindet, son-
dern im Spiegel ihres Programms reproduziert, noch freilich auch ein politischer Dezisionis-
mus im alten Stil, ein Machiavellismus, eine Art Steinzeitpolitik im 20. Jahrhundert. Hier
wird auf die Dauer eine neue Form politischen Lebens und politischer Strukturen gefordert.
Nur wenn sie gelingt, wird es auch in Zukunft humane Kulturen geben. In diesem Sinn ist in
der Tat Politik der neue Name fur Kultur (und in diesem Sinn ist auch jede Theologie, die die
christlichen Uberlieferungen in den Problemzusammenhingen der Welt zu reflektieren sucht,
«politische Theologie»), Lassen Sie mich einige Aspekte dieser neuen Orientierung und
Strukturierung politischen Bewuf3tseins nennen.

— Unsere Situation macht eine neue Verbindung von Politik und Moral nétig, die sich nicht
mit jener trivialen Wohlstandsmoral zufriedengeben kann, die uns in der liberalen Unterschei-
dung von Politik und Moral immer noch auf bewahrt ist. Habermas: «Es gibt Anhaltspunkte
dafur, daB die Eliminierung des Krieges als eines legitimen Mittels der Konfliktldsung, daf3
die Beseitigung von Massenarmut und von Disparitaten der wirtschaftlichen Entwicklung zu
den internationalen Lebensimperativen fortgeschrittener Gesellschaftssysteme entweder schon
gehoren oder alsbald gehdren werden. Auch wenn diese Systeme vorerst keine hinreichenden
Motive fur die Lésung solcher globalen Probleme hervorbringen, ist doch zu sehen, dal eine
Problemlésung kaum mdglich sein wird ohne die Durchsetzung bisher nur privat angesonne-
ner universalistischer Normen in 6ffentlichen Bereichen. Das mag man, wenn man sich an die
gewohnten Kategorien hilt, eine Moralisierung der Politik nennen. Aber Uberlegungen dieser
Art sind nicht deshalb schon als naive Schwarmgeisterei abzutun.»

— Diese Verbindung von Politik und Moral kann nicht von oben verordnet werden, sie kann
und darf nicht in die politische Kanonisierung eines bestimmten Moralsystems zuriickfallen.
Sie erfordert die Mobilisierung der geistigen und moralischen Krafte durch radikale Demokra-
tisierung des Unterbaus der Gesellschaft, ein Nahren der Freiheit und der effizienten Verant-
wortung von unten her.

— Das politische Leben, das als Bedingung flr eine Kultur der Freiheit in unseren technolo-
gisch-6konomischen Prozessen gilt, kann meines Erachtens nicht auf jene Reserven der

Metz - Zukunft aus dem Gedachtnis des Leidens (Concilium) 2 11.03.2024



moralischen und politischen Imagination verzichten, die sich in den gegenwartigen Subkultu-
ren und Gegenkulturen unserer technologischen Gesellschaft entfalten. In dieser «Jugendkul-
tur» druckt sich weit mehr als der ibliche Generationenkonflikt aus. Sie ist in einer gewissen
Weise unsere westliche Form von Kulturrevolution, das Experiment einer Alternative zu den
Zwéngen unserer technologischen Gesellschaft. Wer hier nur wartet, bis die Eskapisten als
verlorene Schafe reumdtig wieder in das etablierte System zuriickkehren, hat weder diese Kul-
tur noch seine eigene Situation erkannt.

Natdrlich zielt dieses neue politische Leben, dessen Zielvorstellungen sich nicht in den ver-
meintlichen Plausibilititen unserer technologisch-6konomischen Zwéange erschopfen, keines-
wegs auf eine Ausschaltung von Technik und Okonomie tiberhaupt. Es gibt weder eine Alter-
native zur Technik noch (bis heute) eine alternative Technik, Gesucht und gefordert aber ist
eine neue Mediatisierung, eine neue Instrumentalisierung dieser Technik und dieser techni-
schen und 6konomischen Prozesse, Und eines soll vor allem verhindert werden: die Zerset-
zung der politischen Phantasie und des politischen Handelns ins reine Geschaft der Planung.
Denn die Selbstandigkeit der politischen Dimension garantiert die Mdglichkeit humaner Zu-
kunft.

Es gibt die Geschichte vom Kampf zweier Riesen, von denen der eine, schwachere, fast schon
besiegte doch immer noch einen unvermuteten Streich fuhrt und sich schlieBlich aus der Um-
klammerung des anderen befreit. Er vermag das, weil in seinem Riesenohr ein kleiner buckli-
ger Zwerg sitzt, der ihm Mut macht und immer wieder neue Spielarten des Widerstandes ein-
flistert. Fur diesen Kampf 1aRt sich als Gegenstiick der Streit zwischen Technik und Politik,
zwischen rein technologisch-Okonomischer Planung und politischem Entwurf der Zukunft
denken. Die politische Phantasie wird sich von den technologischen Zwéangen nicht endgiiltig
aufsaugen lassen, wenn sie jene moralische Phantasie und Widerstandskraft behalt, die aus
dem Gedachtnis des in der Geschichte akkumulierten Leidens erwéchst. Der Zwerg bezeich-
net das Gedéachtnis dieses Leidens, da ja das Leiden in unseren fortgeschrittenen Gesell-
schaftssystemen sowieso als haBlich gilt und ohnehin kleingeschrieben wird.

Politisches Bewul3tsein ex memoria passionis, politisches Handeln aus dem Gedachtnis der
Leidensgeschichte der Menschen: Dies konnte ein Verstandnis von Politik andeuten, aus dem
neue Maglichkeiten und neue Kriterien einer Verfugung tber technologische und 6konomi-
sche Prozesse entstehen. Es inspiriert zu einer neuen Form der Solidaritét, der Fernsten-Ver-
antwortung, da alle Menschen die Geschichte des Leidens wie eine «zweite Natur» vereint. ES
verhindert ein rein technisches Verstdndnis von Freiheit und Frieden; es &Rt keinen Frieden
und keine Freiheit zu auf Kosten der verdrangten Leidensgeschichte anderer Volker und
Gruppen. Es zwingt uns dazu, nicht nur von den Durchgekommenen und Arrivierten, sondern
auch vom Gesichtspunkt der Besiegten und der Opfer her auf das 6ffentliche Theatrum mundi
zu schauen — gewissermalien in der streng politischen [und keineswegs «rein dsthetischen»]
Perspektive des Narren an den Koénigshofen fritherer Zeit: Der Narr nahm Partei fiir die unter-
legene, fir die besiegte oder verdrangte Alternative in der Politik seines Herrschers. Seine Po-
litik war sozusagen Politik aus dem Gedachtnis des Leidens — gegen das klassische politische
Prinzip des Vae Victis, gegen den machiavellistischen Herrscher. Heute geht es darum, die
«Arbeitsteilung» im politischen Leben zwischen den Mé&chtigen einerseits und dem «Narren»
und seiner ohnméchtigen Imagination des Leidens anderseits aufzuheben. Darin sehe ich den
Sinn einer neuen nichttrivialen Verbindung von Politik und Moral. Aus ihr entsteht schliel3-
lich eine Figur politischen Lebens und politischer Verantwortung, fiir die vermutlich auch die
groRen moralischen und religiosen Traditionen der Menschheit mobilisiert werden kénnen,
wenn man sie an der Wurzel ihrer Intentionen falit.

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 3 11.03.2024



Das Christentum flihrt Gott nicht nachtréaglich als «LickenbaRers in diesen Streit um die Zu-
kunft ein; es sucht vielmehr die Erinnerung des gekreuzigten Herrn, diese bestimmte memoria
passionis als geféhrliches Gedéchtnis der Freiheit in den gesellschaftlichen Systemen unserer
technologischen Zivilisation wachzuhalten. Diese Aussage bedarf der naheren Entfaltung und
Erlauterung. Ich will sie im folgenden in den wichtigsten Schritten versuchen.

1. Zunachst muR jene Kategorie néher erlautert werden, die ich im Verlauf dieser Uberlegun-
gen zum Thema «Zukunft» schon h&ufig gebraucht habe: «Erinnerung». Wieso ist Erinnerung
nicht eine traditionalistische, ja reaktiondre Kategorie, wenn wir sie zur Bestimmung von Zu-
kunft so grundlegend verwenden? Inwiefern ist sie nicht eine birgerliche Gegenfigur zur
Hoffnung, die uns triigerisch dispensiert von den Wagnissen unserer Zukunft? In welchem
Sinne kann sie praktisch-kritischen, ja gefahrlich-befreienden Charakter gewinnen?

Nun gibt es solche und solche Erinnerungen. Es gibt Erinnerungen, in denen wir es uns leicht
machen im Verhéltnis zur Vergangenheit: Erinnerungen, in denen uns die Vergangenheit zum
unangefochtenen Paradies wird, zum Asyl fur unsere gegenwaértigen Enttduschungen, zur «gu-
ten alten Zeit». Es gibt Erinnerungen, die alles Vergangene in ein mildes, verséhnliches Licht
tauchen. «Erinnerung verklért», sagen wir, und zuweilen kann uns das drastisch deutlich wer-
den, wenn etwa alte Kriegskameraden am Stammtisch ihre Kriegserfahrungen austauschen.
Die Holle des Krieges ist dabei ausgeblendet; geblieben sind, so scheint es, allein die l&ngst
bestandenen Abenteuer. Die Vergangenheit wird hier gefiltert durch ein Klischee der Harmlo-
sigkeit; alles Gefahrliche und Bedréngende, alles Herausfordernde an ihr ist verschwunden;
alle Zukunft scheint ihr geraubt. Die Erinnerung wird so leicht zum «falschen BewuRtsein»
von unserer Vergangenheit, zum Opiat fiir unsere Gegenwart.

Es gibt aber auch eine andere Form von Erinnerung: Es gibt gefahrliche Erinnerungen, Erin-
nerungen, die uns herausfordern, Es gibt Erinnerungen, in denen friihere Erfahrungen inmitten
unseres Lebens durchschlagen und die neue, geféhrliche Einsichten fur unsere Gegenwart auf-
kommen lassen. Sie beleuchten flir Augenblicke grell und hart die Fraglichkeit dessen, womit
wir uns scheinbar abgefunden haben und die Banalitat unseres vermeintlichen «Realismus».
Sie durchstoRen den Kanon der herrschenden Selbstverstandlichkeiten und Gberfuhren als
Trug die Sicherheit jener, «deren Stunde immer da ist» (vgl. Johannes 7,6). Sie sabotieren ge-
wissermalien unsere Plausibilitatsstrukturen und tragen in diesem Sinne geradezu subversive
Zige. Solche Erinnerungen sind wie geféhrliche und unkalkulierbare Heimsuchungen aus der
Vergangenheit. Es sind Erinnerungen, mit denen wir zu rechnen haben, Erinnerungen gewis-
sermafien mit Zukunftsgehalt. «Die Erinnerung an die Vergangenheit», sagt ein zeitgendssi-
scher Philosoph, «kann geféhrliche Einsichten aufkommen lassen, und die etablierte Gesell-
schaft scheint die subversiven Inhalte des Gedachtnisses zu furchten». Nicht von ungeféhr ist
die Zerstérung von Erinnerung eine typische MaRnahme totalitarer Herrschaft. Die Knechtung
von Menschen beginnt damit, dal? man ihnen ihre Erinnerungen nimmt. Alle Kolonialisation
hat darin ihr Prinzip. Und jeder Aufstand gegen Unterdriickung nahrt sich aus der subversiven
Kraft erinnerten Leidens. Leid ist in diesem Sinne keineswegs eine rein passive, handlungs-
arme «Tugend». Sie ist oder kann doch sein die Quelle gesellschaftlich befreienden Handelns.
Und in diesem Sinne stellt sich das Geddchtnis des akkumulierten Leidens den modernen Zy-
nikern politischer Macht immer neu entgegen.

Offensichtlich besteht heute die Gefahr, daf wir alles, was in unserem Bewul3tsein erinne-
rungsbestimmt ist und was nicht dem Kalkul unserer technisch-pragmatischen Vernunft pa-
riert, dem Aberglauben gleichsetzen und der privaten Beliebigkeit des einzelnen (iberlassen.
Dadurch aber werden wir nicht ohne weiteres freier und «aufgeklarter»! Wir verfallen nur

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 4 11.03.2024



umso leichter den herrschenden Illusionen und werden in einer neuen Weise verfihrbar. Die
Beispiele sind Legion! Und in diesem Sinne stellt sich das Gedéchtnis des akkumulierten Lei-
dens den modernen Propheten der Geschichtslosigkeit entgegen. Es erlaubt uns dieses Ge-
dachtnis nicht, Geschichte entweder nur als Kulisse einer gelegentlichen feierlichen Interpre-
tation unseres Daseins zu verstehen oder nur als distanziertes Material historischer Kritik. Als
erinnerte Leidensgeschichte behalt die Geschichte die Gestalt «gefahrlicher Uberlieferung»,
die weder in einer rein affirmativen Einstellung zur Vergangenheit — wie etwa im Ansatz der
hermeneutischen Theorien — noch in einer rein kritischen Attitide gegeniiber der Vergangen-
heit — wie etwa im Ansatz der Ideologiekritik — «aufgehoben» und stillgestellt werden kann.
Ihre «Vermittlung» ist in jedem Falle praktischer Natur; sie geschieht nie rein argumentativ,
sondern immer auch «narrativ», in geféhrlich-befreienden «Geschichtenx.

2. Wir wenden uns nun der Tatsache zu, dal3 es sich bei dieser Erinnerung um eine Erinnerung
des Leidens handelt: memoria passionis. Es gibt in unserem gesellschaftlichen Leben eine Art
«Bann», gewissermalen einen «Verblendungszusammenhang», der die Einsicht in den ur-
sprunglichen kognitiven und praktischen Rang des Leidens sperrt oder doch stért.

Das neuzeitliche Wissenschaftswissen ist gepragt von dem Modell des Herrschaftswissens
uber die Natur, und der Mensch versteht sich in ihm anthropologisch vor allem als Herr-
schaftssubjekt gegenuiber der Natur. Scientia et potentia in idem coincidunt: dieser Satz Ba-
cons charakterisiert das neuzeitliche Wissenschaftswissen als Herrschaftswissen. Dementspre-
chend kommen in einer Gesellschaft, die von diesem Wissenschaftswissen allenthalben be-
stimmt ist, andere Verhaltens- und Wissensformen des Menschen — wie etwa Leid, Schmerz,
Trauer, aber auch Freude, Spiel usw. — von vornherein nur funktional und abgeleitet zur Gel-
tung und werden in ihrem kognitiven kritischen Rang weithin unterschétzt. Es ist deshalb von
Bedeutung, dal? sich in unserer Gesellschaft eine Art Antiwissen ex memoria passionis auf-
baut, in dem auch die standige Identifizierung von «Praxis» mit «Naturbeherrschung» aufge-
10st wird.

Unsere Geschichtsvorstellung ist wiederum einseitig gepréagt von einer Ausblendung des Ran-
ges des Leidens. Geschichte ist fir uns bewuf3t oder unbewul3t definiert als Geschichte der
Durchgekommenen, als Geschichte der Erfolgreichen und der Arrivierten; es herrscht bei uns
auch auf dem Gebiet der Historie eine Art Darwinismus — nach »dem Selektionsprinzip «Vae
Victis!». Wiederum wére es von entscheidender Bedeutung, dal? es geldnge, eine Art Antige-
schichte zu «erzdhlen» aus dem Gedé&chtnis des Leidens: ein Geschichtsverstandnis, in dem
immer auch die besiegten und zerstorten Alternativen bedacht werden, ein Geschichtsver-
stdndnis ex memoria passionis als eine Geschichte der Besiegten. Davon werden wir in ande-
rem Zusammenhang gleich noch ausfihrlicher zu sprechen haben!

Schlief3lich scheint es mir wichtig, den antiteleologischen und den antiontologiscben Charak-
ter des Leidens — nicht zuletzt gegen gewisse Tendenzen innerhalb der Theologie selbst — her-
auszukehren. Ich machte das kurz exkursorisch etwas verdeutlichen.? Es gibt keine teleolo-
gisch-finalistische Vermittlung zwischen Natur und Mensch, Das scheint die moderne Natur-
wissenschaft, wo sie — wie in der Biologie — zur Anthropologie wird, in aller Schérfe zu besta-
tigen. Man lese nur einmal Monod gegen Teilhard und Whitehead! Doch gilt auch unabhéngig
davon: Es ist das Leid, das einer affirmativen Theorie der Versohnung zwischen Mensch und
Natur widersteht. Jeder derartige Versuch entartet am Ende in eine schlechte Ontologisierung
der Gequéltheit des Menschen. Leid kontrastiert Natur und Geschichte, Teleologie und Escha-
tologie. Zwischen beiden gibt es keine «objektive» Versdhnung, keine durchschaubare und
verwaltbare Einheit. Jeder Versuch dieser Art wiirde unter dem Rang menschlichen Leidens

2 Zum Verstandnis dieser Passage ist der in Anmerkung 1. angedeutete Hintergrund besonders wichtig.
Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 5 11.03.2024



liegen. Das zeigt sich besonders deutlich bei dem Versuch, menschliches Leid etwa als Moda-
litat einer allgemeinen Wechselwirkung zwischen «Aktion» und «Passions in der Natur zu
verstehen. Das wére — im doppelten Sinn des Wortes — Scholastik des Leidens! Die kleinste
Spur sinnlosen Leidens in der erfahrbaren Welt straft die gesamte affirmative Ontologie und
die gesamte Teleologie Luigen und entlarvt sie als Mythologie der Moderne (Adorno). Das
Leid des Menschen widersteht letztlich allen Versuchen, Geschichte und geschichtliche Pro-
zesse von Natur her zu deuten bzw. Natur als Subjekt dieser Geschichtsprozesse zu interpre-
tieren. Dabei ist freilich immer vorausgesetzt, da sich in diesem Leid auf negative und stén-
dig abweisende Art ein IdentitatsbewuBtsein meldet, das nicht reduziert werden kann auf die
triviale Identitét der zeitlichen Beharrung. In diesem IdentitatsbewuRtsein artikuliert sich nicht
die Anthropozentrik der Macht und der Herrschaft gegenuiber Natur, sondern die Anthropo-
zentrik des Leidens, die sich gegenuber jeder Kosmozentrik behauptet. Und es ist deshalb
nicht idealistischer Hochmut, sondern der Respekt vor der Dignitat des geschichtlich ange-
héauften Leidens, wenn man Natur von Geschichte her zu verstehen sucht (wenn man also den
Zusammenhang von Natur und Geschichte dialektisch und nicht teleologisch deutet) und
wenn man die Milliarden Jahre der Naturzeit gegeniiber der Geschichtszeit des leidenden
Menschen als «Inflationszeit» (Bloch) interpretiert. Das Substrat der menschlichen Geschichte
ist demnach nicht Natur als Entwicklung oder als eine Art subjektloser Prozel3. Die Naturge-
schichte des Menschen ist gewissermalen seine Passionsgeschichte. In ihr ist die Unverséhnt-
heit zwischen Natur und Mensch nicht unterschlagen, sondern aufrechterhalten — gegen jede
teleologische Projektion und gegen jede ontologische Verallgemeinerung. Diese Passionsge-
schichte namlich hat kein Ziel, sondern — wenn tberhaupt — eine Zukunft. Und nicht Teleolo-
gie, sondern — wenn tberhaupt — die «Spur des Leidens» schafft die uns zugangliche Kontinu-
itat dieser Geschichte. Die wesentliche Dynamik der Geschichte ist demnach das Gedachtnis
des Leidens als negatives Bewul3tsein von kunftiger Freiheit und als Stimulans, im Horizont
dieser Freiheit leidiiberwindend zu handeln.

3. Christlicher Glaube artikuliert sich als memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu
Christi. In der Mitte dieses Glaubens steht eine bestimmte memoria passionis, auf die sich die
VerheiBung kunftiger Freiheit fur alle grindet. DalR wir im Gedachtnis dieses Leidens die Zu-
kunft unserer Freiheit erinnern: dies ist eine eschatologische Aussage, die durch keine nach-
tragliche Anpassung plausibler gemacht oder allgemein verifiziert werden kann. Sie bleibt
umstritten und bestreitbar; diese AnstoRigkeit gehort zu ihrem mitteilbaren Inhalt. Denn die
unter dem Namen «Gott» erinnerte Wahrheit der Passion Jesu und der Leidensgeschichte der
Menschheit kann immer nur so gedacht werden, dal? sie stets auch die Absichten dessen ver-
letzt, der sie zu denken sucht. Die eschatologische Wahrheit der memoria passionis ist ja nicht
ableitbar aus unseren geschichtlichen, gesellschaftlichen und psychologischen Zwéngen. Das
erst macht sie zur befreienden Wahrheit. Das aber bedingt auch ihre konstitutionelle Fremd-
heit in unseren kognitiven Systemen. Gleichwohl, wenn diese eschatologische Wahrheit der
memoria passionis nicht in leeren Tautologien und Paradoxien ausgedriickt werden soll, dann
muB sie in den Verhéltnissen der Zeit reflektiert und «erzédhlt» werden, dann muB sich das Ge-
déachtnis des Leidens Jesu als eine gefahrlich-befreiende Erinnerung in den vermeintlichen
Plausibilitaten unserer Gesellschaft buchstabieren lassen und dann missen sich die christolo-
gischen Dogmen als gefahrliche Erzahl- und Erinnerungsformeln bewéhren.

In diesem Sinne insistiert die christliche memoria darauf, daf die Leidensgeschichte der
Menschheit nicht einfach zur VVorgeschichte der Freiheit gehort, sondern dal3 sie inneres Mo-
ment der Geschichte der Freiheit ist und bleibt. Die Imagination kiinftiger Freiheit nahrt sich
aus dem Gedachtnis des Leidens, und Freiheit verdirbt, wo die Leidenden mehr oder minder
im Klischee behandelt und zur augenlosen Masse degradiert werden. Damit aber wird die
christliche memoria zu einer «gefahrlichen Erinnerung», die aufschreckt aus der vorschnellen
Versohnung mit den «Tatsachen» und «Tendenzen» unserer technologischen Gesellschaft. Sie

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 6 11.03.2024



wird zu einer befreienden Erinnerung gegenuber den Zwangen und Mechanismen des herr-
schenden BewuRtseins und seinem abstrakten Ideal von Emanzipation. Die christliche memo-
ria passionis artikuliert sich als eine Erinnerung, die frei macht, am Leiden anderer zu leiden
und auf die Prophetie fremden Leidens zu achten, obwohl die Negativitat des Leids in unserer
«fortschrittlichen» Gesellschaft immer unzumutbarer und geradezu als unziemlich erscheint.
Eine Gesellschaft, die diese und &hnliche Dimensionen in der Geschichte der Freiheit und im
Verstandnis von Freiheit verdrangt, bezahlt das mit dem wachsenden Verlust an anschaulicher
Freiheit GUberhaupt. Sie kann keine Ziele und Prioritaten entwickeln, die die schleichende An-
passung unserer Freiheit an den anonymen, subjektlosen Rahmen einer Computergesellschaft
verhindert.

An diese Interpretation méchte ich noch zwei erlduternde Zusatze anfiigen.

Einmal kdnnte man darauf hinweisen, daB in diesem Ansatz das christliche Ged&chtnis einsei-
tig zum Leidensgedachtnis verkurzt sei und dal} das Gedachtnis der Auferweckung Jesu
Christi in den Hintergrund trete, ja, unterschlagen sei. Nun, offensichtlich kann man beide —
die memoria passionis und die memoria resurrectionis — nicht einfachhin trennen. Es gibt kein
Verstandnis der Auferweckung, das nicht Uber das Gedéchtnis des Leidens zu entfalten waére.
Es gibt kein Verstandnis der Herrlichkeit der Auferweckung, das frei wére von den Finsternis-
sen und Bedrohungen der menschlichen Leidensgeschichte. Eine memoria resurrectionis, die
sich nicht als memoria passionis verstiinde, ware bare Mythologie. Was aber besagt dann eine
memoria passionis, die sich selbst im Glauben als memoria resurrectionis versteht? Was heil3t
es, «Auferweckung» zuganglich zu machen Uber das Gedachtnis des Leidens? L&ft sich sol-
cher Auferweckungsglaube auch in sozial mitteilbaren Symbolen ausdriicken, die Kkritisch-be-
freiende Kraft flir uns haben? Ein solcher Auferweckungsglaube driickt sich m. E. darin aus,
dal3 er uns — «kontrafaktisch» — freimacht, auf die Leiden und Hoffnungen der Vergangen-
heit zu achten und uns der Herausforderung der Toten zu stellen. Es gibt fiir ihn nicht nur eine
«Solidaritat nach vorn» (W. Benjamin: mit dem «Gliick der Enkel»), sondern auch eine «Soli-
daritat nach rickwarts» (W. Benjamin: mit dem «Leid der Véter»), Es gibt fir ihn nicht nur
eine Revolution, die die Dinge von morgen andert, fiir kiinftige Generationen, sondern auch
eine Revolution, die tber den Sinn unserer Toten und deren Hoffnungen neu entscheidet. Auf-
erweckung, die Uber das Gedachtnis des Leidens vermittelt ist, heif3t: Es gibt einen unabgegol-
tenen Sinn der Toten, der bereits Besiegten und VVergessenen. Das Sinnpotential unserer Ge-
schichte hangt nicht nur an den Uberlebenden, an den Erfolgreichen und Durchgekommenen!
«Sinn» ist eine den Siegern reservierte Kategorie! Die Geschichte, die wir in unseren Ge-
schichtsbiichern schreiben und studieren, ist demgegentber praktisch immer eine «Geschichte
der Sieger», eine Geschichte der Durchgekommenen, der Erfolgreichen und Arrivierten. Es ist
in ihnen kaum eine Rede von den besiegten und unterlegenen, von den vergessenen und ver-
drangten Hoffnungen unseres geschichtlichen Daseins. Ist das aber so selbstverstandlich?
Wieso soll auch in der Geschichte das «Recht des Starkeren» herrschen, eine Art «Geschichts-
darwinismus»? Demgegenuber hat ja die grof3e Literatur in ihren Tragddien immer wieder
versucht, die Kontinuitat und den Sinn der Geschichte gerade in den verdrangten und ver-
schitteten «Spuren des Leidens» zu suchen, nach den Vergessenen und Nichtdurchgekomme-
nen in der Geschichte zu fragen und in diesem Sinn eine Art Antigeschichte zu erzéhlen. Hie-
rauf hatte gerade auch eine Kirche und eine Theologie zu achten, in deren Mitte das «Ge-
déchtnis des Leidens» steht! Nur dann werden sie es verhindern, daf sie auf ihre Art jeweils
zu einer Kirche oder einer Theologie der Sieger und damit zu einer politischen Religion (etwa
im konstantinischen Sinn) herabsinken! Gleichwohl hat der Glaube an die Auferweckung der
Toten einen durchaus sozialen und sozialkritischen Sinn. Er 1&8t uns ndmlich hartnackig auf
dem Geddchtnis des in der Geschichte akkumulierten Leidens insistieren, um daraus unser
Handeln und unsere Hoffnungen zu bestimmen. Ein solches Verstandnis der Einheit von me-
moria passionis und memoria resurrectionis widersetzt sich auch dem Versuch, zwischen

Metz - Zukunft aus dem Gedachtnis des Leidens (Concilium) 7 11.03.2024



einer innerweltlichen Leidensgeschichte und einer Gber weltlichen Gloriengeschichte, ja Uber-
haupt zwischen Weltgeschichte und Heilsgeschichte in dem ublichen Sinn zu unterscheiden.
Weder sind Weltgeschichte und Heilsgeschichte zwei GroRen, die durch theologische Speku-
lation in eine Art Deckungsgleichheit zu bringen waren, noch kénnen und sollen sie blof3 for-
mal kontrastiert werden. Heilsgeschichte ist vielmehr Weltgeschichte, in der den unterlegenen
und verdrangten Hoffnungen und Leiden ein Sinn eingerdumt wird. Heilsgeschichte ist jene
Weltgeschichte, in der den besiegten und vergessenen Maglichkeiten menschlichen Daseins,
die wir «Tod» nennen, ein Sinn gegeben wird, der durch den Ablauf kiinftiger Geschichte
nicht widerrufen oder aufgehoben wird.

Eine zweite Erléuterung gilt der ndheren Bestimmung dessen, was wir hier konkret unter zu
verstehen haben. Welches «Leid» ist denn Giberhaupt in der memoria passionis gemeint? Ist és
namlich nicht sehr geféhrlich, vom «Leid im allgemeinen» zu reden? Verliert dann nicht das
«Gedachtnis des Leidens» all seine kritische, vor allem auch seine sozialkritische und politi-
sche Kraft? Wird das Leid so nicht vollig privatisiert und internalisiert? Leidet denn nicht in
irgend einem Sinn ein jeder? Leidet nicht auch der reiche Playboy in seinem Luxusbungalow?
Wo kommen hier die nétigen Differenzierungen her, die Ansatze fur ein kritisches Bewul3t-
sein gerade im Interesse der ungerecht Leidenden und Unterdrlickten? Gerat so nicht das sozi-
ale und politische Engagement in jenes langweilige, unbestimmte Grau in Grau, in dem sich
das soziale und politische Antlitz des Christentums und der Kirche der Welt von heute zu-
meist zeigt? Und l&uft hier nicht doch alles auf jenen Trost hinaus, der letztlich niemanden
trostet, weil er alle in gleicher Weise zu trésten vorgibt oder vermeint? Nein! Im Lichte des
christlichen Leidensgedachtnisses zeigt sich ndmlich, daB soziale Macht und politische Herr-
schaft nicht einfach hingenommen werden durfen, sondern daB sie sich gerade angesichts des
konkreten Leidens immer neu rechtfertigen missen. Das ist vielleicht der einzige, aber ent-
scheidende politische Satz, der aus dem Neuen Testament und seiner «Theologie des Leidens»
entnommen werden kann. Er aber genuigt auch! Die soziale und politische Macht der Reichen
und Herrschenden muR sich befragen lassen, inwiefern sie selbst leidverursachend ist. Sie
kann sich von dieser Rechenschaft nicht dispensieren unter Berufung auf das je eigene Leid
der Reichen und Machtigen. Und diese kritische Befragung der Herrschaft und des Reichtums
gehort genau zu jenem Trost, den das Evangelium den Reichen und Herrschenden spenden
will. Das Gedachtnis des Leidens im christlichen Sinn weicht also nicht aus in das Grau sozia-
ler und politischer Beliebigkeit, sondern scharft gerade das soziale und politische Gewissen
im Interesse des fremden Leids. Es verhindert die Privatisierung und Internalisierung des
Leids und die Nivellierung seiner sozialen und politischen Dimension. In diesem Leidensge-
déchtnis sind Leidensgeschichte und soziale Unterdriickungsgeschichte zwar nicht einfachhin
identisch, aber konkret auch nicht trennbar.

4. Am Anfang meiner Uberlegungen habe ich — gewissermaRen als erste These — davon ge-
sprochen, dal3 das Zukunftsproblem primar ein politisches und fundamental ein gesellschaftli-
ches Problem sei. Zu dieser Feststellung missen wir nun zurtickkehren und fragen: Wie und
mit welcher Berechtigung 1Rt sich die christliche memoria passionis tberhaupt mit dem poli-
tischen Leben verbinden? Was haben beide schlieRlich miteinander zu tun? Werden nicht
beide verdorben, wenn sie miteinander in Beziehung gesetzt werden? Nun habe ich zwar be-
tont, dal’ es nicht um eine nachtragliche Einfiihrung des christlichen Leidensgedéachtnisses in
die bestehenden Formen des politischen Lebens geht, sondern dal’ diese memoria passionis
wirksam werden soll zur Wandlung unseres politischen Lebens und seiner Strukturen, da sich
dieser Wandel als die entscheidende Forderung fur die Frage nach der Zukunft ergab. Gleich-
wohl bleibt die grundsétzliche Frage: Gerét das politische Leben nicht in reaktionarer Weise
unter den Zwang universalistischer Normen, wenn es mit der christlichen memoria passionis
verbunden wird? SchlieRlich enthalt diese christliche memoria als endzeitliche Erinnerung
eine bestimmte Auslegung des Sinns und Subjekts der ganzen Geschichte!

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 8 11.03.2024



Was aber kann die Frage nach Sinn und Subjekt der Geschichte im ganzen mit dem politi-
schen Leben zu tun haben? Flhrt nicht jede Rede vom universalen Geschichtssinn in ihrer po-
litischen Wendung zum Totalitarismus oder doch in einen unkritisch-schwarmerischen Uto-
pismus? Alle positivistischen Theorien des gesellschaftlichen und politischen Lebens insistie-
ren auf dieser Gefahr. Ihrerseits muld sich freilich diese Position die Frage gefallenlassen, ob
sie durch ihre rigorose Verwerfung der Sinnfrage das politische Leben nicht letzten Endes
dem rein instrumentellen Denken unterwirft und damit am Ende doch der Technokratie auslie-
fert. Und sie muB sich die Frage gefallenlassen, ob sie durch ihre Tabuierung oder Ignorierung
der Sinnfrage nicht blind wird fir jene Ideologien, die sich eben immer wieder als Subjekt
und Sinntrager der Gesamtgeschichte inthronisieren und unser gesellschaftliches und politi-
sches Handeln von hier aus gefahrden.

Demgegeniber wird bekanntlich im klassischen Marxismus und seiner Theorie des politi-
schen Lebens die Frage nach Sinn und Subjekt der Gesamtgeschichte durchaus aufrechterhal-
ten, und zwar in praktischer Intention: als Bestimmung des Inhalts und Ziels revolutionarer
Praxis. Denn der Marxismus kennt durchaus einen politisch identifizierbaren Trager des Sinns
der Geschichte, namlich das Proletariat, das in seiner politischen Praxis zur Exekution dieses
Sinns antritt. Es ist tatsdchlich schwer einzusehen, wie eine solche Verquickung von Sinn der
Geschichte und politischer Praxis am Ende nicht zu einem politischen Totalitarismus fihrt,
der unter und hinter jenem Wandel des politischen Lebens liegt, den wir um unserer Zukunft
willen suchen.

Auch der klassische Idealismus hélt in seiner «liberalen» Theorie des politischen Lebens die
Frage nach Sinn und Subjekt der Geschichte aufrecht. Diese Position unterscheidet sich je-
doch gegeniiber dem Marxismus dadurch, dal3 sie gerade kein sozial angebbares und politisch
identifizierbares Subjekt der Gesamtgeschichte kennt, ja, dal3 sie jeden Versuch der politi-
schen Identifizierung dieses Subjekts abweist. Hegel etwa nennt als Subjekt der Gesamtge-
schichte den «Weltgeist», andere sprechen von der «Natur», dritte von «universaler Humani-
tat» ... Das sind alles apolitische Pradikate. Hier bleibt die Rede vom Subjekt und Sinn der
Geschichte wesentlich abstrakt. Gleichwohl zeigt sich, dal} diese abstrakte Rede von der Ge-
schichte im ganzen eine eminent praktische politische Bedeutung haben kann. Sie ermdglicht
und bewirkt die Freisetzung des politischen Lebens von universalen Zwangen und universalis-
tischen Normen. Das politische Leben wird in eine rein pragmatische Orientierung entlassen;
Politik kommt unter das Diktat «der Sache selbst», wie man gern sagt. Doch sind diese «sach-
lichen Strukturen» etwas anderes als die tatsdchlichen Strukturen und Tendenzen unserer tech-
nologisch-6konomischen Prozesse? Woher, wenn nicht durch reinen Dezisionismus, entsteht
hier ein kritisches Bewuf3tsein, aus dem sich die politische Alternative zu diesen Prozessen
und ihrer Anonymitét n&hrt? So ist zwar der antitotalitdre Zug in dieser liberalen Auffassung
politischen Lebens wichtig; aber in ihrer positiven Version scheint sie kaum Impulse zum ge-
suchten Wandel des politischen Lebens zu enthalten.

Blicken wir nun nochmals auf die Verbindung der christlichen memoria passionis mit dem
politischen Leben! Im Gedé&chtnis dieses Leids erscheint Gott in seiner eschatologischen Frei-
heit als das Subjekt und der Sinn der Geschichte im ganzen. Und das besagt zundchst, dal es
auch fr diese memoria kein politisch identifizierbares Subjekt der universalen Geschichte
gibt. Sinn und Ziel dieser Gesamtgeschichte stehen vielmehr — wiederum extrem kurz formu-
liert — unter dem sog. «eschatologischen Vorbehalt Gottes». Die christliche memoria erinnert
den Gott der Passion Jesu als das Subjekt der universalen Leidensgeschichte und wendet sich
in gleichem Zuge dagegen, ein solches Subjekt politisch auszumachen und zu inthronisieren.
Wo immer eine Partei, eine Gruppe, eine Rasse, eine Nation, eine Klasse — und sei es die
Klasse der Technokraten — versucht, sich als dieses Subjekt zu bestimmen und einzufuhren,
muB sich die christliche memoria dagegen wenden und diesen Versuch entlarven als politi-

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 9 11.03.2024



schen Gotzendienst, als politische Ideologie mit totalitdrer oder — in der Sprache der Apoka-
lyptik — mit «tierischer» Tendenz. So wird also auch im Lichte der christlichen memoria pas-
sionis das politische Leben freigesetzt und vor Totalitarismus geschiitzt. Aber nun — im Unter-
schied zu der liberalen Version des Idealismus — durch eine utopisch gerichtete und nicht
durch eine unbestimmte Freisetzung. Das christliche Gedachtnis des Leidens ist ndmlich in
seinem theologischen Gehalt eine antizipatorische Erinnerung; es enthalt die Antizipation ei-
ner bestimmten Zukunft der Menschheit als einer Zukunft der Leidenden, der Hoffnungslo-
sen, der Unterdruckten, der Beschéadigten und der Nutzlosen dieser Erde. Darum entl&Rt dieses
Gedéchtnis des Leidens das an ihm orientierte politische Leben nicht einfach indifferent in das
Spiel der gesellschaftlichen Interessen und Kréfte, das seinerseits auf der VVoraussetzung des
Konflikts beruht, so dal3 es immer den Machtigen, nicht aber den Freundlichen begtinstigt und
immer nur jenes Humanitatsquantum zur Geltung bringt, das man einkalkulieren muf3, um die
eigenen Interessen erfolgreich durchzusetzen. Das Gedachtnis des Leidens bringt hingegen
eine neue moralische Phantasie ins politische Leben, eine neue Imagination fremden Leids,
aus der eine uberschieRende, unkalkulierte Parteilichkeit fir die Schwachen und Nichtvertre-
tenen reifen soll. So aber kann das christliche Gedé&chtnis des Leidens neben vielen anderen,
nicht selten subversiv anmutenden Innovationen in unserer Gesellschaft zum Ferment werden
fiir jenes neue politische Leben, das wir um unserer Zukunft willen suchen.

5. Werfen wir abschliefend noch einen kurzen Blick auf die Situation der Kirchen in unserer
Gesellschaft! Offensichtlich horen die Kirchen heute immer mehr auf, gesamtgesellschaftliche
Religionsanstalten zu sein; offensichtlich werden sie immer mehr zu Minderheiten, deren
sachlicher und 6ffentlicher EinfluR in zunehmendem Male abnimmt. Sie werden immer mehr
zu dem, was man kognitive und affektive Minderheiten nennen kann. Die Frage dréngt sich
auf, ob damit die Kirchen selbst immer mehr auf dem Wege zur Sekte sind. Und wenn sie auf
dem Wege zur Sekte sind, ob sie dann zu mehr oder minder irrelevanten Subkulturen im Rah-
men unserer technologischen Grol3gesellschaft werden. Hier kristallisiert sich eine Fille von
Fragen, die in diesem Zusammenhang nicht weiter verfolgt werden kénnen. Eines sei nur an-
gefugt. Wenn Kirche inmitten unserer Gesellschaft die memoria passionis Jesu Christi buch-
stabiert, jenes Leidensgedéachtnis, in dem die Passionsgeschichte der Menschheit unvergeBlich
ist, dann kann sie schlie}lich Minderheit sein oder Minderheit werden, ohne in falsche sektie-
rerische Selbstabschliefung geraten zu missen. Dann namlich wird und bleibt sie die Tragerin
eines geféhrlichen, geradezu «subversiven» Gedéachtnisses, an dem weit mehr hangt als der
Selbstbehauptungswille einer religiésen Institution, ndmlich die Zukunft unserer Humanitat.

JOHANN BAPTIST METZ geboren am 5. August 1928 in Welluck, 1954 zum Priester ge-
weiht. Er studierte an den Universitaten Innsbruck und Minchen, ist Doktor der Philosophie
und der Theologie, Professor fiir Fundamentaltheologie an der Universitat Miinster. Er verof-
fentlichte u. a.: Christliche Anthropozentrik (1962), Zur Theologie der Welt (1968), Politische
Theologie (1969), Befreiendes Gedachtnis Jesu Christi (1970), Die Theologie in der interdis-
ziplindren Forschung (1971).

Quelle: Concilium 8 (1972), S. 399-407.

Metz - Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens (Concilium) 10 11.03.2024



