
Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 1 22.03.2024 

Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525) 

Von Martin Luther 

Hier hält uns Paulus abermals das mächtige Exempel des himmlischen ewigen Feuers vor, 

das ist der Liebe Christi, die uns erzeigt ist, daß er uns auch reize, daß wir Liebe untereinan-

der üben, und treibt solches mit hohen Worten und feierlichen Vermahnungen. Denn er hat 

wohl gesehen, wie laß und faul die Christen zur Liebe waren. Das macht alles das Fleisch, das 

dem willigen Geist immer widerstrebt und das Seine sucht und eigene Sekten und Rotten zu-

richtet. Wiewohl aber vor etlichen Jahren ein Sermon von zweierlei Gerechtigkeit über diesen 

Text unter meinem Namen ausgegangen ist, so ist doch der Text nicht ausführlich erläutert. 

Darum wollen wir jetzt denselbigen von Wort zu Wort behandeln. 

„Ein jeglicher unter euch sei gesinnet wie Jesus Christus auch war“ (V. 5). Das ist, unter euch 

Christen, die ihr nun Christus habt und alle Fülle und Genüge an ihm und in ihm, beides zeit-

lich und ewig, sollt nun nichts andres denken noch für gut achten und euch gefallen lassen; 

denn wie ihr sehet, wie Christus gegen euch gedacht und für das Beste geachtet hat, nämlich 

daß er nichts für sich gesucht, sondern alles für euch und um euretwillen getan hat. Also ein 

jeglicher tue auch demselben Bilde nach alles, was dem andern gut und nütze ist. 

„Welcher, ob er wohl in göttlicher Gestalt war, hielt er’s nicht für einen Raub“ (V. 6). Das ist: 

Wenn Christus, welcher war ein rechter natürlicher Gott, sich heruntergelassen hat und ist ei-

nes jeglichen Knecht worden – wievielmehr sollen wir das tun, die wir gar nichts sind und na-

türliche Kinder der Sünden und des Todes und des Teufels. Und ob wir’s schon täten und uns 

tiefer herunterließen als Christus, was doch unmöglich ist, so wär’s doch nichts Sonderliches, 

sondern eine stinkende Demut gegen Christi Demut gerechnet. Denn wenn sich gleich Chris-

tus oder die höchsten Engel im allergeringsten Grade ein Haarbreit demütigen und wenn wir 

uns tausendmal tiefer unter alle Teufel und Hölle demütigten, so wär’s doch nichts gegen 

Christus, weil er doch ein unendliches Gut und Gott selbst ist, wir aber arme Kreaturen, nicht 

einen Augenblick unsres Lebens und Wesens sicher. Ein wie greulich Gericht wird nun über 

die ergehen, die diesem unaussprechlichen Exempel Christi nicht nachfolgen und sich nicht 

auch unter ihre Nächsten herunterlassen und ihnen dienen, sondern sich erheben? Es sollte ja 

billig dies eine Exempel trefflich alle die erschrecken, die in der Höhe und Obrigkeit sitzen; 

wievielmehr aber die, die sich selbst erheben. Denn wem sollte nicht grauen, obenan zu sitzen 

oder höher (empor) zu fahren, der da sieht, daß Gottes Sohn sich herunterläßt und vernichtigt? 

Diese Worte „göttliche Gestalt“ werden nicht in einerlei Weise erklärt. Etliche meinen, Paulus 

wolle dadurch das göttliche Wesen und die Natur in Christo verstehen, also daß Christus sei 

wahrer Gott gewesen, und habe sich doch heruntergelassen. Wiewohl nun das wahr ist, daß 

Christus wahrer Gott ist, so redet doch Paulus hier nicht von seinem göttlichen heimlichen 

Wesen. Denn eben dasselbe Wörtlein „morphe“ oder „forma“ braucht er hernach, da er 

spricht, Christus habe Knechtsgestalt angenommen. Daselbst kann er „Knechtsgestalt“ nicht 

ein Wesen eines natürlichen Knechts heißen, der von Art eine knechtische Natur an sich hat, 

weil Christus nicht von Art, sondern aus gutem Willen und aus Gnaden unser Knecht worden 

ist. Darum kann auch „göttliche Gestalt“ hier nicht eben heißen sein göttlich Wesen. Denn das 

göttliehe Wesen kann niemand sehen, aber die göttliche Gestalt sah man. Wohlan, wir wollen 

deutlich davon reden und St. Paulus hell an den Tag bringen. 

„Gestalt Gottes“ heißt daher, daß sich einer stellt als ein Gott und auch sich also gebärdet oder 

sich die Gottheit beilegt und sie sich aneignet. Das geschieht nicht heimlich bei sich alleine, 

sondern gegenüber anderen, die derselben Gebärden oder Gestalt gewahr werden. Darum 



Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 2 22.03.2024 

könnte man nicht deutlicher davon reden als auf diese Weise: Er gebärdet sich göttlich oder 

stellt sich als ein Gott, wenn er sich beweist und also redet und tut, was Gott zugehört oder 

wohl ansteht. Also auch „Knechtsgestalt“ ist, daß sich einer stellt und gebärdet wie ein Knecht 

gegenüber andren. Daß es auch deutlicher werde geredet „morphe tu dulu“, knechtische Ge-

bärde, oder: der gebärdet sich knechtisch, das ist, er stellt sich also, daß, wer ihn ansieht, der 

muß ihn für einen Knecht halten. Aus diesem ist klar, daß an diesem Ort nicht von göttlichem 

Wesen oder knechtischem Wesen äußerlich geredet wird, sondern von den Gebärden und dem 

Erzeigen des Wesens. Denn wie gesagt ist, das Wesen ist heimlich, aber das Zeichen ge-

schieht öffentlich; und das Wesen ist etwas, aber die Gebärde tut etwas oder ist eine Tat. 

Nun zeigt hier St. Paulus dreierlei Weise an, die sich in diesen Gebärden oder Gestalten be-

gibt. Man findet wohl das Wesen ohne die Gebärde, wiederum die Gebärde ohne das Wesen, 

und zuletzt das Wesen samt der Gebärde miteinander. Wie da, wo sich Gott verbirgt und läßt 

sich nicht merken, da ist göttlich Wesen, aber keine göttliche Gebärde, wie er tut, wenn er 

zürnt und seine Gnade entzieht. Aber wenn er sich mit Gnaden erzeigt, da ist beides, das We-

sen und die Gebärde. Aber das andre kann er nicht tun, daß er sollte sich gebärden wie ein 

Gott, und doch nicht so sein oder das Wesen nicht haben; sondern das gebührt dem Teufel 

und den Seinen zu, die sich an Gottes Statt setzen und stellen sich als Gott, so sie doch nicht 

Gott sind; wie Ezechiel redet von dem Könige zu Tyrus, daß er sein Herz stellte als ein Herz 

Gottes, so es doch eines Menschen Herz war (Hes. 28,2). 

Also findet man auch dreierlei Weise in knechtischer Gestalt oder Gebärde. Wie wenn einer 

ein Knecht ist, und stellt sich doch nicht knechtisch, sondern als ein Herr oder Gott, von wel-

chem jetzt gesagt ist, von dem auch Salomon spricht (Spr. 29,21): „Wenn ein Knecht zärtlich 

gehalten wird, so will er Junker sein.“ Also sind alle Adamskinder: Die wir sollten Gottes 

Knechte sein, wollen Gott selber sein; wie der Teufel Eva lehrt (1.Mose 3,5): „Ihr werdet wie 

Gott selber sein.“ Zum andern wenn einer Knecht ist und hält sich wie ein Knecht, als da die 

frommen und getreuen Knechte vor der Welt tun und vor Gott die rechten Christen tun, die 

Gott untertan sind und jedermann dienen. Zum dritten wenn einer nicht Knecht ist, und hält 

sich doch wie ein Knecht, als wenn ein König seinen Knechten diente vor der Welt. Aber für 

Gott kann und hat’s auch niemand getan denn Christus alleine, wie er selbst sagt im Abend-

mahl: „Ihr heißet mich Herr und Meister und saget recht, denn ich bin’s. Doch bin ich unter 

euch als ein Diener“ (Joh. 13,13; Lk. 22,27). Und an einem andern Ort: „Ich bin nicht gekom-

men, daß ich mir dienen lasse, sondern daß ich diene“ (Mt. 20,28). 

Aus diesem allen ist nun St. Pauli Meinung klar. Denn er will also sagen: Christus war in gött-

licher Gestalt, das ist, er hatte das Wesen samt den Gebärden. Denn er nahm solche göttliche 

Gebärden nicht an, wie er die Knechtsgestalt annahm, sondern er war, er war, sag ich, drin-

nen. Auf dem Wörtlein „war“ liegt der ganze Nachdruck: daß er das göttliche Wesen hatte 

mitsamt der göttlichen Gestalt, als wollt er sagen: Man findet viele, die da göttliche Gestalt 

annehmen und sich unterwinden; sie sind aber nicht drinnen. Wie der Teufel, der Antichrist 

und Adams Kinder tun, das heißt dann sacrilegium (Röm. 2,22), daß man die Gottheit raubt. 

Denn ob sie’s jetzt auch nicht für einen Raub halten, so ist’s doch ein Raub göttlicher Ehre 

und wird auch dafür gehalten vor Gott und allen Engeln und Heiligen, auch von ihrem eignen 

Gewissen. Christus aber, weil er’s nicht „raubt“, sondern drinnen war und es von Natur und 

mit dem Wesen hatte, hielt er’s nicht für einen Raub. Er konnte es auch nicht für einen Raub 

halten, weil er des gewiß war, daß er drinnen das Wesen hatte und es ihm angeboren war; son-

dern er hielt es für sein natürlich ewig Eigentum. 

So preiset nun Paulus mit diesen Worten Christi natürliche Gottheit und seine Liebe gegen 

uns. Und er trifft daneben alle die, die sich Gottes Gestalt annehmen, und sind’s doch nicht; 

wie wir alle sind, solange wir des Teufels Glieder sind. Als wollt er sagen: Jedermann will 



Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 3 22.03.2024 

Gott sein und die Gottheit rauben, die sie nicht haben, und halten’s auch für einen Raub; ja, 

sie müssen’s auch für einen Raub halten; denn ihr Gewissen bezeugt’s ihnen ja und muß es 

bezeugen, daß sie nicht Gott sind. Und ob sie gleich solches Zeugnis ihres Gewissens verach-

ten und nicht darnach tun – dennoch steht’s da, und ihr Gewissen hält’s gewißlich dafür, es sei 

nicht recht, sondern ein frevler Raub. Aber der einige Mann Christus, der die göttliche Gestalt 

nicht annahm, sondern der drinnen war und dem sie gebührt und der ein Recht dazu hatte von 

Ewigkeit – derhalben er’s nicht für einen Raub hielt noch halten konnte, daß er Gott gleich 

war –: dennoch demütigte er sich und nahm knechtische Gestalt an, die ihm nicht gebührt. 

Damit er wie mit einem gewaltigen Exempel und doch freundlich und lieblich zur knechti-

schen Gestalt diejenigen herunterrisse, die in der knechtischen Gestalt (von Natur) waren und 

knechtisch Wesen hatten, und doch nicht darinnen sein wollten, sondern nach göttlicher Ge-

stalt griffen, darinnen sie nicht waren noch das Wesen haben mochten. 

Daß nun dieser feine Text von etlichen nicht ohne weiteres verstanden ist, macht, daß sie nicht 

achthaben auf St. Pauli Weise zu reden, sondern auf ihre eigne Weise, nach welcher St. Paulus 

sollte also geredet haben: Christus war als ein rechter Gott geboren und hat es nicht geraubt. 

Nun er aber das Wort „er war in göttlicher Gestalt“ braucht, so lautet’s schier, als habe er sich 

nur wie ein Gott gestellt. In der griechischen und lateinischen Sprache achtet man nicht so 

groß auf das Wörtlein „er war“, welches St. Paulus setzt gegen das Wörtlein „er nahm an“. 

Denn Christus nahm wohl knechtische Gestalt an, er war aber nicht drinnen. Gleichwie wir 

widersinnig tun und nehmen göttliche Gestalt an, und sind doch nicht drinnen. Wiederum 

knechtische Gestalt „nehmen wir nicht an“; denn wir sind doch drinnen. So äußert sich Chris-

tus der göttlichen Gestalt, darinnen er war, und nimmt knechtische Gestalt an, darinnen er 

nicht ist. Wir aber entäußern uns der knechtischen Gestalt, darinnen wir sind, und nehmen an 

oder unterwinden uns göttlicher Gestalt, darinnen wir nicht sind. 

Also stößt sie auch, daß er spricht: „Christus hielt es nicht für einen Raub, daß er Gott gleich 

wäre“, welches lautet, als sei es nicht als ein sonderlich Ding von Christus geredet. Sintemal 

auch der Teufel und die Seinen, die immer wollen Gott gleich sein, halten’s nicht für einen 

Raub, obgleich ihr Gewissen es ihnen bezeugt. Aber bei St. Paulus gilt solch Wörtlein „hal-

ten“ oder „achten“ gar viel; nämlich soviel: aufs allergewisseste sein; wie er spricht Röm. 

3,28: „Wir halten’s, daß der Mensch ohne Werke gerecht werde allein durch den Glauben“, 

und 1.Kor. 7,40: „Ich halt’s, daß ich auch Geist habe.“ Aber also mögen die Gottlosen nicht 

tun, daß sie es nicht für einen Raub halten sollten, wenn sie Gottes Gestalt (zu rauben) sich 

unterwinden. Denn sie wissen’s ja, das ist, sie halten’s und müssen’s halten, daß sie nicht Gott 

sind. Aber Christus hielt’s nicht und konnt’s auch nicht halten. Das ist, er war dessen gewiß, 

daß er Gott gleich wäre, und raubte es nicht. Derhalben führt Paulus solche Rede nicht um 

Christi willen, sondern wie gesagt ist, daß er diejenigen nebenher treffe, die Gottes Gestalt 

sich unterwinden, wo doch ihr Gewissen hält, daß sie es nicht sind, sondern rauben’s, auf daß 

er damit anzeige, wieweit Christus ein andrer Mann sei als sie und wie er mit gutem Recht in 

Gottes Gestalt sei, welches sie rauben. 

Solche Rede führt er aber nicht, da er von der knechtischen Gestalt redet, darinnen Christus 

nicht war, und die er doch annahm. Da lautet es, als raube Christus, das nicht sein ist. Und hie 

sollte Paulus sagen: Er hielt’s nicht für einen Raub, daß er knechtische Gestalt annehme. Was 

konnte er’s droben sagen, da er nichts nahm, sondern in göttlicher Gestalt war? Ja dazu dersel-

bigen sich ledig und fremd macht? Aber es verhält sich also, daß, wer Knecht wird, der nimmt 

nichts und kann nichts nehmen, sondern er gibt nur von sich, auch sich selbst zu eigen. Darum 

hat’s hier keinen Sinn, daß jemand sollte rauben oder für einen Raub halten. Wiederum, in der 

göttlichen Gestalt geht’s also zu, daß man nichts gibt, sondern nimmt; darum kann man hier 

„rauben“ und da findet man die, die es für einen Raub halten. Aber Christus ist nicht also. Er 

„raubt“ hier nicht, hält’s auch „nicht für einen Raub“, wie andre tun, sondern ist „drinnen“, 



Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 4 22.03.2024 

und die Gestalt ist sein und ist ihm angeboren. 

So haben wir diesen Text, mein ich, sehr klar (ausgelegt), daß „göttliche Gestalt“ nichts 

andres ist, denn sich mit Worten und Werken als ein Gott und Herr erzeigen. Und daß solches 

Christus getan hat mit Wunderzeichen und heilsamen Worten, die die Evangelien enthalten. 

Nicht wie andre Heiligen, welche nicht das Wesen gehabt haben, sondern er hat daneben auch 

das göttliche Wesen und Natur gehabt in der göttlichen Gestalt, die er führte. Wiederum ist 

knechtische oder dienstbare Gestalt, sich mit Worten und mit Werken gegen andre als ein Die-

ner erzeigen. Das hat Christus getan, da er unter den Jüngern gedient und sich für uns gegeben 

hat – doch auch nicht wie andre Heilige, welche von Natur Knechte sind, sondern (das Die-

nen) ist eine angenommene Sache bei ihm gewesen, uns zugut und zum Exempel, daß wir 

auch so tun sollen gegen andre und unsrer „göttlichen Gestalt“ (als Kinder Gottes) uns auch 

entäußern, wie folgen wird. 

So ist nun gewiß, daß St. Paulus hier Christus als einen rechten Gott predigt. Denn wär Chris-

tus ein bloßer Mensch und nicht Gott – was wär vonnöten, daß er von ihm sagt, er sei „wor-

den wie ein Mensch“? Desgleichen, er sei „erfunden an Gebärden wie ein Mensch“; desglei-

chen, er habe „Knechtsgestalt“ angenommen, da er in Gottes Gestalt war? Welchen Sinn hat 

es, wenn ich von dir oder sonst von einem Menschen redete: Du bist wie ein Mensch und 

wirst an Gebärden erfunden wie ein Mensch und nimmst eines Knechts Gestalt an? Du wür-

dest wohl denken, ich spottete dein, und wiederum sagen: Es ist gut, daß du mich für einen 

Menschen hältst; ich dacht, ob ich eine Kuh oder ein Wolf wäre! Bist du toll oder töricht? 

Ist’s nicht wahr? – So würde man auf solche närrische Rede antworten. Weil denn Paulus kein 

Narr ist und nicht närrisch redet, so muß wahrlich der Mensch Christus etwas Hohes und 

Göttliches sein, weil er von ihm sagt, er sei wie ein andrer Mensch worden, so er doch 

Mensch war. Nämlich daß dieser Mensch Gott war und hätte auch in seinem Menschsein sich 

auf göttliche Weise gebärden können, hat’s aber nicht getan, sondern sich des enthalten und 

sich gebärdet, wie ein gewöhnlicher andrer Mensch tut. 

Was hier mehr von Christus gesagt ist, ist leicht zu verstehen, nachdem wir wissen, was „Got-

tes Gestalt“ und „Knechtsgestalt“ ist. Und zwar legt er’s selbst aus, was er „Knechtgestalt“ 

heißt. Erstlich, daß Christus sich selbst entäußert oder entledigt hat, das ist, er hat sich gestellt, 

als legte er die Gottheit von sich und wollte derselben nicht brauchen noch sich unterwinden. 

Nicht daß er die Gottheit hätte und könnte sie ablegen und wegtun, sondern daß er die Gestalt 

göttlicher Majestät abgelegt und sich nicht als Gott erzeigt hat, wie er doch wahrhaftig war. 

Wiewohl er auch die göttliche Gestalt nicht also ablegt, daß man sie nicht fühlte oder sähe; 

denn so wäre keine „göttliche Gestalt“ mehr dageblieben; sondern er nahm sich derselben 

nicht an und prangte nicht damit wider uns, vielmehr diente er uns damit. Denn er tat Wunder-

werke auch im Leiden und am Kreuz bei dem Schächer, da er ihm wie ein Gott das Paradies 

gab und im Garten die Schar mit einem Worte zurückstieß. Darum spricht Paulus nicht, es 

habe ihn jemand entäußert, sondern „er hat sich selbst entäußert“. Gleichwie ein weiser Mann, 

der beides, Weisheit und weisliche Gebärden nicht äußerlich ablegt, und doch so ablegt, daß 

er damit den Narren dient, die billig ihm dienen sollten. Ein solcher „entäußert sich“ auch 

selbst mitten in der Weisheit und in der Weisheitsgestalt. 

Zum andern: Er nahm Knechtsgestalt an, und blieb doch Gott und in Gottesgestalt. Das ist, er 

war Gott, und alle göttlichen Werke und Worte, die er führet, tat er uns zugut und dient uns 

damit als ein Knecht und läßt sich nicht dafür dienen als ein Herr, wie er billig das Recht 

hatte, und sucht auch weder Ehre noch Gut drinnen, sondern unser Nutz und Heil. Das war 

wahrlich ein freiwilliger Dienst, umsonst getan und andern zugut! Aber unaussprechlich ist 

derselbige Dienst, weil der Diener und Knecht eine unaussprechliche Person ist, die ewiglich 

Gott ist, dem alle Engel und alle Kreaturen dienen. Wen dies Exempel nicht freundlich 



Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 5 22.03.2024 

zwingt, daß einer dem andern dient, der ist wahrlich billig verdammt und härter denn Stein, 

finsterer als die Hölle, und hat allerdinge keine Entschuldigung. 

Zum dritten: „Er ward wie ein Mensch.“ Durch die Geburt von Maria ward er ein natürlicher 

Mensch. Aber da hätte er sich in derselbigen Menschheit über alle Menschen erheben können 

und niemand dienen. Das alles ließ er los und ward wie ein Mensch. Mensch aber mußt du 

hier verstehen, daß er nicht mehr als ein Mensch ist ohne allen Zusatz. Ohne Zusatz aber so ist 

kein Mensch, der natürlich über den andren Menschen steht. Verstehe, was Paulus sagen will: 

Christus ward wie ein andrer Mensch, der weder Reichtum noch Ehre noch Gewalt noch Vor-

teil vor andern hatte, wie doch viele geboren werden, denen mit der Geburt Gewalt, Ehre und 

Gut zum Erbe gegeben ist. Aber Christus ist worden und hat sich auch so gehalten, daß keiner 

so gering ist, wer immer ein Mensch ist; er ist ihm gleich gewesen. So wie Knechte arme 

Leute sind, nur daß er gesund und ohne leiblich Gebrechen gewesen ist, wie ein natürlicher 

Mensch sein soll. 

Zum vierten: „Und an Gebärden erfunden wie ein Mensch“, das ist, er hat alles gebraucht wie 

ein andrer Mensch, so Essen, Trinken, Schlafen, Wachen, Gehen, Stehen, Hungern, Dürsten, 

Frieren, Schwitzen, Müdewerden, Arbeiten, Kleiden, Wohnen, Beten, und alles, wie sonst ein 

Mensch lebt gegenüber Gott und der Welt. Das alles hätt er lassen können und als ein Gott an-

ders fahren und sich gebärden. Aber weil er war „wie ein Mensch“, wie oben gesagt ist, ließ 

er’s sich auch gehen wie einem Menschen und nahm’s an wie ein Mensch, der desselbigen be-

darf – und zeigte doch daneben seine göttliche Gestalt, darinnen er war. 

Zum fünften: „Er demütigte oder erniedrigte sich selbst“, das ist, über das, daß er die 

Knechtsgestalt damit beweist, daß er war wie ein Mensch und sich’s gehen ließ wie einem 

Menschen, tat er noch ein Übriges und ward weniger als alle Menschen: er ließ sich herunter 

und diente allen Menschen mit dem höchsten Gut, daß er seinen Leib und Leben für uns gab. 

Zum sechsten: In welcher Knechtsgestalt er sich nicht allein den Menschen unterwarf, son-

dern auch der Sünde, dem Tod und dem Teufel, und trug solches alles für uns; und litt dazu 

solchen Tod, der der allerschmählichste war, nämlich am Kreuze, nicht als ein Mensch, son-

dern als „ein Wurm“ (Ps. 22,7), ja als ein Erzbube über alle Buben. Darinnen verlor er auch 

die Gunst, Dank und Ehre seiner angenommenen Knechtsgestalt, die er (im Leben) bewiesen 

hatte, so daß er (im Leiden) also gar zunichte ward. 

Zum siebten: Aber das alles tat er wahrlich nicht, weil wir’s würdig wären oder verdient hät-

ten. Denn wer wollte eines solchen Verdienstes einer solchen Person würdig sein! Sondern (er 

tat’s), daß er dem Vater gehorsam würde. Hier schließt St. Paulus mit einem Wort den Him-

mel auf und räumt uns ein, daß wir in den Abgrund göttlicher Majestät sehen und den unaus-

sprechlichen gnädigen Willen und die Liebe des väterlichen Herzens gegen uns schauen, daß 

wir fühlen, wie Gott von Ewigkeit das gefallen hat, daß Christus, die herrliche Person, das für 

uns tun sollte und nun getan hat. Wem sollte hier sein Herz nicht vor Freuden zerschmelzen? 

Wer sollte hier nicht lieben, loben und danken und wiederum auch nicht allein selbst Knecht 

werden aller Welt, sondern auch gerne weniger und nichtiger als sie werden! So sieht er, daß 

ihn Gott selbst also teuer geachtet hat und seinen väterlichen Willen durch seines Sohnes Ge-

horsam so reichlich ausschüttet und beweist. Oh, welche Worte sind es, die an diesem Anfang 

St. Paulus redet, wie er sicherlich an keinem Ort so redet! Er muß recht entbrannt, fröhlich 

und begeistert gewesen sein. Das heißt man nämlich, durch Christus zum Vater kommen. Das 

heißt, niemand kommt zu Christus, der Vater ziehe oder locke ihn denn so trefflich süß und 

lieblich (Joh. 6,44). Oh, wie viele sind jetzt Prediger des Glaubens, die da meinen, sie wissen 

alles, und haben von diesen Sachen noch nie etwas gerochen noch geschmeckt! Oh, wie bald 

werden sie Meister, die doch noch nie sind Jünger geworden! Sie schmecken’s nicht, darum 



Luther - Epistel auf den Sonntag Palmarum, Philipper 2,5-11 (Fastenpostille 1525)

 6 22.03.2024 

können sie’s auch nicht geben und bleiben unnütze Schwätzer. 

„Darum hat ihn auch Gott erhöhet“ (V. 9). Wie er der Allerunterste und aller Teufel Knecht 

worden ist in Gottes Gehorsam und unserm Dienst, also hat ihn Gott auch wiederum erhöhet, 

daß er über alle Engel und Kreatur, Tod, Teufel, Hölle Herr sei. Nun hat er sich ganz der 

knechtischen Gestalt entäußert und sie abgelegt und bleibt hinfort nicht mehr allein in göttli-

cher Gestalt, sondern wird auch als ein Gott verklärt, gerühmt, gepredigt, bekannt, geehrt 

und (dafür) gehalten. Wiewohl aber solches alles noch nicht sichtbar ist, wie Paulus 1.Kor. 15 

(V. 28) sagt, daß ihm alles untertan sei. Aber es fehlt daran, daß wir’s noch nicht sehen, wie 

ihm alle Dinge untertan sind. So ist doch das wahr, daß er für seine Person also erhöhet ist 

und sitzt in voller Macht und Gewalt, so daß alles geschieht, was er will im Himmel und auf 

Erden. Ob’s wohl wenige glauben, daß solches geschehe um Jesu Christi willen. Dies Ge-

schehnis ereignet sich frei offen vor aller Augen. Der Herr sitzt auch frei da. Aber unsre Au-

gen sind noch blind und finster, die nicht sehen, daß er’s sei und ihm alle Dinge gehorsam 

sind. Am Jüngsten Tage aber wird’s offenbar werden. Da werden wir sehen, was jetzt schon 

geht, nämlich wie Christus göttlicher Gestalt sich entäußert hat und ist wie ein Mensch wor-

den usw. Also hat er wiederum die knechtische Gestalt abgelegt und ist wie ein Gott worden, 

auch als ein Gott mit der Herrlichkeit erfunden und ein Herr über Leben und Tod und ein Kö-

nig aller Ehren. 

Das sei genug von dem Text. Denn wie auch wir unsre herrliche Gestalt ablegen und damit 

andern dienen sollen, ist in andern Postillen oft und reichlich genug gesagt. Denn Gott will, 

daß einer des andern Knecht sei mit Leib, Gut, Ehre, Geist und Seele, wie sein Sohn uns getan 

hat. 

WA 17 II, S. 237-245. 

Quelle: D. Martin Luthers Epistel-Auslegung, hrsg. v. Eduard Ellwein, Bd. 3: Die Briefe an 

die Epheser, Philipper und Kolosser, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973, S. 194-202. 


