
Loewenich - Theologia crucis (LThK) 1 20.03.2024 

Theologia crucis 

Von Walther von Loewenich 

Luther hat in seiner Frühzeit das Wesen seiner reformatorischen Erkenntnis gerne als „theolo-

gia crucis“ bezeichnet, die er der „theologia gloriae“ der mystischen und scholastischen Spe-

kulation entgegenstellte (WA1, 613, 21 ff; 614,17 ff). Programmatisch hat er seine Gedanken 

darüber in der Heidelberger Disputation von 1518 (WA 1, 350 – 374) entfaltet. „Non ille dig-

ne Theologus dicitur, qui invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, intellecta conspicit, Sed qui 

visibilia et posteriora Dei (vgl. Ex 33, 18-23) per passiones et crucem conspecta intelligit“ 

(WA 1, 354, 17 ff). In den Erläuterungen dazu (361, 31 – 362, 19) stellt Luther den Erkennt-

nisweg von Röm 1, 20 und 1 Kor 1, 18 bis 25 einander gegenüber. Die Erkenntnis Gottes aus 

der Schöpfung, die „natürliche Theologie“, hat ihr Ziel verfehlt und muß es immer wieder 

verfehlen. Sie gelangt „ad spiritualem et subtiliorem idolatriam ... Qua Deus colitur, non sicut 

est, Sed sicut ab eis fingitur et estimatur“ (WA 56, 179, 11 ff). Rechte Theologie spekuliert 

nicht über Gottes Sein an sich, über die „invisibilia Dei“; sie ist vielmehr im strengen Sinn 

Offenbarungstheologie. Wir erkennen Gott nicht „ex operibus“, aus den Schöpfungswerken 

oder kraft unserer moralischen Leistung, sondern „per passiones et crucem“, im Kreuz Christi, 

dem wir im eigenen Leiden gleichgestaltet werden. Religiöse Spekulation (sapientia) und 

Werkheiligkeit (iustitia carnis) erscheinen als die Auswirkung desselben Verlangens nach un-

gebrochenem, direktem Verkehr mit Gott (WA 56, 157, 3). Das Kreuz Christi und das Kreuz 

des Christen gehören zusammen (sensus tropologicus); das Kreuz Christi wird nur „in Kreuz 

und Leiden“ wirklich erkannt Kreuzestheologie ist existentielle Theologie. Gott anderswo zu 

suchen als „in Christo crucifixo“, wäre „iuxta theologiam gloriae“ „volatilis cogitatus“ (WA 

1, 362, 15 f). Die Theologia gloriae sieht Gott „ubique presentem“ (WA 1, 614, 19); Gott of-

fenbart sich aber nur in der Verhüllung des Kreuzes, „sub contraria specie nostri conceptus 

seu cogitationis“ (WA 56, 376, 32 f). Gott pflegt zu seinem „opus proprium“ nur auf dem 

Umweg über sein „opus alienum“ zu gelangen (WA 1, 112, 24 f). Die absconsio dient Gott 

dazu, um bei dem Menschen die impedimenta revelationis, nämlich die superbia, zu beseiti-

gen (WA 1, 138, 17 f). Die Theologia crucis ist weder eine mönchische Vorstufe noch ein be-

sonderes Kapitel von Luthers Theologie, sondern ihr bleibendes Merkmal. Das Kreuzesge-

schehen ist das Urbild der Rechtfertigung (WA 1, 112, 24ff); das Kreuz ist nota ecclesiae 

(WA 50, 641, 35 ff). Die Theologia crucis knüpft an die Frömmigkeit der „deutschen Mystik“ 

an, aber nicht an ihre neuplatonischen Tendenzen. Theologisch beginnt sie sich erst in der Ge-

genwart voll auszuwirken. 

Lit.: W. von Loewenich, Luthers Theologia crucis (München 1929, 41954) (Lit.); K. Stürmer, 

Gottesgerechtigkeit und Gottesweisheit bei Martin Luther (Ludwigshafen 1940); P. Althaus, 

Die Theologie M. Luthers (Gütersloh 1962). 

LThK2, Bd. 10 (1965), Sp. 60f. 


