Das Problem des ,lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evange-
lischen Ethik (1940)

Von Hermann Diem

Zu diesem Text schreibt Hermann Diem in seinen Erinnerungen Ja oder Nein. 50 Jahre Theo-
logie in Kirche und Staat Folgendes: ,,Am 9. Juli 1940 protestierte [der wirttembergische
Landesbischof Theophil] Wurm in einem Brief an den Reichsminister Frick gegen die Tétung
der Geisteskranken. Der Brief schlie3t mit den Worten: »Dixi et animam meam salvavi.« Ei-
nige Wochen spater, am 5. September, folgte ein zweiter Brief, der mit den Worten schliel3t:
»Weil3 der Fuhrer von dieser Sache? Hat er sie gebilligt? Ich bitte mich in einer so ernsten
Sache nicht ohne Antwort zu lassen.«

Als Gemeindepfarrer wuf3te ich, daB jene »MalRnahmen« auch im christlichen Volksteil nicht
etwa allgemein miRbilligt, sondern weithin auch als Befreiung von Belastungen begrtif3t oder
sogar von den Angehorigen selbst angeregt wurden. Ich hatte zu der Frage auf unserem
Pfarrkranz in Goppingen ein Referat zu halten: »Uber das Problem des lebensunwerten Le-
bens« und bei der Beisetzung einer Urne vor einer groRen Trauergemeinde gesagt: »Hier ist
ein Mord geschehen.« Am anderen Tag ging ich zu Wurm und sagte zu seinen Briefen, er
habe als Bischof nicht sein Gewissen zu »salvieren«, und was der Fihrer dazu sage, sei
gleichgultig. Vielmehr habe er 6ffentlich das »Gewissen« der Pfarrer und Gemeinden zu un-
terrichten, so wie ich das als Pfarrer zu tun habe, und ihnen Hilfe zur entsprechenden Ver-
kiindigung zu geben. Das sei die jetzt gebotene »Predigt in den zwei Reichen«. Ich bot ihm an,
dazu Material aus meiner Praxis zu liefern. Er stimmte zu und bat mich um das Material.
Aber als ich es ihm brachte, hatte er die Sache inzwischen mit seinem Oberkirchenrat bespro-
chen und sagte: »Meine Herren sind nicht dafiir.«!

Die Frage der Verhinderung bzw. Ausmerzung sog. ,,lebensunwerten Lebens* hat in der ethi-
schen Diskussion schon immer eine Rolle gespielt. Sie war einfach gestellt durch die Tatsache
des Vorhandenseins solchen Lebens, das in seiner krankhaften Abweichung vom Normalen
fiir den betreffenden Menschen selbst sowie fiir seine Umwelt eine schwere Belastung bedeu-
tet. Trotzdem haben alle diese Erorterungen solange nur theoretische Bedeutung gehabt, wie
die staatliche Gesetzgebung ihrer praktischen Auswirkung einen Riegel vorschob. Aber auch
abgesehen davon macht die friihere — d. h. vor 1933 erschienene — Literatur Gber diese
Frage stark den Eindruck einer akademischen Diskussion: man erdrtert Moglichkeiten, deren
Verwirklichung wegen der unabsehbaren Folgen kaum verantwortbar scheinen. Immerhin ist
festzustellen, daf in dem MaRe, in dem in dieser Diskussion die Rassenhygieniker an Stelle
der Ethiker und Juristen in den Vordergrund treten, zum Handeln gedrangt wird. Fritz Lenz
schreibt in seinem Buch: ,,Menschliche Auslese und Rassenhygiene* 1931: ,,Die Rassenhygi-
ene gibt uns das Mittel in die Hand, die Menschheit nicht nur von den erblichen Leiden und
Mangeln, unter denen sie seufzt, zu befreien, sondern dariiber hinaus sie auf eine Hohe zu
fiinren, die sie bisher niemals erreicht hat.*? Solche VerheiBungen wurden gehort und ge-
glaubt.

Es ist dabei keineswegs der Fall, daf3 sich aus dieser Diskussion schon bestimmte, allgemein
oder wenigstens in einem groReren Kreis anerkannte Normen ergeben hétten, mit welchen der
Gesetzgeber hatte rechnen kdnnen. Man ist sich zwar weithin einig gewesen uber die Notwen-
digkeit einer Sterilisationsgesetzgebung. Umstritten war aber nicht nur deren juristische Seite,
sondern vor allem auch die Frage, welche Arten von Krankheiten davon zu erfassen seien, da

! Hermann Diem, Ja oder Nein. 50 Jahre Theologie in Kirche und Staat, Stuttgart-Berlin: Kreuz-Verlag, 1974, S.
128.
2 Fritz Lenz, Menschliche Auslese und Rassenhygiene, 1931, S. 550.

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
1 09.03.2024



uber deren Erblichkeit, z. B. bei Schwachsinn, absolut widersprechende Urteile der Verer-
bungswissenschaft vorlagen. Uberhaupt unterlag die Nennung bestimmter Krankheiten in die-
sem Gesetz ernsten Bedenken, da dies die individuelle Behandlung der Félle und die Beriick-
sichtigung der einer Sterilisation entgegenstehenden Griinde ausschlielt und damit die Gefahr
der gleichzeitigen Vernichtung bzw. Verhitung besonders wertvollen Lebens gegeben war.

Das ,,Gesetz zur Verhiitung erbkranken Nachwuchses* vom 25. Juli 1933 machte dieser aka-
demisch gefiihrten Diskussion ein Ende, indem es die zwangsweise Unfruchtbarmachung
beim Vorliegen bestimmter Erbkrankheiten von Staats wegen zum Gesetz erhob. In der Ande-
rung zu diesem Gesetz vom 25.6.1935 zog der Gesetzgeber dann auch gleich die nachste Kon-
sequenz, indem er die Mdglichkeit der Schwangerschaftsunterbrechung fiir den Fall vorsah, in
dem erbkranke Nachkommen zu erwarten sind. Damit wird die ,,eugenische Indikation ein-
gefiihrt, wahrend die Abtreibung aufgrund der ,,sozialen Indikation®, also wegen schlechter
wirtschaftlicher Verhaltnisse — was im Kampf um den § 218 StGB in der Nachkriegszeit eine
so grolRe Rolle spielte —, scharf abgelehnt wird.

Nach diesem fait accompli wird die Diskussion um diese Fragen verhéltnisméal3ig uninteres-
sant: sie beschrankt sich im Wesentlichen darauf, den Gesetzgeber zu rechtfertigen, vonseiten
der nationalsozialistischen Eugeniker eindeutig und entschieden, von evangelisch-kirchlicher
Seite etwas vorsichtiger und zuriickhaltender. VVon Interesse ist diese Diskussion dort, wo sie
die mutmaliliche Weiterentwicklung der Dinge erdrtert. Nachdem mit der Schwangerschafts-
unterbrechung in einem bestimmten Fall nicht mehr bloR die Verhitung, sondern auch die
Vernichtung unerwiinschten Lebens grundsatzlich zugestanden ist, entsteht als néchste Frage
die Ausmerzung von schon geborenem unerwiinschtem Leben, also die T6tung von kérperlich
oder geistig defekten Kindern und weiterhin von entsprechenden Erwachsenen. Idi nenne ei-
nige Gesichtspunkte aus dieser Diskussion, die nun im Wesentlichen von nationalsozialisti-
schen Eugenikern gefiihrt wird: Man ist sich fast restlos daruber einig, dafl? eine zwangsweise
Totung ausgeschlossen sein mul3. Die sog. ,,Euthanasie soll nur auf Verlangen gewahrt wer-
den, entweder des Betreffenden selbst oder, falls dieser dazu nicht in der Lage ist, auf Verlan-
gen der gesetzlichen Vertreter. Das setzt eine staatliche Regelung voraus, die bestimmt, in
welchen Féllen diesem Verlangen stattzugeben ist. Ausgeschlossen sein soll die T6tung aus
wirtschaftlichen Griinden, etwa bei Arbeitsinvaliden. Ebenso wird abgelehnt eine Tétung aus
kriegswirtschaftlichen Griinden.

Kommt man von dieser Diskussion mit all ihrem unverbindlichen Wenn und Aber zur Stel-
lungnahme der katholischen Kirche, so kann man nicht umhin, zunéchst einmal erleichtert
aufzuatmen. Hier wird absolut eindeutig und konsequent geredet, denn die katholische Kirche
hat unbeirrt von Tagesmeinungen immer dieselbe Linie gehalten. Sie hat immer schon nicht
erst die Totung unerwiinschten Lebens in Form der Schwangerschaftsunterbrechung, aber
auch nicht erst die Unfruchtbarmachung, sondern schon die Verwendung empféngnisverha-
tender Mittel verboten. Sie geht davon aus, daR der von Gott und der Natur gegebene Zweck
der Ehe die Zeugung von Kindern ist. Eine willentliche Unterbindung dieses Zweckes wiirde
demnach dem Wesen der Ehe und damit dem Gebote Gottes und dem Naturgesetz widerspre-
chen. Dem Staat ist ein solcher Eingriff verboten, weil er damit in das Ubergeordnete Recht
der Familie eingreift.

Die Enzyklika ,,Casti connubii* vom 31. Dez. 1930, das maRgebliche Wort des kirchlichen
Lehramtes in dieser Frage, sagt zu der Moglichkeit einer Sterilisierung durch Staatsgesetz:
,,Die so handeln, vergessen vollig, daR die Familie heiliger ist als der Staat und dal’ die Men-
schen in erster Linie nicht fur die Erde und die Zeit, sondern fiir den Himmel und die Ewig-
keit geschaffen werden ... Die Regierungen haben keine Gewalt tber die Gliedmalien ihrer
Untertanen; sie konnen also die Unversehrtheit des Leibes, wo keine Schuld geschehen ist und

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
2 09.03.2024



wo kein Grund zu einer abschreckenden Strafe vorhanden ist, niemals direkt verletzen oder
antasten, weder aus eugenischen noch aus irgendwelchen anderen Griinden“3,

Eine Toétung kann nur erlaubt sein, wo eine Schuld vorliegt. Das ist der magebende Grund-
satz in dieser Sache. VVon da aus ist auch jede Form der Schwangerschaftsunterbrechung abzu-
lehnen, nicht bloR} die aus ,,eugenischer Indikation*, sondern auch die aus ,,medizinischer In-
dikation®, d. h. wo es die Erhaltung der Gesundheit oder des Lebens der Mutter erfordert. In
der Anwendung des Grundsatzes auf den konkreten Fall, die durch eine bis ins Einzelne ge-
hende Kasuistik geregelt ist, wird zwar eine weitgehende Anpassung an die Umsténde und die
Schwachheit der Menschen versucht, aber nur, soweit dadurch der Grundsatz selbst nicht ver-
letzt wird.

In der genannten Enzyklika heif3t es z. B.: ,,Auch jene Eheleute handeln nicht wider die Natur,
die in ganz natirlicher Weise von ihrem Rechte Gebrauch machen, obwohl aus ihrem Tun in-
folge naturlicher Umstande, seien es bestimmte Zeiten oder gewisse Mangel der Anlage,
neues Leben nicht entstehen kann.* Es ist also erlaubt, die natiirlichen Umsténde zur Vermei-
dung von Nachkommenschaft auszunditzen, sofern man nur selbst nichts dazu getan hat, um
diese Umstande herbeizufiihren. Das Prinzip ist gewahrt — und dal} dabei eine Schwanger-
schaft nicht eintritt oder gar nicht eintreten kann, ist nur Zufall. Auch in der Frage der
Schwangerschaftsunterbrechung gibt es entsprechende Anwendungen des Grundsatzes im
konkreten Fall. Da vom 7. Monat der Schwangerschaft an die Mdglichkeit besteht, daB das
Kind lebensféhig ist, kann im Fall einer schweren Gefédhrdung von Mutter und Kind vom 7.
Monat an eine Friihgeburt eingeleitet werden. Zur Vermeidung der groReren Gefahr wird hier
der Weg der geringeren Gefahr gewahlt. Aber vor dem 7. Monat der Schwangerschaft ist die
direkte Herbeiftihrung eines Abortus in keinem Falle erlaubt; dagegen unter Umstanden eine
indirekte: ist die Mutter lebensgefahrlich krank und kann ihr nur durch ein Heilmittel geholfen
werden, das zugleich auch einen Abortus herbeiftihrt, so ist das erlaubt. Der Tod des Kindes
ist hier nicht direkt gewollt, sondern folgt nur indirekt aus einer fiir die Erhaltung des Lebens
der Mutter notwendigen Mal3nahme, die an sich mit der Schwangerschaft nichts zu tun hat. Es
handelt sich hier, wie die katholischen Moraltheologen sagen, um eine Handlung, ,,die gleich-
zeitig und unmittelbar eine doppelte Wirkung hat, eine gute und eine bdse* — die gute Wir-
kung, die Rettung der Mutter, die gewollt ist, die bdse Wirkung, die Tétung des Kindes, die
aus schwerwiegenden Griinden erlaubt ist.

Der Grundsatz, da3 unschuldiges Leben nicht willentlich getdtet werden darf, ist hier gewahrt,
wenn die Tat auch praktisch der verbotenen Schwangerschaftsunterbrechung aus medizini-
scher Indikation gleichzukommen scheint. Eine solche ist jedoch auf keinen Fall erlaubt, da
sie eine direkte T6tung des Kindes ware. Wie hier alles auf die Wahrung des Grundsatzes an-
kommt, zeigt der in der katholischen Moraltheologie viel verhandelte Fall, wo Mutter und
Kind sterben mussen, weil die Geburt nicht vollzogen werden kann. Die Mutter wére zu ret-
ten, wenn das Kind im Mutterleibe getotet wiirde. Das ist aber nicht erlaubt, obwohl es nur
eine Beschleunigung des Todes beim Kind wére, da dieses ohnehin sterben muR3. Hier wiirde
es sich nicht, wie beim vorigen Fall, um eine Tat handeln, die ,,unmittelbar und zugleich* eine
doppelte, eine gute und eine bdse Wirkung hat, sondern zuerst geschieht die bose Tat, die To-
tung des Kindes, wenn auch zur Rettung der Mutter. Eine direkte Tétung von Unschuldigen
ist aber immer unerlaubt, auch wenn es nur eine Beschleunigung des ohnehin sicher eintreten-
den Todes ware.

Diese Beispiele mogen geniigen, um zu zeigen, wie die katholische Kirche einerseits streng an
ihrem Grundsatz festhélt, andererseits aber diesen durch ihre Kasuistik den Umstanden so

% Denz. 2245/46.
Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
3 09.03.2024



weit wie moglich anzupassen versucht, ohne ihn preiszugeben. Man wird bei allem Unbeha-
gen gegeniber der hier aufgewendeten Spitzfindigkeit nicht sagen kénnen, daf es sich dabei
nur um leere Sophistereien handelt, sondern wird den Ernst anerkennen miissen, der hinter
diesem unerbittlichen Festhalten am Grundsatz steht.

Trotzdem wird die evangelische Ethik hier dem katholischen Weg nicht folgen kénnen. Wir
kénnten sonst einfach das 5. Gebot: ,,Du sollst nicht téten als allgemeingiltige Regel neh-
men, die nun auf die einzelnen konkreten Falle anzuwenden waére, also eine entsprechende
Kasuistik aufstellen wie die katholische Kirche, bzw. deren Kasuistik weithin tbernehmen.
Aber warum geht das eigentlich nicht? Was haben wir gegen eine solche kasuistische Ethik
einzuwenden?

Das Christentum des Neuen Testamentes kennt keine kasuistische Ethik. Diese wird vielmehr
von Jesus bei den Schriftgelehrten und Pharisaern bekampft, weil jene ,,um der Altesten Auf-
sétze willen* das Gebot Gottes selbst tibertreten (Matth 15, 3ff). Die ethische Kasuistik, die
von den Schriftgelehrten entfaltet wurde, um dem Gebot Gottes die allgemeine Anwendung
im konkreten Fall zu sichern, dient also umgekehrt gerade dazu, das Gebot Gottes selbst aul3er
Kraft zu setzen. Das geschieht einmal in der Weise, da man sich an den Wortlaut der VVor-
schrift halt, um sich dadurch dem zu entziehen, was das Gebot tatsdchlich meint, wie Jesus
etwa in der groRRen Rede gegen die Phariséder Matth 23 oder in den Antithesen der Bergpredigt
zu den Geboten der Alten sagt. Das braucht keineswegs bdse Absicht der Betreffenden zu
sein, sondern liegt im Wesen der Sache: Eine kasuistische Moral kann unmaglich alle vor-
kommenden Félle berlcksichtigen, genauso wenig wie irgend ein Rechtsgesetz. Der prakti-
schen Anwendung bleibt immer noch ein Spielraum Uberlassen, der vom Handelnden selbst
ausgefullt werden muf, die sog. ,,Lucken im Gesetz*. Hier ist die Versuchung fiir den unter
dem Gesetz Stehenden UbergroR, dal er, anstatt diese Liicken im Sinne des Gesetzgebers zu
schlie3en, durch diese Licken sich dem Gesetz entzieht. So kann die Kasuistik wohl ein ge-
wisses MindestmaR an Gesetzeserfullung garantieren, also beachtliche padagogische Erfolge
erzielen. Sie fordert aber auf der anderen Seite geradezu die Heuchelei heraus, d. h. eine blof3
buchstabenmaéBige, dulerliche Gesetzeserfillung.

Mit dieser Kritik ist aber noch nichts Entscheidendes gegen die Kasuistik gesagt. Gewil liegt
immer der Verdacht nahe, dal’ der Handelnde und auch der kasuistische Gesetzeslehrer selbst
sich der Licken des Gesetzes in dieser unerlaubten Weise bedienen. Das Unbehagen, das wir
gegeniber der mit dieser Kasuistik notwendig verbundenen Spitzfindigkeit haben, kommt aus
eben diesem Mif3trauen. Aber dieser Verdacht kann auch unbegriindet sein. Wir kdnnen ihn z.
B. den einzelnen Katholiken gegentiber gelegentlich haben, aber wir haben kein Recht, auch
dem ganzen Unternehmen der kasuistischen katholischen Moraltheologie dieses Mif3trauen
entgegenzubringen. Dasselbe gilt fur die ethische Kasuistik des nachexilischen Judentums.
Dall man dort unter den Frommen gewillt war, die Liicken im Gesetz nicht etwa als Ausflucht
zu benutzen, sondern sie im Sinne des Gesetzgebers zu schlielen, zeigt am eindricklichsten
das Verhalten der Frommen in den Makkab&erkriegen (z. B. 1. Makk 2, 31 ff). Wir haben
auch kein Recht zu der Annahme, daB in den Phariséern und Schriftgelehrten zur Zeit Jesu
von diesem Eifer um Gottes Gesetz nichts mehr vorhanden gewesen ware.

Wenn Jesus ihnen trotzdem den VVorwurf macht, dal? sie um ihrer Kasuistik willen das Gebot
Gottes selbst tbertreten, so ist damit nicht der subjektive Ernst ihrer Gesetzesfrommigkeit an-
gegriffen. Es ist vielmehr gesagt, dal das Gebot Gottes nicht in dieser Weise als Prinzip oder
allgemeine Regel in eine Kasuistik eingeht, so dal’ dann einfach aus dieser Kasuistik abzule-
sen ware, was flr jeden konkreten Fall der Wille Gottes ist. Wird das trotzdem getan, so wird
der wirkliche Wille Gottes flr diesen bestimmten Fall verfehit.

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
4 09.03.2024



Kehren wir wieder zur katholischen Ethik zurtick. Aus dem géttlichen Gebot: ,,Du sollst nicht
toten* wird das ethische Prinzip von der Unantastbarkeit des Lebens. Gewil8 wird auch der
Katholik dabei nicht vergessen wollen, dal3 es der dreieinige Gott ist, der dieses Gebot gege-
ben hat und uns in ihm gegenbertritt. Aber er kann davon mindestens einmal vorldaufig abse-
hen, weil er den Inhalt des Gebotes auch in dem Naturrecht wiederzufinden meint, das tberall
dem Recht und der Sittlichkeit der Menschen als letzter Malistab zugrunde liegt. Das Recht
des einzelnen Individuums auf das Leben ist tatsachlich die erste VVoraussetzung alles recht-
lich geordneten menschlichen Zusammenlebens. Das wird grundsétzlich nirgends bestritten,
wie es auch praktisch da und dort mit dem Schutz dieses Rechtes aussehen mag, weshalb man
von einem natdirlichen Gesetz der Unantastbarkeit des Lebens reden kann.

Uber diesem Naturgesetz steht das ewige Gesetz Gottes, das, wie das 5. Gebot zeigt, in dieser
Sache mit dem Naturgesetz inhaltlich zusammenfallt. Diese Ubereinstimmung ist keine zufal-
lige, denn das Reich des natirlichen Seins ist Schopfung Gottes. Wenn es auch gefallene und
darum vergangliche Schopfung ist, so hat es doch in seinem verganglichen Sein Anteil an
dem ewigen Sein Gottes. Wenn auch die menschliche Vernunft durch die Siinde verdunkelt
ist, so hat doch der Mensch als verninftiges Lebewesen Anteil an der Vernunft Gottes. Wie
die katholische Metaphysik diesen Zusammenhang naher begriindet als eine Analogie des
gottlichen und menschlichen Seins, brauchen wir hier nicht naher zu begriinden. Fir unsere
Frage genugt es festzustellen, dall zwischen dem natirlichen und dem géttlichen Sein ein sol-
cher Zusammenhang besteht, dal} das Naturgesetz als eine Einwohnung des ewigen Gesetzes
Gottes im Sein der vernuinftigen Kreatur betrachtet werden kann.

Gott ist als Schopfer so in diese Seins- und Gesetzesordnung einbezogen, dal er ihr selbst
nicht mehr frei als autonomer Gesetzgeber gegenubersteht. Er selbst ist an diese Ordnung ge-
bunden und sein Wille kann gar nichts anderes sein, als was diese Ordnung ausweist. Wer
also nach dem Willen Gottes inbezug auf das sittliche Verhalten der Menschen fragt, kann das
in gar keiner anderen Weise tun, als indem er diese Ordnung befragt. Das geschieht in der
Weise, dal? alle menschlichen Gebote und Gesetze, die mir begegnen — also in unserem Fall
das Sterilisationsgesetz mit allen seinen schon eingetretenen und noch zu erwartenden Weite-
rungen —, am Naturgesetz kritisch geprift werden und so der Wille Gottes festgestellt wird.
Der Dekalog, das Gesetz Mosis, hat dabei nur die Aufgabe, wieder an das Naturgesetz zu er-
innern und es einzuscharfen. Dieses Gesetz ist freilich nur das Grundprinzip, das den Anwen-
dungsbestimmungen fur den konkreten Fall unterliegt, wie sie in der kasuistischen Auslegung
der Moraltheologie, die bestimmte Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes kommentiert,
autoritativ vorliegt.

Der Mensch wird hier also nicht vor eine Glaubensentscheidung im einzelnen Akt des sittli-
chen Handelns gestellt. Er hat sich nur ein fir alle Mal fur die Anerkennung dieser Ordnung
zu entscheiden. Innerhalb dieser Entscheidung gibt es keine freie Tat mehr, sondern nur noch
die Anpassung der feststehenden Ordnung an den gegebenen Fall mit Hilfe der vorgegebenen
Kasuistik.

Die katholische Kirche kennt freilich auch noch ein Handeln, das frei ist von dem &ul3eren Ge-
setz: das Handeln aus dem Gesetz der Liebe. Hier ist der durch die Liebe geformte Glaube das
Gesetz des Handelns. Der durch die Gbernattrliche Gnade erfiillte Mensch handelt nicht mehr
nur pflichtmaRig, sondern ist durch die ihm eingegossene Gnade sich selbst Gesetz. Aber auch
das bedeutet nicht etwa eine Freiheit vom Naturgesetz. Dieser Glaubige kann wohl in der
Kraft der tUbernatiirlichen Gnade freiwillig verzichten auf das, was ihm nach dem Naturgesetz
zustehen wirde, also etwa im Fall der Erbkrankheit auf das Recht auf Ehe und Kinderzeugung
— ebenso wie es der aus anderen Griinden im Z6libat Lebende tut —, aber er kann diese Na-
turordnung dadurch nicht selbst antasten wollen. Wer zu dieser freiwilligen Erhebung lber die

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
5 09.03.2024



Naturordnung durch die Gnade nicht imstande ist, darf auf keinen Fall durch einen Eingriff in
das Naturgesetz dazu gezwungen werden, wie das bei der Sterilisation der Fall wére.

Kommt es zu diesem freiwilligen Verzicht mit Hilfe der tbernatirlichen Gnade nicht und
werden dadurch erbkranke Kinder geboren, so erinnert die Enzyklika ,,Casti connubii® — wie
wir hoérten — daran, ,,dal die Menschen in erster Linie nicht fir die Erde und die Zeit, son-
dern fur den Himmel und die Ewigkeit geschaffen werden*. Diese AuRerung ist keineswegs
eine leere Ausflucht, sondern sie muf3 in ihrer Positivitat gehort und verstanden werden. Sie
will sagen, dal der durch seine Belastung bei der Erflllung seiner irdischen Aufgaben behin-
derte Mensch damit nicht aus der gottlichen Seinsordnung herausfallt, die ja Himmel und
Erde zugleich umfalt. Eben weil beide nicht auseinanderfallen, vielmehr der Mensch mit sei-
nem Eintritt in das Reich der Natur schon den Stufenweg der himmlischen Erlésungsordnung
betritt, wirkt dieses Eingeordnetsein in die Erlésungsordnung auch wieder zurtick oder schon
voraus — es ist gleichgultig, wie man hier sagen will — auf sein Dasein im Reich der Natur
und macht dieses auf jeden Fall sinnvoll, eben im Sinn des Teilhabens an der Gott und Welt
umfassenden Seinsordnung. Es kann daher kein ,, lebensunwertes Leben ““ geben.

\on hier aus wird noch einmal besonders deutlich, daf die Unerbittlichkeit, mit welcher die
katholische Kirche an den Grundprinzipien des Naturrechtes festhalt, keineswegs als dialekti-
sches Rickzugsgefecht verstanden werden darf. Die Kirche weil sich hier gar nicht in der
Verteidigung, sondern sie ruft die Welt zu der absolut gultigen gottlichen Ordnung zurtck, in
der allein das Heil der Welt liegt. Wie soll der Mensch gegen diese Ordnung streiten kénnen,
nachdem Gott selbst an sie gebunden ist und ihr gegentiber keine Frage mehr frei hat?

Freilich muR hier auch gesagt werden, wenn man auf die Praxis der katholischen Kirche sieht,
dal? diese Starke zugleich auch ihre Schwdche ist. Trifft die katholische Kirche mit ihren aus
dieser Ordnung abgeleiteten sittlichen Forderungen auf Verhéltnisse, die eine Durchfiihrung
nicht moglich oder nicht opportun erscheinen lassen — etwa ein entgegenstehendes Staatsge-
setz, wie bei der Sterilisation —, so kann sie zwar nicht ihre sittlichen Ordnungen éndern,
aber ihre Glaubigen von deren Einhaltung praktisch suspendieren. Die Kirche wird nie auf
eine grundsétzliche Forderung verzichten, aber sie wird sich die geeignete Zeit vorbehalten,
sie geltend zu machen. Und sie hat auf jeden Fall mehr Zeit und kann darum immer langer
warten als ihre Gegner. Das gibt ihr in der Vertretung ihrer sittlichen Ordnung eine einzigar-
tige Beweglichkeit und Zahigkeit, fihrt aber hart heran an jene Unterscheidung von Theorie
und Praxis, bei der die faktische Geltung des goéttlichen Gebotes, bei aller Unerbittlichkeit in
der Theorie, praktisch aufgehoben ist.

Geht die evangelische Ethik an die uns gestellten Fragen heran, so tut sie es, ohne tber eine
solche Gesetzesordnung zu verfligen. Sie wird also — das muf von vornherein gesagt werden
— auch keine solchen direkten und von jedermann ablesbaren Antworten geben kénnen, weil
sie nicht Uber den Willen Gottes verfligt. Wir haben es nicht mit einer vergéttlichten Seins-
und Gesetzesordnung zu tun, sondern mit Gott selbst. Darum kdnnen wir nicht ausgehen von
einer Theorie Uber die Heiligkeit des Lebens, sondern haben zu fragen, was Gott von uns will.
Denn nicht das Leben ist heilig, sondern allein der Wille Gottes.

Dieser Wille Gottes begegnet uns in seinem Wort, nicht so, dal} aus diesem irgend ein be-
stimmtes Gebot herausgezogen und als Prinzip einer Kasuistik verwendet wird, sondern in-
dem es uns gegenubertritt in der Verkindigung und den freien Gehorsam des Glaubens ver-
langt. Gott tritt uns entgegen als der Schopfer unseres Lebens. Dadurch wird unser Leben
nicht heilig; es ist als Leben des gefallenen Menschen unheilig genug. Wir bekommen
dadurch auch nicht ein Recht auf unser Leben, denn wir haben mit unserer Siinde den Tod
verdient. Das Leben ist auch nicht unantastbar, denn Gott kann es als Opfer von uns ver-

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
6 09.03.2024



langen. Heilig ist in all dem nur der Schopfer und nicht das Geschopf. Deshalb ist die Tatsa-
che, dal® wir als Menschen leben, ein Akt der Gnade Gottes und keine Naturerscheinung. In-
dem Gott mit mir als einem dem Gericht verfallenen Stinder noch redet, erkennt er mich an als
lebendig. Und indem er etwas von mir will, gebietet er mir zu leben. So tréagt allein das
Schopferwort Gottes mein Leben durch seine Verheiung und sein Gebot. Dieses Gebot des
Schopfers, das mir zu leben gebietet, ist zugleich auch das Gebot Christi, das mich zum Leben
begnadigt, indem es den Tod als Strafe von mir nimmt. Es ist aber zugleich auch das Gebot
des Heiligen Geistes, durch das ich als begnadigter und gerechtfertigter Stinder das Wort Got-
tes vernehme, das mich als Geheiligten leben heil3t. Es ist der dreieinige Gott, der mich Gber
dem Abgrund des Nichts als creatio ex nihilo nicht nur ins Leben gerufen hat, sondern in die-
sem Leben jeden Augenblick erhalt.

Indem ich mir das gesagt sein lasse, erkenne ich das Leben jedes Menschen als im Willen
Gottes begrundet und lerne, Ehrfurcht zu haben vor diesem Leben. Der Wille zum Leben ist
darum gut, freilich nicht schon als solcher, sondern dadurch, daB ich mein Leben so lebe, wie
der Schopfer es haben will. Ich darf darum nicht willkirlich mit diesem Leben umgehen, in-
dem ich Selbstmord begehe. Ich darf auch nicht fahrlassig mit ihm umgehen, indem ich es in
Gefahr bringe, ohne dal? ein bestimmtes Gebot Gottes dieses Opfer meines Lebens von mir
verlangt.

Zu diesem von Gott gebotenen Willen zum Leben gehort auch der Wille zur Gesundheit. Das
Leben soll in der Kraft gelebt werden, die es erlaubt, alle seine Mdglichkeiten zu betatigen.
Und weil es eine Trennung von Leib und Seele nicht gibt, der Mensch vielmehr nach Leib,
Seele und Geist eine Einheit ist, gehort zu diesem Willen zum Leben der Gebrauch all der
Mittel, die das Leben gesund erhalten, vom Sport tber die Hygiene bis zum Gebrauch der
arztlichen Wissenschaft. Das bedeutet kein Gesundseinwollen um jeden Preis. Wir kénnen
nicht vergessen, dal} mit der Stinde und dem Tod auch die Krankheit in die Welt gekommen
ist als eine Erinnerung an unseren Abfall von Gott. Und darum kann Gott von uns auch ver-
langen, dal? wir ihm in Leiden und Schwachheit dienen, so wie es zu Paulus gesagt wird: ,,LaR
dir an meiner Gnade geniigen, denn meine Kraft ist in den Schwachen méchtig* (2. Kor 12,
9). Aber dal? das auf der anderen Seite keine Gleichgultigkeit gegenuiber der Krankheit bedeu-
ten kann, zeigen uns schon die Heilungswunder Jesu als Zeichen des nahe herbeigekommenen
Gottesreiches. Damit ist die Bejahung des Willens zur Gesundheit nicht nur von der Schop-
fung her, sondern auch von der Auferstehungshoffnung her geboten.

Wenn ich meinen Willen zum Leben vom Gebot des Schopfers her verstehe, so ist damit zu-
néchst mein individuelles Leben gemeint. Ich soll mein Leben leben. Aber durch den mir ge-
botenen Gehorsam gegen Gott ist diesem Sichselbstbehaupten auch seine Schranke gesetzt:
fiir Gott muB ich leben, und das kann fiir mich ebenso Bereitschaft zur Behauptung wie zur
Preisgabe meines Lebens bedeuten. Es gibt aulRer und neben mir geschopfliches Leben, dem
ich dadurch solidarisch verbunden bin, daB es in demselben Verhéltnis zum Schopfer steht,
wie mein eigenes Leben.

Der fremde Willen zum Leben, der mir im Né&chsten begegnet, begrenzt meinen eigenen Le-
benswillen. Ich bin zwar nicht diesem fremden Lebenswillen verantwortlich, wohl aber dem
Willen Gottes, der auch dieses andere Leben geschaffen hat. Und indem er uns nebeneinander
geschaffen hat als solche, die in ihren Lebensbetatigungen aufeinander angewiesen sind, be-
deutet mein Tun oder Unterlassen fortwahrend Férderung oder Hemmung jenes fremden Le-
benswillens. Entweder geschieht dies im Namen und Dienst des Schopfers, oder aber in mei-
ner eigenen Anmafung und Willkir. In Ehrfurcht vor dem Leben handeln kann also nicht hei-
Ren, meinen eigenen Lebenswillen ungehemmt betdtigen, sondern so handeln, daf3 ich vor
Gottes Gebot mich verantwortlich weil3 fur das, was mein Tun und Lassen dem fremden

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
7 09.03.2024



Leben gegeniiber bedeutet.

In dieser Lage sind uns nun bestimmte Gebote Gottes gegeben, die uns durch sein Wort ver-
kiindigt werden. Da ist einmal der Dekalog mit seinem ,,Du sollst nicht téten“! Da ist Jesu
Auslegung dieses Gebotes in der Bergpredigt, das vom Leben des Nachsten spricht mit sei-
nem auf uns gerichteten Anspruch; da ist immer wieder die Erinnerung an unsere Pflicht ge-
gen unsere ,,geringsten Bruder* in den Reden und Gleichnissen Jesu; und da sind allerlei
Mahnungen der Apostel, die ebenfalls konkrete Gebote enthalten. Alle diese biblischen Impe-
rative, die jeweils in einer bestimmten Lage gesagt sind, kdnnen wir aber nicht einfach in un-
sere Situation Ubernehmen. Sie sind nicht Offenbarung des Willens Gottes selbst, sondern
Zeugnisse von dem, was dort und damals Gottes Wille war. Das schlief3t ihre biblizistische
Verwendung als allgemeine ,,Moralwahrheiten aus. Indem sie uns als solche Zeugnisse ver-
kiindigt werden, rufen sie uns auf, in unserer Lage ebenfalls nach dem Gebot Gottes zu fra-
gen. Durch diese Zeugnisse der alt- und neutestamentlichen Gebote der Gottes- und Néchsten-
liebe ist noch nicht das wirkliche Gebot Gottes in unserer Lage gegeben, wohl aber sehr deut-
lich gesagt, auf was wir zu achten haben, um das Gebot fiir uns zu finden. Es wird dann sehr
oft geschehen, daR dieser und jener biblische Imperativ in seinem Wortlaut zu dem auch uns
konkret treffenden Gebot wird; es wird je und je auch so sein, dalR das Gebot fur uns hier und
jetzt anders lautet.

Dieses Fragen nach dem Willen Gottes geschieht in der Gemeinschaft der Kirche Christi, d. h.
im gegenseitigen Fragen und Sichfragenlassen, mit dem wir einander an Hand der biblischen
Zeugnisse unter das wirkliche Gebot Gottes rufen. Es geschieht im Vertrauen auf das eine
Wort und den einen Geist, der allein die Gewahr dafur gibt, da Gott auch uns heute sein Ge-
bot geben will. Es geschieht also im Gebet darum, dal unser Tun mit dem Ja Gottes zusam-
menfallt. Und wo wir dann handelnd uns entscheiden, da geschieht es in der Gewil3heit des
Glaubens, der mit Luther ,,ein Trauen und Wagen des Herzens* inbezug auf Gott ist, also in
einem Handeln, in dem wir unseren eigenen Willen an das Gebot Gottes wagen, weil wir
glauben, dal3 er zur Stelle ist. Daraufhin, dal} uns das Wort Gottes gesagt ist und wir es uns
haben sagen lassen durch den Heiligen Geist, daraufhin glauben wir und hat unser Glaube die
felsenfeste GewiR3heit, daB er recht handelt und das eine und bestimmte Gebot Gottes fur die-
sen konkreten Fall erkannt hat und ihm gehorcht. ,,Denn alles, was nicht aus dem Glauben
geht, ist Sunde* (Rom 14, 23).

Wenn wir demnach auch nicht allgemein zu den Fragen von Sterilisation und Lebensvernich-
tung reden kénnen, sondern nach dem Gebot Gottes jeweils in einer bestimmten Situation fra-
gen missen, so kdnnen wir doch zunachst einmal allgemein Stellung nehmen zu dem, was
man heute ,,lebensunwertes Leben* nennt. Denn dieser Erscheinung gegendiber sind wir alle in
derselben Lage. — Wir haben im Dasein solchen Lebens ein aufgerichtetes Zeichen zu sehen,
das uns an die Stinde der Welt erinnert, wobei es gleichgdltig ist, ob im Einzelfall ein Zusam-
menhang zwischen Siinde und Krankheit sichtbar ist oder nicht. Der judischen Auffassung
von dem Zusammenhang von Sunde und Krankheit, wie sie etwa in der Frage der Jiinger an-
gesichts des Blindgebornen (Joh 9, 1ff) zum Ausdruck kommt, ist die christliche entgegenzu-
setzen, wie sie Jesus etwa an dem Opfer der Galil&der und dem Fall des Turmes von Siloah auf
zeigt: ,,Wenn ihr euch nicht bessert, werdet ihr alle auch also umkommen* (Luk 13, 1-6)*. Wir
haben diese Krankheit in der Solidaritat der Schuld mitzutragen, wobei es wieder gleichgdiltig
ist, ob ein Zusammenhang von Erbe und Krankheit festzustellen ist, denn keiner weiR3, ob die
Krankheit der Welt, die Stinde, nicht morgen an ihm auf dieselbe Weise zum Ausdruck
kommt; und jeder muR bekennen, dal3 es Gottes unverdiente Gnade ist, wenn das nicht

4Vgl. auch die Heilung des Gichtbriichigen, Matth 9, 1-8.
Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
8 09.03.2024



geschieht.

Wir kénnen solches Leben auch darum nicht ,,lebensunwert* nennen, weil es uns nicht nur als
Symptom jener Krankheit der Welt begegnet, sondern weil uns in den ,,geringsten Briidern*
Christus selbst begegnen will: Wir sollen an ihm, in seinem Ertragen und in seiner Pflege die
Barmherzigkeit lernen, auf die Gottes Barmherzigkeit gegen uns Siinder uns weist. Wer be-
hauptet, dal} es ,,barmherziger* sei, das Leiden solcher Menschen abzukdirzen, der muf3 sich
fragen lassen, ob er etwa aus Barmherzigkeit so redet und handelt, oder nicht einfach deshalb,
weil er nicht durch dieses Leiden an die Krankheit der Welt, d. h. an seine eigene Lage als
Mensch erinnert sein will.

Wir kdnnen ferner darum nicht von ,,lebensunwertem Leben‘ reden, weil auch solches Leben,
genauso wie jedes andere, unter der Auferstehungshoffnung steht, wofur die Heilungswunder
Jesu als Zeichen des hereingebrochenen Gottesreiches Zeugen sind®.

Vor allem ist festzuhalten, dal3 schon jedes Reden von ,,lebensunwertem Leben* und nicht erst
die entsprechende Tat eine Ubertretung des 5. Gebotes ist — in genauer Parallele zu der Aus-
legung Jesu in der Bergpredigt, Matth 5, 21-26 — und daf? schon der so Redende das Faktum
gegen Gottes Willen umdeutet und ihm seine zeichenhafte Bedeutung nimmt.

Kann all das aber nun heif3en, daR wir willentlich dazu beitragen dirfen, solches belastete Le-
ben zu zeugen, da es doch nicht ,,lebensunwert* ist? Das ist eine Frage, die zuné&chst immer
einen bestimmten Einzelnen, also einen bestimmten Erbkranken angeht. Dieser ist durch seine
Zeugungsfahigkeit Werkzeug des gottlichen Schopfungsaktes. Damit ist ihm aber nicht gebo-
ten, diese Gabe einfach zu betatigen ohne eigene Entscheidung. Wenn er Kinder zeugt, tut er
es in Verantwortung vor dem Schopfer, dem sie gehdren. Er kann es aber auch in derselben
Verantwortung unterlassen missen, da er die Krankheit der Welt nicht bewu(3t vermehren und
damit das zu erwartende Kind und seine Mitwelt nicht belasten darf. Eben die ihm gebotene
Ehrfurcht vor dem Leben wird ihn in gewissen Féllen zu diesem Verzicht verpflichten. Da
Gott ihm die freie Entscheidung, seinen Willen zu tun oder ihn zu verfehlen, belassen hat,
muB er im Glauben diese Entscheidung vollziehen, mit der er sich fr oder gegen den jetzt
ihm konkret geltenden Willen Gottes entscheidet. Kommt er zu der Erkenntnis des Glaubens,
dafl’ ihm der Verzicht auf Kinder geboten ist, und kann er diesen Verzicht nicht anders durch-
flhren, als indem er sich sterilisieren 1aRt — weil vielleicht seine Krankheit ihn zeitweise un-
zurechnungsfahig macht —, so kann er, indem er es tut, dem Willen Gottes fiir ihn entspre-
chen. Er wird sich dabei freilich auch fragen missen, ob es Gottes Wille sein kann, dal? er die-
sen Ausweg wabhlt, der auf alle Félle die Gefahr der Unzucht fur ihn vergroRert. Kommt er
trotzdem im Glauben zu der GewiBheit, dal} das der ihm gebotene Weg sei, so wird dieser
Glaube das Bekenntnis seiner Schwachheit und damit die Bitte um die rechtfertigende Gnade
einschlieBen, damit sie ihn auf dem Weg der Heiligung festhalte.

Wird diese Entscheidung nicht dem Glauben des Einzelnen tberlassen, wie es bei der Sterili-
sation durch Staatsgesetz der Fall ist, so ist der Gesetzgeber zu fragen, wie er es vor dem Ge-
bot des Schopfers verantworten will, diese Entscheidung dem Einzelnen abzunehmen, vor al-
lem in den Féllen, wo dieser sie durchaus féllen kénnte. Er hat damit die Ehrfurcht vor dem
Leben, in diesem Fall dem Leben des Sterilisierten, verletzt, indem er diesen aus der verant-
wortlichen Entscheidung vor Gottes Willen léste. Auch in den Fallen, in denen der Erbkranke
zu einer solchen Entscheidung nicht fahig ist, ware der Gesetzgeber zu fragen, ob er die Ver-
antwortung etwa fir die durch die Sterilisation geférderte Unzucht tragen kann und die

5 Vgl. dazu die Antwort Jesu an die Jiinger: ,,Es hat weder dieser gesiindigt noch seine Eltern, sondern auf daf3

die Werke Gottes an ihm offenbar wiirden®, Joh 9, 3.
Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
9 09.03.2024



Gesellschaft mit dieser belasten darf. Und er wird sich nicht damit rechtfertigen kdnnen, daf3
er eben das kleinere Ubel wahle, denn es handelt sich darum, ob es vor Gott das kleinere Ubel
ist, wenn Menschen durch die Unzucht zugrunde gehen oder wenn sie krank sind.

All das gilt auch fur die Unterbrechung der Schwangerschaft aufgrund eugenischer Indika-
tion, die als Spezialfall der Sterilisation zu betrachten ist. Aber es ist nicht nur in dem Sinn ein
»opezialfall“, daB die Stellungnahme zur Sterilisation hier blo sinngemé&l abzuwandeln wére
— diese Konsequenz aus einem Prinzip kann es ja in der evangelischen Ethik nicht geben —,
sondern es ist hier eine neue besondere Lage dadurch geschaffen, daR das vermutlich erb-
kranke Leben schon lebt.

Der Gesetzgeber tragt diesem Unterschied dadurch Rechnung, daB er hier einen Eingriff nur
im Einverstandnis mit der Mutter vornimmt. Es bedeutet jedenfalls einen untberhérbaren Un-
terschied in der Dringlichkeit des Angesprochenwerdens durch das Gebot ,,Du sollst nicht t6-
ten®, ob uns das biblische Zeugnis in einer Lage trifft, in der wir erst vor der Frage stehen, die
Zeugung eines menschlichen Lebens zu unterlassen, oder ob es sich darum handelt, schon ge-
zeugtes Leben zu toten. Der Unterschied liegt nicht zuletzt auch darin, dal3 die beispielhafte
Bedeutung unseres Handelns im letzteren Fall besonders folgenschwer sein kann. Das kann
uns aber nur zu erhohter Gewissenhaftigkeit des Fragens nach Gottes Willen veranlassen. Un-
ter dieser Voraussetzung wird man dann sagen kénnen, daf3 hier dieselben Gesichtspunkte wie
bei der Entscheidung fur die Sterilisation zu erwagen sind.

Anders ist die Lage bei der Schwangerschaftsunterbrechung aufgrund medizinischer Indika-
tion. Hier handelt es sich um den Fall der Notwehr, der zur Klarung des Problems mit der Si-
tuation verglichen werden kann, in der zwei Schiffbriichige auf dem Ozean treiben auf einer
Planke, die nur einen tragen kann. Auch in einem solchen Fall der Notwehr ist derjenige, der
um sein Leben zu retten den anderen totet, noch nicht ohne weiteres gerechtfertigt, da er sich
die Frage stellen lassen muB, ob sein Leben wertvoller ist als das des anderen. Hat im vorlie-
genden Fall der Arzt zu entscheiden, so wird er nicht umhin kénnen, das Leben der Mutter
dem des Kindes vorzuziehen. Hat die Mutter selbst zu entscheiden, so wird fir sie die Lage
jedenfalls nicht so fraglos sein. Es wird aber doch schwer einzusehen sein, worin sie als Gebot
Gottes sehen konnte, sich selbst fiir das Leben des ungeborenen Kindes zu opfern.

Auf jene Frage der Notwehr lassen sich alle tibrigen Falle zuruckfihren, in denen es sich da-
rum handelt, belastetes oder unerwiinschtes Leben zu vernichten, wobei aber streng darauf zu
achten ist, dal3 es sich wirklich um einen echten Fall der Notwehr handelt, d. h. um jene Situa-
tion, wo notwendig der eine oder der andere von der Planke herunter muB. Solange es sich nur
darum handelt, dem einen durch die Beseitigung des anderen bessere Lebensbedingungen zu
verschaffen und diese Beseitigung mit anderen Griinden zu rechtfertigen gesucht wird — also
der Minderwertigkeit des anderen 0. & —, ist der echte Fall der Notwehr nicht gegeben. Die
Tatsache, daR die Unterhaltung und Pflege jener Lebensuntiichtigen einen wirtschaftlichen
Aufwand fordert, der den Gesunden abgeht, kann ihre Vernichtung noch nicht rechtfertigen.

Das ware bloR dann der Fall, wenn ausgegangen werden durfte von der Gesundheit als
Hochstwert, sei es die Gesundheit des Einzelnen oder die des Volkes. Das ist aber, wie wir sa-
hen, dadurch ausgeschlossen, daR wir es mit dem Gebot des Schopfers zu tun haben und nicht
mit einem Hochstwert menschlicher Wertskalen.

Der Fall echter Notwehr wére erst dann gegeben, wenn die Versorgung jener Lebensuntiichti-
gen fiir die Ubrigen nicht bloB eine Beeintrachtigung ihres Lebenswillens bedeuten wiirde, die
sie auf sich nehmen muften, sondern wenn diese Beeintréchtigung ein solches Mal} annehmen
wiurde, dal’ das Leben der Gesunden dadurch eindeutig infrage gestellt ware. Ein Fall von der

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
10 09.03.2024



Eindeutigkeit, wie sie hier notig ware, ist in der Geschichte kaum zu finden, weshalb wir ihn
zur Kléarung der Probleme konstruieren wollen. Nehmen wir an, dal} die Verteidiger von La
Rochelle in den Hugenottenkriegen durch die Lebensmittelknappheit vor der Wahl standen,
entweder sofort zu kapitulieren oder aber durch die Totung der unter ihnen befindlichen Le-
bensuntiichtigen den Ubrigen die Mittel zu verschaffen, den Kampf noch einige Zeit fortzuset-
zen mit der Hoffnung, ihn dadurch vielleicht zu gewinnen. Kdnnte es da, im Blick auf die von
ihnen vertretene Sache, ein Gebot Gottes sein, das letztere zu tun? Die ethische Besinnung
héatte hier Folgendes zu bedenken: Zundchst hétte die Fihrung dem Gbrigen Volk diese ge-
plante Malinahme bekanntzugeben, da jedermann wissen mdif3te, welchem Umstand er die Er-
haltung seines Lebens verdanken wiirde und dazu sich selbst verantwortlich entscheiden muR-
te. Weiter miRte sich die ethische Besinnung angesichts dieser Frage auf eine nochmalige
Uberprifung des Kriegszieles erstrecken. Es miiRte ein bestimmtes Gebot Gottes vorliegen —
nicht nur eine Erlaubnis —, den Krieg auch unter diesen veranderten Umsténden fortzufihren,
weil die von Gott gebotene Verfolgung des Kriegszieles das fordert. Ist es denkbar, daf jene
Hugenotten, die um die Geltung von Gottes Wort kdmpften, aus eben diesem Wort durch den
Heiligen Geist ein solches Gebot Gottes empfangen hatten? Héatten sie nicht vielmehr zu der
Erkenntnis kommen mdissen, daR Gott eine Fortsetzung des Kampfes um diesen Preis nicht
wollen kann?

Wir haben versucht, einen relativ ,,reinen‘ Fall der Notwehr zu konstruieren. Es ist kaum
denkbar, da — besonders hinsichtlich des Kriegszieles, das hier von entscheidender Bedeu-
tung ist — ein Fall eintreten kdnnte, der im Glauben anders entschieden werden konnte.
Wiirde ein entsprechender Fall bei uns heute eintreten, so ware die Sache fr die ethische Be-
sinnung dadurch von vornherein anders, weil man die zu Tétenden ja ohnehin fir ,,lebensun-
wert“ halten und darum gar nicht wirklich nach Gottes Willen fragen wiirde. Damit ware in
jedem Fall ausgeschlossen, dal3 man sich fur eine solche Tétung auf den Willen Gottes beru-
fen konnte. — Fur alle noch zu erwégenden Maoglichkeiten ist jedenfalls das zu sagen, daf}
uber alle diese Fragen nur dann in ethischer Verantwortung geredet werden kann, wenn irgend
jemand da ist, der fir eine solche T6tung nicht nur vor Gott sich verantwortlich weil3, sondern
der auch bereit und imstande ist, diese Verantwortung vor den Mitmenschen zu ibernehmen,
d. h. sich nach seinem Einverstandnis mit dem Gebot des Schopfers fragen zu lassen. Wére
das nicht der Fall und wiirde eine solche Tétung unter dem Schutz der Anonymitat geschehen,
so muf von vornherein jede Mdoglichkeit bestritten werden, dal3 das aufgrund von Gottes Ge-
bot geschehen sein konnte. Tritt dieser Fall ein, so hat die Kirche, welche das Gebot Gottes zu
bezeugen hat, allen Beteiligten gegeniiber die Pflicht zu solchem Zeugnis. Beteiligt sind hier
alle fur die betreffenden Kranken unmittelbar VVerantwortlichen, also Angehdérige, Anstaltslei-
ter, Vormiinder, Arzte und Pflegepersonal, denen die verbindliche Weisung zu geben ist, da
sie an der Beseitigung der Kranken in keiner Weise mitwirken durfen, auch nicht passiv durch
deren Auslieferung. Beteiligt sind die Exekutivorgane, deren Verantwortlichkeit infolge jener
Anonymitét zweifelhaft sein kann. Fur sie ist das Zeugnis der Kirche an die verantwortliche
Staatsgewalt zu richten, welche diese Anonymitét zuléfi3t oder schitzt, um die Obrigkeit zum
Gebot des Schopfers zuriickzurufen. Beteiligt ist hier aber auch die ganze Gemeinde, die nicht
nur durch die entsprechenden Taten in ihrem Gewissen verwirrt, sondern vor allem durch das
Reden vom ,.lebensunwerten Leben* in ihrem Glauben aufs stérkste angefochten ist. Darum
sind die Pfarrer nachdriicklich hinzuweisen auf ihre seelsorgerliche Pflicht gegeniber dieser
Bedrohung des Glaubens der Gemeinde und zu unerschrockenem Zeugnis zu ermahnen. Auf
die in der Gemeinde vorhandene Entrustung sollte dabei nicht abgehoben werden. Sie ist 1.
langst nicht Gberall vorhanden, 2. selten eindeutig christlich begriindet und wird sich 3. durch
eine vermutlich bald einsetzende Propaganda rasch verlieren. Die Aufgabe des Pfarrers ist
vielmehr, jede Gelegenheit der Wortverkindigung in Seelsorge, Predigt, Grabrede und Jugen-
dunterweisung zu benutzen, um auf das aufgerichtete Zeichen hinzuweisen, das uns im Dasein
solchen belasteten Lebens begegnet und uns an die Stinde der Welt erinnert und zur

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
11 09.03.2024



Barmherzigkeit gegen die ,,geringsten Briider® mahnt. Dabei muf3 auch zur Buf3e gerufen und
gesagt werden, dal3 die Christenheit selbst mitschuldig ist an dem heutigen Reden und Han-
deln: Sie hat nur zu gern und auch sehr oft ohne Not Gebrauch gemacht von der Maglichkeit,
die betreffenden Kranken in einer Anstalt unterzubringen, und ihr Mitleiden auf das Beitrag-
zahlen bei der ,,Inneren Mission* beschrankt. Sie hat weithin den ,,armen Lazarus* auch nur
von ihrer Tur weggeschafft und damit die Sache fir erledigt gehalten. Und wir Pfarrer haben
in unseren Grabreden immer wieder in gedankenloser Leichtfertigkeit der landlaufigen Christ-
lichkeit nachgesprochen, daR der Tod des Leidenden ohne weiteres eine ,,Erlésung* sei, ohne
von jenem Zeichen zu reden. Damit haben wir selbst mitgeholfen, jene Frichte zu séen, die
wir heute ernten. Darum haben wir aller bloRen Entriistung gegentiber BuRRe zu predigen und
zu tun.

Quelle: Hermann Diem, Sine vi — sed verbo. Aufsatze — Vortrage — Voten, Munchen: Chr.
Kaiser, 1965, S. 90-107.

Diem - Das Problem des ,lebensunwerten Lebens* in der katholischen und evangelischen Ethik
12 09.03.2024



