
Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 1 09.03.2024 

Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evange-

lischen Ethik (1940) 

Von Hermann Diem 

Zu diesem Text schreibt Hermann Diem in seinen Erinnerungen Ja oder Nein. 50 Jahre Theo-

logie in Kirche und Staat Folgendes: „Am 9. Juli 1940 protestierte [der württembergische 

Landesbischof Theophil] Wurm in einem Brief an den Reichsminister Frick gegen die Tötung 

der Geisteskranken. Der Brief schließt mit den Worten: »Dixi et animam meam salvavi.« Ei-

nige Wochen später, am 5. September, folgte ein zweiter Brief, der mit den Worten schließt: 

»Weiß der Führer von dieser Sache? Hat er sie gebilligt? Ich bitte mich in einer so ernsten 

Sache nicht ohne Antwort zu lassen.« 

Als Gemeindepfarrer wußte ich, daß jene »Maßnahmen« auch im christlichen Volksteil nicht 

etwa allgemein mißbilligt, sondern weithin auch als Befreiung von Belastungen begrüßt oder 

sogar von den Angehörigen selbst angeregt wurden. Ich hatte zu der Frage auf unserem 

Pfarrkranz in Göppingen ein Referat zu halten: »Über das Problem des lebensunwerten Le-

bens« und bei der Beisetzung einer Urne vor einer großen Trauergemeinde gesagt: »Hier ist 

ein Mord geschehen.« Am anderen Tag ging ich zu Wurm und sagte zu seinen Briefen, er 

habe als Bischof nicht sein Gewissen zu »salvieren«, und was der Führer dazu sage, sei 

gleichgültig. Vielmehr habe er öffentlich das »Gewissen« der Pfarrer und Gemeinden zu un-

terrichten, so wie ich das als Pfarrer zu tun habe, und ihnen Hilfe zur entsprechenden Ver-

kündigung zu geben. Das sei die jetzt gebotene »Predigt in den zwei Reichen«. Ich bot ihm an, 

dazu Material aus meiner Praxis zu liefern. Er stimmte zu und bat mich um das Material. 

Aber als ich es ihm brachte, hatte er die Sache inzwischen mit seinem Oberkirchenrat bespro-

chen und sagte: »Meine Herren sind nicht dafür.«1 

Die Frage der Verhinderung bzw. Ausmerzung sog. „lebensunwerten Lebens“ hat in der ethi-

schen Diskussion schon immer eine Rolle gespielt. Sie war einfach gestellt durch die Tatsache 

des Vorhandenseins solchen Lebens, das in seiner krankhaften Abweichung vom Normalen 

für den betreffenden Menschen selbst sowie für seine Umwelt eine schwere Belastung bedeu-

tet. Trotzdem haben alle diese Erörterungen solange nur theoretische Bedeutung gehabt, wie 

die staatliche Gesetzgebung ihrer praktischen Auswirkung einen Riegel vorschob. Aber auch 

abgesehen davon macht die frühere — d. h. vor 1933 erschienene — Literatur über diese 

Frage stark den Eindruck einer akademischen Diskussion: man erörtert Möglichkeiten, deren 

Verwirklichung wegen der unabsehbaren Folgen kaum verantwortbar scheinen. Immerhin ist 

festzustellen, daß in dem Maße, in dem in dieser Diskussion die Rassenhygieniker an Stelle 

der Ethiker und Juristen in den Vordergrund treten, zum Handeln gedrängt wird. Fritz Lenz 

schreibt in seinem Buch: „Menschliche Auslese und Rassenhygiene“ 1931: „Die Rassenhygi-

ene gibt uns das Mittel in die Hand, die Menschheit nicht nur von den erblichen Leiden und 

Mängeln, unter denen sie seufzt, zu befreien, sondern darüber hinaus sie auf eine Höhe zu 

führen, die sie bisher niemals erreicht hat.“2 Solche Verheißungen wurden gehört und ge-

glaubt. 

Es ist dabei keineswegs der Fall, daß sich aus dieser Diskussion schon bestimmte, allgemein 

oder wenigstens in einem größeren Kreis anerkannte Normen ergeben hätten, mit welchen der 

Gesetzgeber hätte rechnen können. Man ist sich zwar weithin einig gewesen über die Notwen-

digkeit einer Sterilisationsgesetzgebung. Umstritten war aber nicht nur deren juristische Seite, 

sondern vor allem auch die Frage, welche Arten von Krankheiten davon zu erfassen seien, da 

 
1 Hermann Diem, Ja oder Nein. 50 Jahre Theologie in Kirche und Staat, Stuttgart-Berlin: Kreuz-Verlag, 1974, S. 

128. 
2 Fritz Lenz, Menschliche Auslese und Rassenhygiene, 1931, S. 550. 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 2 09.03.2024 

über deren Erblichkeit, z. B. bei Schwachsinn, absolut widersprechende Urteile der Verer-

bungswissenschaft vorlagen. Überhaupt unterlag die Nennung bestimmter Krankheiten in die-

sem Gesetz ernsten Bedenken, da dies die individuelle Behandlung der Fälle und die Berück-

sichtigung der einer Sterilisation entgegenstehenden Gründe ausschließt und damit die Gefahr 

der gleichzeitigen Vernichtung bzw. Verhütung besonders wertvollen Lebens gegeben war. 

Das „Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses“ vom 25. Juli 1933 machte dieser aka-

demisch geführten Diskussion ein Ende, indem es die zwangsweise Unfruchtbarmachung 

beim Vorliegen bestimmter Erbkrankheiten von Staats wegen zum Gesetz erhob. In der Ände-

rung zu diesem Gesetz vom 25.6.1935 zog der Gesetzgeber dann auch gleich die nächste Kon-

sequenz, indem er die Möglichkeit der Schwangerschaftsunterbrechung für den Fall vorsah, in 

dem erbkranke Nachkommen zu erwarten sind. Damit wird die „eugenische Indikation“ ein-

geführt, während die Abtreibung aufgrund der „sozialen Indikation“, also wegen schlechter 

wirtschaftlicher Verhältnisse — was im Kampf um den § 218 StGB in der Nachkriegszeit eine 

so große Rolle spielte —, scharf abgelehnt wird. 

Nach diesem fait accompli wird die Diskussion um diese Fragen verhältnismäßig uninteres-

sant: sie beschränkt sich im Wesentlichen darauf, den Gesetzgeber zu rechtfertigen, vonseiten 

der nationalsozialistischen Eugeniker eindeutig und entschieden, von evangelisch-kirchlicher 

Seite etwas vorsichtiger und zurückhaltender. Von Interesse ist diese Diskussion dort, wo sie 

die mutmaßliche Weiterentwicklung der Dinge erörtert. Nachdem mit der Schwangerschafts-

unterbrechung in einem bestimmten Fall nicht mehr bloß die Verhütung, sondern auch die 

Vernichtung unerwünschten Lebens grundsätzlich zugestanden ist, entsteht als nächste Frage 

die Ausmerzung von schon geborenem unerwünschtem Leben, also die Tötung von körperlich 

oder geistig defekten Kindern und weiterhin von entsprechenden Erwachsenen. Idi nenne ei-

nige Gesichtspunkte aus dieser Diskussion, die nun im Wesentlichen von nationalsozialisti-

schen Eugenikern geführt wird: Man ist sich fast restlos darüber einig, daß eine zwangsweise 

Tötung ausgeschlossen sein muß. Die sog. „Euthanasie“ soll nur auf Verlangen gewährt wer-

den, entweder des Betreffenden selbst oder, falls dieser dazu nicht in der Lage ist, auf Verlan-

gen der gesetzlichen Vertreter. Das setzt eine staatliche Regelung voraus, die bestimmt, in 

welchen Fällen diesem Verlangen stattzugeben ist. Ausgeschlossen sein soll die Tötung aus 

wirtschaftlichen Gründen, etwa bei Arbeitsinvaliden. Ebenso wird abgelehnt eine Tötung aus 

kriegswirtschaftlichen Gründen. 

Kommt man von dieser Diskussion mit all ihrem unverbindlichen Wenn und Aber zur Stel-

lungnahme der katholischen Kirche, so kann man nicht umhin, zunächst einmal erleichtert 

aufzuatmen. Hier wird absolut eindeutig und konsequent geredet, denn die katholische Kirche 

hat unbeirrt von Tagesmeinungen immer dieselbe Linie gehalten. Sie hat immer schon nicht 

erst die Tötung unerwünschten Lebens in Form der Schwangerschaftsunterbrechung, aber 

auch nicht erst die Unfruchtbarmachung, sondern schon die Verwendung empfängnisverhü-

tender Mittel verboten. Sie geht davon aus, daß der von Gott und der Natur gegebene Zweck 

der Ehe die Zeugung von Kindern ist. Eine willentliche Unterbindung dieses Zweckes würde 

demnach dem Wesen der Ehe und damit dem Gebote Gottes und dem Naturgesetz widerspre-

chen. Dem Staat ist ein solcher Eingriff verboten, weil er damit in das übergeordnete Recht 

der Familie eingreift. 

Die Enzyklika „Casti connubii“ vom 31. Dez. 1930, das maßgebliche Wort des kirchlichen 

Lehramtes in dieser Frage, sagt zu der Möglichkeit einer Sterilisierung durch Staatsgesetz: 

„Die so handeln, vergessen völlig, daß die Familie heiliger ist als der Staat und daß die Men-

schen in erster Linie nicht für die Erde und die Zeit, sondern für den Himmel und die Ewig-

keit geschaffen werden ... Die Regierungen haben keine Gewalt über die Gliedmaßen ihrer 

Untertanen; sie können also die Unversehrtheit des Leibes, wo keine Schuld geschehen ist und 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 3 09.03.2024 

wo kein Grund zu einer abschreckenden Strafe vorhanden ist, niemals direkt verletzen oder 

antasten, weder aus eugenischen noch aus irgendwelchen anderen Gründen“3. 

Eine Tötung kann nur erlaubt sein, wo eine Schuld vorliegt. Das ist der maßgebende Grund-

satz in dieser Sache. Von da aus ist auch jede Form der Schwangerschaftsunterbrechung abzu-

lehnen, nicht bloß die aus „eugenischer Indikation“, sondern auch die aus „medizinischer In-

dikation“, d. h. wo es die Erhaltung der Gesundheit oder des Lebens der Mutter erfordert. In 

der Anwendung des Grundsatzes auf den konkreten Fall, die durch eine bis ins Einzelne ge-

hende Kasuistik geregelt ist, wird zwar eine weitgehende Anpassung an die Umstände und die 

Schwachheit der Menschen versucht, aber nur, soweit dadurch der Grundsatz selbst nicht ver-

letzt wird. 

In der genannten Enzyklika heißt es z. B.: „Auch jene Eheleute handeln nicht wider die Natur, 

die in ganz natürlicher Weise von ihrem Rechte Gebrauch machen, obwohl aus ihrem Tun in-

folge natürlicher Umstände, seien es bestimmte Zeiten oder gewisse Mängel der Anlage, 

neues Leben nicht entstehen kann.“ Es ist also erlaubt, die natürlichen Umstände zur Vermei-

dung von Nachkommenschaft auszunützen, sofern man nur selbst nichts dazu getan hat, um 

diese Umstände herbeizuführen. Das Prinzip ist gewahrt — und daß dabei eine Schwanger-

schaft nicht eintritt oder gar nicht eintreten kann, ist nur Zufall. Auch in der Frage der 

Schwangerschaftsunterbrechung gibt es entsprechende Anwendungen des Grundsatzes im 

konkreten Fall. Da vom 7. Monat der Schwangerschaft an die Möglichkeit besteht, daß das 

Kind lebensfähig ist, kann im Fall einer schweren Gefährdung von Mutter und Kind vom 7. 

Monat an eine Frühgeburt eingeleitet werden. Zur Vermeidung der größeren Gefahr wird hier 

der Weg der geringeren Gefahr gewählt. Aber vor dem 7. Monat der Schwangerschaft ist die 

direkte Herbeiführung eines Abortus in keinem Falle erlaubt; dagegen unter Umständen eine 

indirekte: ist die Mutter lebensgefährlich krank und kann ihr nur durch ein Heilmittel geholfen 

werden, das zugleich auch einen Abortus herbeiführt, so ist das erlaubt. Der Tod des Kindes 

ist hier nicht direkt gewollt, sondern folgt nur indirekt aus einer für die Erhaltung des Lebens 

der Mutter notwendigen Maßnahme, die an sich mit der Schwangerschaft nichts zu tun hat. Es 

handelt sich hier, wie die katholischen Moraltheologen sagen, um eine Handlung, „die gleich-

zeitig und unmittelbar eine doppelte Wirkung hat, eine gute und eine böse“ — die gute Wir-

kung, die Rettung der Mutter, die gewollt ist, die böse Wirkung, die Tötung des Kindes, die 

aus schwerwiegenden Gründen erlaubt ist. 

Der Grundsatz, daß unschuldiges Leben nicht willentlich getötet werden darf, ist hier gewahrt, 

wenn die Tat auch praktisch der verbotenen Schwangerschaftsunterbrechung aus medizini-

scher Indikation gleichzukommen scheint. Eine solche ist jedoch auf keinen Fall erlaubt, da 

sie eine direkte Tötung des Kindes wäre. Wie hier alles auf die Wahrung des Grundsatzes an-

kommt, zeigt der in der katholischen Moraltheologie viel verhandelte Fall, wo Mutter und 

Kind sterben müssen, weil die Geburt nicht vollzogen werden kann. Die Mutter wäre zu ret-

ten, wenn das Kind im Mutterleibe getötet würde. Das ist aber nicht erlaubt, obwohl es nur 

eine Beschleunigung des Todes beim Kind wäre, da dieses ohnehin sterben muß. Hier würde 

es sich nicht, wie beim vorigen Fall, um eine Tat handeln, die „unmittelbar und zugleich“ eine 

doppelte, eine gute und eine böse Wirkung hat, sondern zuerst geschieht die böse Tat, die Tö-

tung des Kindes, wenn auch zur Rettung der Mutter. Eine direkte Tötung von Unschuldigen 

ist aber immer unerlaubt, auch wenn es nur eine Beschleunigung des ohnehin sicher eintreten-

den Todes wäre. 

Diese Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, wie die katholische Kirche einerseits streng an 

ihrem Grundsatz festhält, andererseits aber diesen durch ihre Kasuistik den Umständen so 

 
3 Denz. 2245/46. 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 4 09.03.2024 

weit wie möglich anzupassen versucht, ohne ihn preiszugeben. Man wird bei allem Unbeha-

gen gegenüber der hier aufgewendeten Spitzfindigkeit nicht sagen können, daß es sich dabei 

nur um leere Sophistereien handelt, sondern wird den Ernst anerkennen müssen, der hinter 

diesem unerbittlichen Festhalten am Grundsatz steht. 

Trotzdem wird die evangelische Ethik hier dem katholischen Weg nicht folgen können. Wir 

könnten sonst einfach das 5. Gebot: „Du sollst nicht töten“ als allgemeingültige Regel neh-

men, die nun auf die einzelnen konkreten Fälle anzuwenden wäre, also eine entsprechende 

Kasuistik aufstellen wie die katholische Kirche, bzw. deren Kasuistik weithin übernehmen. 

Aber warum geht das eigentlich nicht? Was haben wir gegen eine solche kasuistische Ethik 

einzuwenden? 

Das Christentum des Neuen Testamentes kennt keine kasuistische Ethik. Diese wird vielmehr 

von Jesus bei den Schriftgelehrten und Pharisäern bekämpft, weil jene „um der Ältesten Auf-

sätze willen“ das Gebot Gottes selbst übertreten (Matth 15, 3ff). Die ethische Kasuistik, die 

von den Schriftgelehrten entfaltet wurde, um dem Gebot Gottes die allgemeine Anwendung 

im konkreten Fall zu sichern, dient also umgekehrt gerade dazu, das Gebot Gottes selbst außer 

Kraft zu setzen. Das geschieht einmal in der Weise, daß man sich an den Wortlaut der Vor-

schrift hält, um sich dadurch dem zu entziehen, was das Gebot tatsächlich meint, wie Jesus 

etwa in der großen Rede gegen die Pharisäer Matth 23 oder in den Antithesen der Bergpredigt 

zu den Geboten der Alten sagt. Das braucht keineswegs böse Absicht der Betreffenden zu 

sein, sondern liegt im Wesen der Sache: Eine kasuistische Moral kann unmöglich alle vor-

kommenden Fälle berücksichtigen, genauso wenig wie irgend ein Rechtsgesetz. Der prakti-

schen Anwendung bleibt immer noch ein Spielraum überlassen, der vom Handelnden selbst 

ausgefüllt werden muß, die sog. „Lücken im Gesetz“. Hier ist die Versuchung für den unter 

dem Gesetz Stehenden übergroß, daß er, anstatt diese Lücken im Sinne des Gesetzgebers zu 

schließen, durch diese Lücken sich dem Gesetz entzieht. So kann die Kasuistik wohl ein ge-

wisses Mindestmaß an Gesetzeserfüllung garantieren, also beachtliche pädagogische Erfolge 

erzielen. Sie fordert aber auf der anderen Seite geradezu die Heuchelei heraus, d. h. eine bloß 

buchstabenmäßige, äußerliche Gesetzeserfüllung. 

Mit dieser Kritik ist aber noch nichts Entscheidendes gegen die Kasuistik gesagt. Gewiß liegt 

immer der Verdacht nahe, daß der Handelnde und auch der kasuistische Gesetzeslehrer selbst 

sich der Lücken des Gesetzes in dieser unerlaubten Weise bedienen. Das Unbehagen, das wir 

gegenüber der mit dieser Kasuistik notwendig verbundenen Spitzfindigkeit haben, kommt aus 

eben diesem Mißtrauen. Aber dieser Verdacht kann auch unbegründet sein. Wir können ihn z. 

B. den einzelnen Katholiken gegenüber gelegentlich haben, aber wir haben kein Recht, auch 

dem ganzen Unternehmen der kasuistischen katholischen Moraltheologie dieses Mißtrauen 

entgegenzubringen. Dasselbe gilt für die ethische Kasuistik des nachexilischen Judentums. 

Daß man dort unter den Frommen gewillt war, die Lücken im Gesetz nicht etwa als Ausflucht 

zu benützen, sondern sie im Sinne des Gesetzgebers zu schließen, zeigt am eindrücklichsten 

das Verhalten der Frommen in den Makkabäerkriegen (z. B. 1. Makk 2, 31 ff). Wir haben 

auch kein Recht zu der Annahme, daß in den Pharisäern und Schriftgelehrten zur Zeit Jesu 

von diesem Eifer um Gottes Gesetz nichts mehr vorhanden gewesen wäre. 

Wenn Jesus ihnen trotzdem den Vorwurf macht, daß sie um ihrer Kasuistik willen das Gebot 

Gottes selbst übertreten, so ist damit nicht der subjektive Ernst ihrer Gesetzesfrömmigkeit an-

gegriffen. Es ist vielmehr gesagt, daß das Gebot Gottes nicht in dieser Weise als Prinzip oder 

allgemeine Regel in eine Kasuistik eingeht, so daß dann einfach aus dieser Kasuistik abzule-

sen wäre, was für jeden konkreten Fall der Wille Gottes ist. Wird das trotzdem getan, so wird 

der wirkliche Wille Gottes für diesen bestimmten Fall verfehlt. 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 5 09.03.2024 

Kehren wir wieder zur katholischen Ethik zurück. Aus dem göttlichen Gebot: „Du sollst nicht 

töten“ wird das ethische Prinzip von der Unantastbarkeit des Lebens. Gewiß wird auch der 

Katholik dabei nicht vergessen wollen, daß es der dreieinige Gott ist, der dieses Gebot gege-

ben hat und uns in ihm gegenübertritt. Aber er kann davon mindestens einmal vorläufig abse-

hen, weil er den Inhalt des Gebotes auch in dem Naturrecht wiederzufinden meint, das überall 

dem Recht und der Sittlichkeit der Menschen als letzter Maßstab zugrunde liegt. Das Recht 

des einzelnen Individuums auf das Leben ist tatsächlich die erste Voraussetzung alles recht-

lich geordneten menschlichen Zusammenlebens. Das wird grundsätzlich nirgends bestritten, 

wie es auch praktisch da und dort mit dem Schutz dieses Rechtes aussehen mag, weshalb man 

von einem natürlichen Gesetz der Unantastbarkeit des Lebens reden kann. 

Über diesem Naturgesetz steht das ewige Gesetz Gottes, das, wie das 5. Gebot zeigt, in dieser 

Sache mit dem Naturgesetz inhaltlich zusammenfällt. Diese Übereinstimmung ist keine zufäl-

lige, denn das Reich des natürlichen Seins ist Schöpfung Gottes. Wenn es auch gefallene und 

darum vergängliche Schöpfung ist, so hat es doch in seinem vergänglichen Sein Anteil an 

dem ewigen Sein Gottes. Wenn auch die menschliche Vernunft durch die Sünde verdunkelt 

ist, so hat doch der Mensch als vernünftiges Lebewesen Anteil an der Vernunft Gottes. Wie 

die katholische Metaphysik diesen Zusammenhang näher begründet als eine Analogie des 

göttlichen und menschlichen Seins, brauchen wir hier nicht näher zu begründen. Für unsere 

Frage genügt es festzustellen, daß zwischen dem natürlichen und dem göttlichen Sein ein sol-

cher Zusammenhang besteht, daß das Naturgesetz als eine Einwohnung des ewigen Gesetzes 

Gottes im Sein der vernünftigen Kreatur betrachtet werden kann. 

Gott ist als Schöpfer so in diese Seins- und Gesetzesordnung einbezogen, daß er ihr selbst 

nicht mehr frei als autonomer Gesetzgeber gegenübersteht. Er selbst ist an diese Ordnung ge-

bunden und sein Wille kann gar nichts anderes sein, als was diese Ordnung ausweist. Wer 

also nach dem Willen Gottes inbezug auf das sittliche Verhalten der Menschen fragt, kann das 

in gar keiner anderen Weise tun, als indem er diese Ordnung befragt. Das geschieht in der 

Weise, daß alle menschlichen Gebote und Gesetze, die mir begegnen — also in unserem Fall 

das Sterilisationsgesetz mit allen seinen schon eingetretenen und noch zu erwartenden Weite-

rungen —, am Naturgesetz kritisch geprüft werden und so der Wille Gottes festgestellt wird. 

Der Dekalog, das Gesetz Mosis, hat dabei nur die Aufgabe, wieder an das Naturgesetz zu er-

innern und es einzuschärfen. Dieses Gesetz ist freilich nur das Grundprinzip, das den Anwen-

dungsbestimmungen für den konkreten Fall unterliegt, wie sie in der kasuistischen Auslegung 

der Moraltheologie, die bestimmte Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes kommentiert, 

autoritativ vorliegt. 

Der Mensch wird hier also nicht vor eine Glaubensentscheidung im einzelnen Akt des sittli-

chen Handelns gestellt. Er hat sich nur ein für alle Mal für die Anerkennung dieser Ordnung 

zu entscheiden. Innerhalb dieser Entscheidung gibt es keine freie Tat mehr, sondern nur noch 

die Anpassung der feststehenden Ordnung an den gegebenen Fall mit Hilfe der vorgegebenen 

Kasuistik. 

Die katholische Kirche kennt freilich auch noch ein Handeln, das frei ist von dem äußeren Ge-

setz: das Handeln aus dem Gesetz der Liebe. Hier ist der durch die Liebe geformte Glaube das 

Gesetz des Handelns. Der durch die übernatürliche Gnade erfüllte Mensch handelt nicht mehr 

nur pflichtmäßig, sondern ist durch die ihm eingegossene Gnade sich selbst Gesetz. Aber auch 

das bedeutet nicht etwa eine Freiheit vom Naturgesetz. Dieser Gläubige kann wohl in der 

Kraft der übernatürlichen Gnade freiwillig verzichten auf das, was ihm nach dem Naturgesetz 

zustehen würde, also etwa im Fall der Erbkrankheit auf das Recht auf Ehe und Kinderzeugung 

— ebenso wie es der aus anderen Gründen im Zölibat Lebende tut —, aber er kann diese Na-

turordnung dadurch nicht selbst antasten wollen. Wer zu dieser freiwilligen Erhebung über die 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 6 09.03.2024 

Naturordnung durch die Gnade nicht imstande ist, darf auf keinen Fall durch einen Eingriff in 

das Naturgesetz dazu gezwungen werden, wie das bei der Sterilisation der Fall wäre. 

Kommt es zu diesem freiwilligen Verzicht mit Hilfe der übernatürlichen Gnade nicht und 

werden dadurch erbkranke Kinder geboren, so erinnert die Enzyklika „Casti connubii“ — wie 

wir hörten — daran, „daß die Menschen in erster Linie nicht für die Erde und die Zeit, son-

dern für den Himmel und die Ewigkeit geschaffen werden“. Diese Äußerung ist keineswegs 

eine leere Ausflucht, sondern sie muß in ihrer Positivität gehört und verstanden werden. Sie 

will sagen, daß der durch seine Belastung bei der Erfüllung seiner irdischen Aufgaben behin-

derte Mensch damit nicht aus der göttlichen Seinsordnung herausfällt, die ja Himmel und 

Erde zugleich umfaßt. Eben weil beide nicht auseinanderfallen, vielmehr der Mensch mit sei-

nem Eintritt in das Reich der Natur schon den Stufenweg der himmlischen Erlösungsordnung 

betritt, wirkt dieses Eingeordnetsein in die Erlösungsordnung auch wieder zurück oder schon 

voraus — es ist gleichgültig, wie man hier sagen will — auf sein Dasein im Reich der Natur 

und macht dieses auf jeden Fall sinnvoll, eben im Sinn des Teilhabens an der Gott und Welt 

umfassenden Seinsordnung. Es kann daher kein „lebensunwertes Leben“ geben. 

Von hier aus wird noch einmal besonders deutlich, daß die Unerbittlichkeit, mit welcher die 

katholische Kirche an den Grundprinzipien des Naturrechtes festhält, keineswegs als dialekti-

sches Rückzugsgefecht verstanden werden darf. Die Kirche weiß sich hier gar nicht in der 

Verteidigung, sondern sie ruft die Welt zu der absolut gültigen göttlichen Ordnung zurück, in 

der allein das Heil der Welt liegt. Wie soll der Mensch gegen diese Ordnung streiten können, 

nachdem Gott selbst an sie gebunden ist und ihr gegenüber keine Frage mehr frei hat? 

Freilich muß hier auch gesagt werden, wenn man auf die Praxis der katholischen Kirche sieht, 

daß diese Stärke zugleich auch ihre Schwäche ist. Trifft die katholische Kirche mit ihren aus 

dieser Ordnung abgeleiteten sittlichen Forderungen auf Verhältnisse, die eine Durchführung 

nicht möglich oder nicht opportun erscheinen lassen — etwa ein entgegenstehendes Staatsge-

setz, wie bei der Sterilisation —, so kann sie zwar nicht ihre sittlichen Ordnungen ändern, 

aber ihre Gläubigen von deren Einhaltung praktisch suspendieren. Die Kirche wird nie auf 

eine grundsätzliche Forderung verzichten, aber sie wird sich die geeignete Zeit vorbehalten, 

sie geltend zu machen. Und sie hat auf jeden Fall mehr Zeit und kann darum immer länger 

warten als ihre Gegner. Das gibt ihr in der Vertretung ihrer sittlichen Ordnung eine einzigar-

tige Beweglichkeit und Zähigkeit, führt aber hart heran an jene Unterscheidung von Theorie 

und Praxis, bei der die faktische Geltung des göttlichen Gebotes, bei aller Unerbittlichkeit in 

der Theorie, praktisch aufgehoben ist. 

Geht die evangelische Ethik an die uns gestellten Fragen heran, so tut sie es, ohne über eine 

solche Gesetzesordnung zu verfügen. Sie wird also — das muß von vornherein gesagt werden 

— auch keine solchen direkten und von jedermann ablesbaren Antworten geben können, weil 

sie nicht über den Willen Gottes verfügt. Wir haben es nicht mit einer vergöttlichten Seins- 

und Gesetzesordnung zu tun, sondern mit Gott selbst. Darum können wir nicht ausgehen von 

einer Theorie über die Heiligkeit des Lebens, sondern haben zu fragen, was Gott von uns will. 

Denn nicht das Leben ist heilig, sondern allein der Wille Gottes. 

Dieser Wille Gottes begegnet uns in seinem Wort, nicht so, daß aus diesem irgend ein be-

stimmtes Gebot herausgezogen und als Prinzip einer Kasuistik verwendet wird, sondern in-

dem es uns gegenübertritt in der Verkündigung und den freien Gehorsam des Glaubens ver-

langt. Gott tritt uns entgegen als der Schöpfer unseres Lebens. Dadurch wird unser Leben 

nicht heilig; es ist als Leben des gefallenen Menschen unheilig genug. Wir bekommen 

dadurch auch nicht ein Recht auf unser Leben, denn wir haben mit unserer Sünde den Tod 

verdient. Das Leben ist auch nicht unantastbar, denn Gott kann es als Opfer von uns ver-



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 7 09.03.2024 

langen. Heilig ist in all dem nur der Schöpfer und nicht das Geschöpf. Deshalb ist die Tatsa-

che, daß wir als Menschen leben, ein Akt der Gnade Gottes und keine Naturerscheinung. In-

dem Gott mit mir als einem dem Gericht verfallenen Sünder noch redet, erkennt er mich an als 

lebendig. Und indem er etwas von mir will, gebietet er mir zu leben. So trägt allein das 

Schöpferwort Gottes mein Leben durch seine Verheißung und sein Gebot. Dieses Gebot des 

Schöpfers, das mir zu leben gebietet, ist zugleich auch das Gebot Christi, das mich zum Leben 

begnadigt, indem es den Tod als Strafe von mir nimmt. Es ist aber zugleich auch das Gebot 

des Heiligen Geistes, durch das ich als begnadigter und gerechtfertigter Sünder das Wort Got-

tes vernehme, das mich als Geheiligten leben heißt. Es ist der dreieinige Gott, der mich über 

dem Abgrund des Nichts als creatio ex nihilo nicht nur ins Leben gerufen hat, sondern in die-

sem Leben jeden Augenblick erhält. 

Indem ich mir das gesagt sein lasse, erkenne ich das Leben jedes Menschen als im Willen 

Gottes begründet und lerne, Ehrfurcht zu haben vor diesem Leben. Der Wille zum Leben ist 

darum gut, freilich nicht schon als solcher, sondern dadurch, daß ich mein Leben so lebe, wie 

der Schöpfer es haben will. Ich darf darum nicht willkürlich mit diesem Leben umgehen, in-

dem ich Selbstmord begehe. Ich darf auch nicht fahrlässig mit ihm umgehen, indem ich es in 

Gefahr bringe, ohne daß ein bestimmtes Gebot Gottes dieses Opfer meines Lebens von mir 

verlangt. 

Zu diesem von Gott gebotenen Willen zum Leben gehört auch der Wille zur Gesundheit. Das 

Leben soll in der Kraft gelebt werden, die es erlaubt, alle seine Möglichkeiten zu betätigen. 

Und weil es eine Trennung von Leib und Seele nicht gibt, der Mensch vielmehr nach Leib, 

Seele und Geist eine Einheit ist, gehört zu diesem Willen zum Leben der Gebrauch all der 

Mittel, die das Leben gesund erhalten, vom Sport über die Hygiene bis zum Gebrauch der 

ärztlichen Wissenschaft. Das bedeutet kein Gesundseinwollen um jeden Preis. Wir können 

nicht vergessen, daß mit der Sünde und dem Tod auch die Krankheit in die Welt gekommen 

ist als eine Erinnerung an unseren Abfall von Gott. Und darum kann Gott von uns auch ver-

langen, daß wir ihm in Leiden und Schwachheit dienen, so wie es zu Paulus gesagt wird: „Laß 

dir an meiner Gnade genügen, denn meine Kraft ist in den Schwachen mächtig“ (2. Kor 12, 

9). Aber daß das auf der anderen Seite keine Gleichgültigkeit gegenüber der Krankheit bedeu-

ten kann, zeigen uns schon die Heilungswunder Jesu als Zeichen des nahe herbeigekommenen 

Gottesreiches. Damit ist die Bejahung des Willens zur Gesundheit nicht nur von der Schöp-

fung her, sondern auch von der Auferstehungshoffnung her geboten. 

Wenn ich meinen Willen zum Leben vom Gebot des Schöpfers her verstehe, so ist damit zu-

nächst mein individuelles Leben gemeint. Ich soll mein Leben leben. Aber durch den mir ge-

botenen Gehorsam gegen Gott ist diesem Sichselbstbehaupten auch seine Schranke gesetzt: 

für Gott muß ich leben, und das kann für mich ebenso Bereitschaft zur Behauptung wie zur 

Preisgabe meines Lebens bedeuten. Es gibt außer und neben mir geschöpfliches Leben, dem 

ich dadurch solidarisch verbunden bin, daß es in demselben Verhältnis zum Schöpfer steht, 

wie mein eigenes Leben. 

Der fremde Willen zum Leben, der mir im Nächsten begegnet, begrenzt meinen eigenen Le-

benswillen. Ich bin zwar nicht diesem fremden Lebenswillen verantwortlich, wohl aber dem 

Willen Gottes, der auch dieses andere Leben geschaffen hat. Und indem er uns nebeneinander 

geschaffen hat als solche, die in ihren Lebensbetätigungen aufeinander angewiesen sind, be-

deutet mein Tun oder Unterlassen fortwährend Förderung oder Hemmung jenes fremden Le-

benswillens. Entweder geschieht dies im Namen und Dienst des Schöpfers, oder aber in mei-

ner eigenen Anmaßung und Willkür. In Ehrfurcht vor dem Leben handeln kann also nicht hei-

ßen, meinen eigenen Lebenswillen ungehemmt betätigen, sondern so handeln, daß ich vor 

Gottes Gebot mich verantwortlich weiß für das, was mein Tun und Lassen dem fremden 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 8 09.03.2024 

Leben gegenüber bedeutet. 

In dieser Lage sind uns nun bestimmte Gebote Gottes gegeben, die uns durch sein Wort ver-

kündigt werden. Da ist einmal der Dekalog mit seinem „Du sollst nicht töten“! Da ist Jesu 

Auslegung dieses Gebotes in der Bergpredigt, das vom Leben des Nächsten spricht mit sei-

nem auf uns gerichteten Anspruch; da ist immer wieder die Erinnerung an unsere Pflicht ge-

gen unsere „geringsten Brüder“ in den Reden und Gleichnissen Jesu; und da sind allerlei 

Mahnungen der Apostel, die ebenfalls konkrete Gebote enthalten. Alle diese biblischen Impe-

rative, die jeweils in einer bestimmten Lage gesagt sind, können wir aber nicht einfach in un-

sere Situation übernehmen. Sie sind nicht Offenbarung des Willens Gottes selbst, sondern 

Zeugnisse von dem, was dort und damals Gottes Wille war. Das schließt ihre biblizistische 

Verwendung als allgemeine „Moralwahrheiten“ aus. Indem sie uns als solche Zeugnisse ver-

kündigt werden, rufen sie uns auf, in unserer Lage ebenfalls nach dem Gebot Gottes zu fra-

gen. Durch diese Zeugnisse der alt- und neutestamentlichen Gebote der Gottes- und Nächsten-

liebe ist noch nicht das wirkliche Gebot Gottes in unserer Lage gegeben, wohl aber sehr deut-

lich gesagt, auf was wir zu achten haben, um das Gebot für uns zu finden. Es wird dann sehr 

oft geschehen, daß dieser und jener biblische Imperativ in seinem Wortlaut zu dem auch uns 

konkret treffenden Gebot wird; es wird je und je auch so sein, daß das Gebot für uns hier und 

jetzt anders lautet. 

Dieses Fragen nach dem Willen Gottes geschieht in der Gemeinschaft der Kirche Christi, d. h. 

im gegenseitigen Fragen und Sichfragenlassen, mit dem wir einander an Hand der biblischen 

Zeugnisse unter das wirkliche Gebot Gottes rufen. Es geschieht im Vertrauen auf das eine 

Wort und den einen Geist, der allein die Gewähr dafür gibt, daß Gott auch uns heute sein Ge-

bot geben will. Es geschieht also im Gebet darum, daß unser Tun mit dem Ja Gottes zusam-

menfällt. Und wo wir dann handelnd uns entscheiden, da geschieht es in der Gewißheit des 

Glaubens, der mit Luther „ein Trauen und Wagen des Herzens“ inbezug auf Gott ist, also in 

einem Handeln, in dem wir unseren eigenen Willen an das Gebot Gottes wagen, weil wir 

glauben, daß er zur Stelle ist. Daraufhin, daß uns das Wort Gottes gesagt ist und wir es uns 

haben sagen lassen durch den Heiligen Geist, daraufhin glauben wir und hat unser Glaube die 

felsenfeste Gewißheit, daß er recht handelt und das eine und bestimmte Gebot Gottes für die-

sen konkreten Fall erkannt hat und ihm gehorcht. „Denn alles, was nicht aus dem Glauben 

geht, ist Sünde“ (Röm 14, 23). 

Wenn wir demnach auch nicht allgemein zu den Fragen von Sterilisation und Lebensvernich-

tung reden können, sondern nach dem Gebot Gottes jeweils in einer bestimmten Situation fra-

gen müssen, so können wir doch zunächst einmal allgemein Stellung nehmen zu dem, was 

man heute „lebensunwertes Leben“ nennt. Denn dieser Erscheinung gegenüber sind wir alle in 

derselben Lage. — Wir haben im Dasein solchen Lebens ein aufgerichtetes Zeichen zu sehen, 

das uns an die Sünde der Welt erinnert, wobei es gleichgültig ist, ob im Einzelfall ein Zusam-

menhang zwischen Sünde und Krankheit sichtbar ist oder nicht. Der jüdischen Auffassung 

von dem Zusammenhang von Sünde und Krankheit, wie sie etwa in der Frage der Jünger an-

gesichts des Blindgebornen (Joh 9, 1ff) zum Ausdruck kommt, ist die christliche entgegenzu-

setzen, wie sie Jesus etwa an dem Opfer der Galiläer und dem Fall des Turmes von Siloah auf 

zeigt: „Wenn ihr euch nicht bessert, werdet ihr alle auch also umkommen“ (Luk 13, 1-6)4. Wir 

haben diese Krankheit in der Solidarität der Schuld mitzutragen, wobei es wieder gleichgültig 

ist, ob ein Zusammenhang von Erbe und Krankheit festzustellen ist, denn keiner weiß, ob die 

Krankheit der Welt, die Sünde, nicht morgen an ihm auf dieselbe Weise zum Ausdruck 

kommt; und jeder muß bekennen, daß es Gottes unverdiente Gnade ist, wenn das nicht 

 
4 Vgl. auch die Heilung des Gichtbrüchigen, Matth 9, 1-8. 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 9 09.03.2024 

geschieht. 

Wir können solches Leben auch darum nicht „lebensunwert“ nennen, weil es uns nicht nur als 

Symptom jener Krankheit der Welt begegnet, sondern weil uns in den „geringsten Brüdern“ 

Christus selbst begegnen will: Wir sollen an ihm, in seinem Ertragen und in seiner Pflege die 

Barmherzigkeit lernen, auf die Gottes Barmherzigkeit gegen uns Sünder uns weist. Wer be-

hauptet, daß es „barmherziger“ sei, das Leiden solcher Menschen abzukürzen, der muß sich 

fragen lassen, ob er etwa aus Barmherzigkeit so redet und handelt, oder nicht einfach deshalb, 

weil er nicht durch dieses Leiden an die Krankheit der Welt, d. h. an seine eigene Lage als 

Mensch erinnert sein will. 

Wir können ferner darum nicht von „lebensunwertem Leben“ reden, weil auch solches Leben, 

genauso wie jedes andere, unter der Auferstehungshoffnung steht, wofür die Heilungswunder 

Jesu als Zeichen des hereingebrochenen Gottesreiches Zeugen sind5. 

Vor allem ist festzuhalten, daß schon jedes Reden von „lebensunwertem Leben“ und nicht erst 

die entsprechende Tat eine Übertretung des 5. Gebotes ist — in genauer Parallele zu der Aus-

legung Jesu in der Bergpredigt, Matth 5, 21-26 — und daß schon der so Redende das Faktum 

gegen Gottes Willen umdeutet und ihm seine zeichenhafte Bedeutung nimmt. 

Kann all das aber nun heißen, daß wir willentlich dazu beitragen dürfen, solches belastete Le-

ben zu zeugen, da es doch nicht „lebensunwert“ ist? Das ist eine Frage, die zunächst immer 

einen bestimmten Einzelnen, also einen bestimmten Erbkranken angeht. Dieser ist durch seine 

Zeugungsfähigkeit Werkzeug des göttlichen Schöpfungsaktes. Damit ist ihm aber nicht gebo-

ten, diese Gabe einfach zu betätigen ohne eigene Entscheidung. Wenn er Kinder zeugt, tut er 

es in Verantwortung vor dem Schöpfer, dem sie gehören. Er kann es aber auch in derselben 

Verantwortung unterlassen müssen, da er die Krankheit der Welt nicht bewußt vermehren und 

damit das zu erwartende Kind und seine Mitwelt nicht belasten darf. Eben die ihm gebotene 

Ehrfurcht vor dem Leben wird ihn in gewissen Fällen zu diesem Verzicht verpflichten. Da 

Gott ihm die freie Entscheidung, seinen Willen zu tun oder ihn zu verfehlen, belassen hat, 

muß er im Glauben diese Entscheidung vollziehen, mit der er sich für oder gegen den jetzt 

ihm konkret geltenden Willen Gottes entscheidet. Kommt er zu der Erkenntnis des Glaubens, 

daß ihm der Verzicht auf Kinder geboten ist, und kann er diesen Verzicht nicht anders durch-

führen, als indem er sich sterilisieren läßt — weil vielleicht seine Krankheit ihn zeitweise un-

zurechnungsfähig macht —, so kann er, indem er es tut, dem Willen Gottes für ihn entspre-

chen. Er wird sich dabei freilich auch fragen müssen, ob es Gottes Wille sein kann, daß er die-

sen Ausweg wählt, der auf alle Fälle die Gefahr der Unzucht für ihn vergrößert. Kommt er 

trotzdem im Glauben zu der Gewißheit, daß das der ihm gebotene Weg sei, so wird dieser 

Glaube das Bekenntnis seiner Schwachheit und damit die Bitte um die rechtfertigende Gnade 

einschließen, damit sie ihn auf dem Weg der Heiligung festhalte. 

Wird diese Entscheidung nicht dem Glauben des Einzelnen überlassen, wie es bei der Sterili-

sation durch Staatsgesetz der Fall ist, so ist der Gesetzgeber zu fragen, wie er es vor dem Ge-

bot des Schöpfers verantworten will, diese Entscheidung dem Einzelnen abzunehmen, vor al-

lem in den Fällen, wo dieser sie durchaus fällen könnte. Er hat damit die Ehrfurcht vor dem 

Leben, in diesem Fall dem Leben des Sterilisierten, verletzt, indem er diesen aus der verant-

wortlichen Entscheidung vor Gottes Willen löste. Auch in den Fällen, in denen der Erbkranke 

zu einer solchen Entscheidung nicht fähig ist, wäre der Gesetzgeber zu fragen, ob er die Ver-

antwortung etwa für die durch die Sterilisation geförderte Unzucht tragen kann und die 

 
5 Vgl. dazu die Antwort Jesu an die Jünger: „Es hat weder dieser gesündigt noch seine Eltern, sondern auf daß 

die Werke Gottes an ihm offenbar würden“, Joh 9, 3. 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 10 09.03.2024 

Gesellschaft mit dieser belasten darf. Und er wird sich nicht damit rechtfertigen können, daß 

er eben das kleinere Übel wähle, denn es handelt sich darum, ob es vor Gott das kleinere Übel 

ist, wenn Menschen durch die Unzucht zugrunde gehen oder wenn sie krank sind. 

All das gilt auch für die Unterbrechung der Schwangerschaft aufgrund eugenischer Indika-

tion, die als Spezialfall der Sterilisation zu betrachten ist. Aber es ist nicht nur in dem Sinn ein 

„Spezialfall“, daß die Stellungnahme zur Sterilisation hier bloß sinngemäß abzuwandeln wäre 

— diese Konsequenz aus einem Prinzip kann es ja in der evangelischen Ethik nicht geben —, 

sondern es ist hier eine neue besondere Lage dadurch geschaffen, daß das vermutlich erb-

kranke Leben schon lebt. 

Der Gesetzgeber trägt diesem Unterschied dadurch Rechnung, daß er hier einen Eingriff nur 

im Einverständnis mit der Mutter vornimmt. Es bedeutet jedenfalls einen unüberhörbaren Un-

terschied in der Dringlichkeit des Angesprochenwerdens durch das Gebot „Du sollst nicht tö-

ten“, ob uns das biblische Zeugnis in einer Lage trifft, in der wir erst vor der Frage stehen, die 

Zeugung eines menschlichen Lebens zu unterlassen, oder ob es sich darum handelt, schon ge-

zeugtes Leben zu töten. Der Unterschied liegt nicht zuletzt auch darin, daß die beispielhafte 

Bedeutung unseres Handelns im letzteren Fall besonders folgenschwer sein kann. Das kann 

uns aber nur zu erhöhter Gewissenhaftigkeit des Fragens nach Gottes Willen veranlassen. Un-

ter dieser Voraussetzung wird man dann sagen können, daß hier dieselben Gesichtspunkte wie 

bei der Entscheidung für die Sterilisation zu erwägen sind. 

Anders ist die Lage bei der Schwangerschaftsunterbrechung aufgrund medizinischer Indika-

tion. Hier handelt es sich um den Fall der Notwehr, der zur Klärung des Problems mit der Si-

tuation verglichen werden kann, in der zwei Schiffbrüchige auf dem Ozean treiben auf einer 

Planke, die nur einen tragen kann. Auch in einem solchen Fall der Notwehr ist derjenige, der 

um sein Leben zu retten den anderen tötet, noch nicht ohne weiteres gerechtfertigt, da er sich 

die Frage stellen lassen muß, ob sein Leben wertvoller ist als das des anderen. Hat im vorlie-

genden Fall der Arzt zu entscheiden, so wird er nicht umhin können, das Leben der Mutter 

dem des Kindes vorzuziehen. Hat die Mutter selbst zu entscheiden, so wird für sie die Lage 

jedenfalls nicht so fraglos sein. Es wird aber doch schwer einzusehen sein, worin sie als Gebot 

Gottes sehen könnte, sich selbst für das Leben des ungeborenen Kindes zu opfern. 

Auf jene Frage der Notwehr lassen sich alle übrigen Fälle zurückführen, in denen es sich da-

rum handelt, belastetes oder unerwünschtes Leben zu vernichten, wobei aber streng darauf zu 

achten ist, daß es sich wirklich um einen echten Fall der Notwehr handelt, d. h. um jene Situa-

tion, wo notwendig der eine oder der andere von der Planke herunter muß. Solange es sich nur 

darum handelt, dem einen durch die Beseitigung des anderen bessere Lebensbedingungen zu 

verschaffen und diese Beseitigung mit anderen Gründen zu rechtfertigen gesucht wird — also 

der Minderwertigkeit des anderen o. ä. —, ist der echte Fall der Notwehr nicht gegeben. Die 

Tatsache, daß die Unterhaltung und Pflege jener Lebensuntüchtigen einen wirtschaftlichen 

Aufwand fordert, der den Gesunden abgeht, kann ihre Vernichtung noch nicht rechtfertigen. 

Das wäre bloß dann der Fall, wenn ausgegangen werden dürfte von der Gesundheit als 

Höchstwert, sei es die Gesundheit des Einzelnen oder die des Volkes. Das ist aber, wie wir sa-

hen, dadurch ausgeschlossen, daß wir es mit dem Gebot des Schöpfers zu tun haben und nicht 

mit einem Höchstwert menschlicher Wertskalen. 

Der Fall echter Notwehr wäre erst dann gegeben, wenn die Versorgung jener Lebensuntüchti-

gen für die Übrigen nicht bloß eine Beeinträchtigung ihres Lebenswillens bedeuten würde, die 

sie auf sich nehmen müßten, sondern wenn diese Beeinträchtigung ein solches Maß annehmen 

würde, daß das Leben der Gesunden dadurch eindeutig infrage gestellt wäre. Ein Fall von der 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 11 09.03.2024 

Eindeutigkeit, wie sie hier nötig wäre, ist in der Geschichte kaum zu finden, weshalb wir ihn 

zur Klärung der Probleme konstruieren wollen. Nehmen wir an, daß die Verteidiger von La 

Rochelle in den Hugenottenkriegen durch die Lebensmittelknappheit vor der Wahl standen, 

entweder sofort zu kapitulieren oder aber durch die Tötung der unter ihnen befindlichen Le-

bensuntüchtigen den Übrigen die Mittel zu verschaffen, den Kampf noch einige Zeit fortzuset-

zen mit der Hoffnung, ihn dadurch vielleicht zu gewinnen. Könnte es da, im Blick auf die von 

ihnen vertretene Sache, ein Gebot Gottes sein, das letztere zu tun? Die ethische Besinnung 

hätte hier Folgendes zu bedenken: Zunächst hätte die Führung dem übrigen Volk diese ge-

plante Maßnahme bekanntzugeben, da jedermann wissen müßte, welchem Umstand er die Er-

haltung seines Lebens verdanken würde und dazu sich selbst verantwortlich entscheiden müß-

te. Weiter müßte sich die ethische Besinnung angesichts dieser Frage auf eine nochmalige 

Überprüfung des Kriegszieles erstrecken. Es müßte ein bestimmtes Gebot Gottes vorliegen — 

nicht nur eine Erlaubnis —, den Krieg auch unter diesen veränderten Umständen fortzuführen, 

weil die von Gott gebotene Verfolgung des Kriegszieles das fordert. Ist es denkbar, daß jene 

Hugenotten, die um die Geltung von Gottes Wort kämpften, aus eben diesem Wort durch den 

Heiligen Geist ein solches Gebot Gottes empfangen hätten? Hätten sie nicht vielmehr zu der 

Erkenntnis kommen müssen, daß Gott eine Fortsetzung des Kampfes um diesen Preis nicht 

wollen kann? 

Wir haben versucht, einen relativ „reinen“ Fall der Notwehr zu konstruieren. Es ist kaum 

denkbar, daß — besonders hinsichtlich des Kriegszieles, das hier von entscheidender Bedeu-

tung ist — ein Fall eintreten könnte, der im Glauben anders entschieden werden könnte. 

Würde ein entsprechender Fall bei uns heute eintreten, so wäre die Sache für die ethische Be-

sinnung dadurch von vornherein anders, weil man die zu Tötenden ja ohnehin für „lebensun-

wert“ halten und darum gar nicht wirklich nach Gottes Willen fragen würde. Damit wäre in 

jedem Fall ausgeschlossen, daß man sich für eine solche Tötung auf den Willen Gottes beru-

fen könnte. — Für alle noch zu erwägenden Möglichkeiten ist jedenfalls das zu sagen, daß 

über alle diese Fragen nur dann in ethischer Verantwortung geredet werden kann, wenn irgend 

jemand da ist, der für eine solche Tötung nicht nur vor Gott sich verantwortlich weiß, sondern 

der auch bereit und imstande ist, diese Verantwortung vor den Mitmenschen zu übernehmen, 

d. h. sich nach seinem Einverständnis mit dem Gebot des Schöpfers fragen zu lassen. Wäre 

das nicht der Fall und würde eine solche Tötung unter dem Schutz der Anonymität geschehen, 

so muß von vornherein jede Möglichkeit bestritten werden, daß das aufgrund von Gottes Ge-

bot geschehen sein könnte. Tritt dieser Fall ein, so hat die Kirche, welche das Gebot Gottes zu 

bezeugen hat, allen Beteiligten gegenüber die Pflicht zu solchem Zeugnis. Beteiligt sind hier 

alle für die betreffenden Kranken unmittelbar Verantwortlichen, also Angehörige, Anstaltslei-

ter, Vormünder, Ärzte und Pflegepersonal, denen die verbindliche Weisung zu geben ist, daß 

sie an der Beseitigung der Kranken in keiner Weise mitwirken dürfen, auch nicht passiv durch 

deren Auslieferung. Beteiligt sind die Exekutivorgane, deren Verantwortlichkeit infolge jener 

Anonymität zweifelhaft sein kann. Für sie ist das Zeugnis der Kirche an die verantwortliche 

Staatsgewalt zu richten, welche diese Anonymität zuläßt oder schützt, um die Obrigkeit zum 

Gebot des Schöpfers zurückzurufen. Beteiligt ist hier aber auch die ganze Gemeinde, die nicht 

nur durch die entsprechenden Taten in ihrem Gewissen verwirrt, sondern vor allem durch das 

Reden vom „lebensunwerten Leben“ in ihrem Glauben aufs stärkste angefochten ist. Darum 

sind die Pfarrer nachdrücklich hinzuweisen auf ihre seelsorgerliche Pflicht gegenüber dieser 

Bedrohung des Glaubens der Gemeinde und zu unerschrockenem Zeugnis zu ermahnen. Auf 

die in der Gemeinde vorhandene Entrüstung sollte dabei nicht abgehoben werden. Sie ist 1. 

längst nicht überall vorhanden, 2. selten eindeutig christlich begründet und wird sich 3. durch 

eine vermutlich bald einsetzende Propaganda rasch verlieren. Die Aufgabe des Pfarrers ist 

vielmehr, jede Gelegenheit der Wortverkündigung in Seelsorge, Predigt, Grabrede und Jugen-

dunterweisung zu benützen, um auf das aufgerichtete Zeichen hinzuweisen, das uns im Dasein 

solchen belasteten Lebens begegnet und uns an die Sünde der Welt erinnert und zur 



Diem - Das Problem des ‚lebensunwerten Lebens‘ in der katholischen und evangelischen Ethik

 12 09.03.2024 

Barmherzigkeit gegen die „geringsten Brüder“ mahnt. Dabei muß auch zur Buße gerufen und 

gesagt werden, daß die Christenheit selbst mitschuldig ist an dem heutigen Reden und Han-

deln: Sie hat nur zu gern und auch sehr oft ohne Not Gebrauch gemacht von der Möglichkeit, 

die betreffenden Kranken in einer Anstalt unterzubringen, und ihr Mitleiden auf das Beitrag-

zahlen bei der „Inneren Mission“ beschränkt. Sie hat weithin den „armen Lazarus“ auch nur 

von ihrer Tür weggeschafft und damit die Sache für erledigt gehalten. Und wir Pfarrer haben 

in unseren Grabreden immer wieder in gedankenloser Leichtfertigkeit der landläufigen Christ-

lichkeit nachgesprochen, daß der Tod des Leidenden ohne weiteres eine „Erlösung“ sei, ohne 

von jenem Zeichen zu reden. Damit haben wir selbst mitgeholfen, jene Früchte zu säen, die 

wir heute ernten. Darum haben wir aller bloßen Entrüstung gegenüber Buße zu predigen und 

zu tun. 

Quelle: Hermann Diem, Sine vi – sed verbo. Aufsätze – Vorträge – Voten, München: Chr. 

Kaiser, 1965, S. 90-107. 


