Antichrist
Von Otto Bdcher

I. Die Vokabeln antichristos, Gegen-Gesalbter, Anti-Messias, und pseudochristos, falscher,
lugnerischer Messias bzw. Christus, sind Neubildungen der christl. Literatur und begegnen
erstmals im letzten Drittel des 1. Jh. n.Chr., und zwar antichristos in den Briefen des Johannes
und pseuddchristos in der sog. synopt. Apokalypse (Mk 13 Par.).

I1. Die Vorstellung, am Ende der Zeit werde ein teuflisch-mythischer Herrscher Gott und sei-
nem Messias widerstreiten, ist jedoch wesentlich dlter; sie stammt aus atl. und v.a. friihjud.-
apok. Tradition.

Fur die Endzeit rechnet Israel mit einem letzten Ansturm gottfeindlicher Méachte (vgl. u.a. Ez
38f; Dan 7; 11,15-20.40-45; Hag 2,22f; Sach 12,2-11). Vom Sturz eines Tyrannen mit kosmi-
schem Anspruch handelt schon Jes 14,4-21; Antiochus IV. Epiphanes (Regierungszeit 175-
164 v.Chr.) erscheint nach Dan 7,8.24-26; 8,9-14 als ibermenschlich-widerg6ttlicher Usurpa-
tor.

Zufolge AssMos 8 wird der »Konig der Erdenkdnige« (d.i. der romische Kaiser) die Juden
verfolgen und zum Gotzendienst zwingen. Die Frommen von Qumran erwarten nicht nur zwei
messianische Gestalten (1QS 9,10f; 1QS? 2,12-17 u.6.), sondern auch zwei antimessianische:
den gottlosen Priester (IQpHab 8,8) und den Liigenpropheten (1QpHab 10,9; vgl. 2,1f; 5,11;
CD 8,13; 20,15), beide offenbar Héretiker im Dienste Belials (4QTest 21-30). Die eschatolo-
gische Auseinandersetzung zwischen dem Messias und seinem politischen Widersacher, dem
»letzten Herrscher« (Roms), endet mit dem Tode des rémischen Kaisers (syrApkBar 39,7;
40,1-3; vgl. Sib 5,33f.214-227.363-385). Einen anderen endzeitlichen Widersacher namens
Armilos wird dereinst der Messias ben David mit dem Wort seines Mundes (vgl. Jes 11,4;
2Thess 2,8; Offb 19,15.21) téten (TgJes 11,4 v.l. u.6.; vgl. St.-B. 111, 637-640; Bousset/GreR-
mann, 254-256).

[1I. Im NT findet sich die Vokabel antichristos zwar nur in den Johannesbriefen (s.u. 3), doch
ist die Vorstellung eines endzeitlichen Gegenspielers des Messias Jesus in fast allen Schichten
des NT bezeugt. Trotz mythischer Uberhohung bleibt der Antichrist im NT eine menschliche,
im Dienste des Teufels stehende Gestalt. Deshalb gehdren Aussagen Uber den Widersacher
Gottes selbst, den Teufel (didbolos, Mt 4,1-11 Par. Lk 4,1-13; Joh 8,44; Eph 4,27 u.6.), Satan
(Mt 4,10; 12,26 Par. Mk 3,23; Lk 10,18; Apg 5,3; R6m 16,20 u.6.), »Fursten der Welt« (Joh
14,30) bzw. »dieser Welt« (Joh 12,31; 16,11), Beliar (2Kor 6,15) und »den Bosen« (Mt 6,13;
Joh 17,15; Eph 6,16 u.6.), nur bedingt in unseren Zshg. Dasselbe gilt fir namentlich erwahnte
Dé&monen wie Beelzebub/Beelzebul (Mt 10,25; 12,24.27; Mk 3,22; Lk 1115.18f), Abaddon/
Apollyon (Offb 9,11) oder Legion (Mk 5,9.15 Par. Lk 8,30).

1. Die synopt. Apokalypse (Mk 13 Par.) nennt, zusammen mit »falschen Propheten« (pseudop-
rophétai), »falsche Christi« (pseuddchristoi, Mt 24,24 Par. Mk 13,22). Bei diesen handelt es
sich um Messiaspratendenten, wie sie in der jid. Geschichte immer wieder aufgetreten sind
(vgl. Apg 5,36f; Jos Ant 20,167-172; Bell 2,258-263) und nach Jesu Tod den Christen als
frevlerische Konkurrenten des wiederkommenden Herrn erscheinen mufiten (vgl. Mk 13,6
Par.). Auch der »Greuel der Verwistung« (Mt 24,15 Par. Mk 13,14), Mk 13,14 maskulinisch
konstruiert und offenbar personhaft verstanden, ist wohl eine Erscheinungsform des Anti-
christen (vgl. Dan 9, 27; 12,11).

2. In den echten Paulusbriefen findet sich keine eigentliche Antichrist-Spekulation. Nach

Brocher - Antichrist (TBLNT) 1 14.03.2024



1Kor 15,26 ist der letzte von Christus entmachtete Feind der Tod; der Antichrist konnte allen-
falls zu den unterworfenen — ddmonischen — Machten von 1Kor 15,24 gehéren. Der Autor des
2Thess schlieRt diese Liicke durch den »Menschen der Gesetzesfeindschaft« (anthropos tes
anomias), der sich selbst als Gott préasentiert (2Thess 2,3-12); Jesus der Herr wird diesen
»Sohn des Verderbens« und »Widersacher«, der sich in der Kraft des Satans durch triigerische
Zeichen und Wunder legitimiert (2Thess 2,9; vgl. Mt 24,24 Par. Mk 13,22; Offb 13,13f), mit
dem Hauch seines Mundes toten (2Thess 2,8; vgl. Offb 19,15.21). Der »Mensch der Gesetzes-
feindschaft« ist offenbar ein heidnischer, géttliche Verehrung beanspruchender Herrscher,
vermutlich, wie Offb 13 (s.u. 4), der rém. Kaiser.

3. Im Johannesevangelium warnt Jesus vor kiinftigen falschen Messiaspratendenten (Joh 5,43,;
vgl. Mk 13,6 Par.), ohne diese ausdrticklich Antichrist zu nennen. Dagegen verwenden die
Briefe des Johannes die VVokabel antichristos zur Bezeichnung eines Menschen, der falsche
Lehren tber Christus verbreitet (1Joh 2,18.22; 4,3; 2Joh 7). Im Antichrist bzw. in den Anti-
christ (Plur. nur 1Joh 2,18) wirkt der Teufel; seine Lugen (vgl. Joh 8,44), ausgesprochen
durch den Antichrist, bestehen im Leugnen der Messianitét Jesu (1Joh 2,22) und im Leugnen
seiner Leiblichkeit (1Joh 4,3 v.I. 2Joh 7). In solcher Haresie vergreift der Teufel sich an der
Wirde Christi selbst; eine falsche Christologie ist das Werk des antichristlichen Geistes, den
es von Gottes Geist zu unterscheiden gilt (1Joh 4,1-6; vgl. Mk 3,28f Par.). Antik-jld. Brauch
folgend (vgl. Mt 10,25; Mk 3,22 Par.; Joh 7,20 u.0.), beurteilt das frihe Christentum die Irr-
lehrer als vom Teufel Verfiihrte und Besessene (Apg 20,30; 1Joh 2,18f; vgl. 2Kor 11,3f; Jud
12f). Wie das Auftreten der Haretiker Uberhaupt, so gilt auch die Wirksamkeit des Antichrist
als Zeichen der Endzeit (1Joh 2,18).

4. Die Offenbarung des Johannes beschreibt in den Kapiteln 12f eine satanische Antitrinitat
(vgl. Offb 16,13; 20,10), deren »Personen« der christl. Trinitat polar entsprechen: Gegenspie-
ler Gottes ist der »Drache« (Offb 12,3-18; 16,13), zufolge Offb 12,9; 20,2 identisch mit der
Schlange von Gen 3 (vgl. 2Kor 11,3), mit dem Teufel und Satan; dem Gottessohn entspricht
als zweite Person der Antitrinitat das »(erste) Tier« (Offb 12,18-13,10), dem Heiligen Geist
dagegen das »zweite Tier« (Offb 13,11- 18). Das »erste Tier«, drachengestaltig und sieben-
kopfig wie sein Vater, der Teufel, dessen belebtes Spiegelbild es darstellt (Offb 12,18; 13,1),
wird mit dem Imperium Romanum bzw. dem romischen Kaiser, das »zweite Tier« als »fal-
scher Prophet« mit der priesterlichen Propaganda des Kaiserkults gleichgesetzt (Offb 16,13;
17,7-18; 20,10). Antichrist im strengen Sinn ist also nur das »erste Tier« (Offb 12,18-13,10);
als Propagandist dieses Ungeheuers ist jedoch auch das »zweite Tier« (Offb 13,11-18) eine
antichristl. Gestalt. Weitreichende, geistvoll konstruierte Analogien zwischen Christus und A.,
zwischen Heiligem und pseudoprophetischem Geist lassen erkennen, dal der Apokalyptiker
das Imperium Romanum als vom Weitende bedrohtes, satanisches Gegenstiick zur Kirche
Jesu Christi versteht.

Wie Jesus Gottes Sohn, so ist das erste Tier der Sohn des teuflischen Drachen (Offb 12,18;
13,1); wie Christus seine VVollmacht von Gott, so hat der Antichrist seine Gewalt vom Dra-
chen, d.h. dem Teufel, empfangen (Offb 13,2). Tédlich verwundet (Offb 13,3) wie das Lamm
(Offb 5,6), aber neu belebt (Offb 13,3) wie Christus (Offb 1,17f), wird der Antichrist wie das
Lamm (Offb 5,12) inthronisiert (Offb 13,2); er »war, ist jetzt nicht und wird wiederkommen«
(Offb 17,8; vgl. 17,11), wéhrend Gott »ist, war und kommt« (Offb 1,4.8; 4,8; vgl. 11,17). Mit
den christologischen Titeln konkurrieren die »Namen der Lasterung« (Offb 13,1; 17,3), und
dem Siegel des Christus- und Gottesnamens (Offb 7,3; 14,1; vgl. 3,12) entspricht das Malzei-
chen des Tieres (Offb 13,16f; 14,9-11; 16,2; 19,20; 20,4). Das zweite Tier imitiert in seiner
Maskerade als Widder (Offb 13,11b) das Christuslamm (Offb 5,6; 6,16 u.6.), enthillt jedoch
durch drachenhaftes Reden seine teuflische Identitat (Offb 13,11c). Der Pseudoprophet
schenkt Leben (Offb 13,15) wie Gottes Heiliger Geist (Offb 11,11; vgl. Gen 2,7); wie einst

Brocher - Antichrist (TBLNT) 2 14.03.2024



der Prophet Elia (1K6n 18,24.38; 2Ko6n 1,10.12.14; vgl. Offb 11,5) 1&4Bt er Feuer vom Himmel
fallen (Offb 13,13) und ahmt damit zugleich das Feuer des Heiligen Geistes (Apg 2,3) nach.
Das zweite Tier besitzt die Gabe der Uberredung (Offb 13,11-14) und erinnert dadurch an die
belehrende Funktion des Heiligen Geistes (Joh 14,26; Gal 4,6; Offb 2,7.11.17 u.6.). Wie die
falschen Christi und falschen Propheten (Mt 24,24 Par. Mk 13,22) und wie der »Mensch der
Gesetzesfeindschaft« (2Thess 2,9f) wirkt das zweite Tier durch seine Worte und Uberirdischen
Wundertaten als antichristlicher Verfihrer (Offb 13,13f; 19,20; vgl. 2Joh 7). Eine ausfihrliche
Deutung in Offb 17 stellt den zeitgeschichtlichen Bezug von Offb 13 sicher: Die sieben Kopfe
(Offb 13,1; 17,3) sind sieben Kaiser der Sieben-Hugel-Stadt Rom (Offb 17,9). Das getotete
und wiederbelebte Haupt (Offb 13,3) ist Nero redivivus (Offb 17,8-10; vgl. Sueton, Nero 57),
der Antichrist schlechthin (Offb 17,11; vgl. Sib 5,363; Asels 4,2-12); auch die Zahl 666 (Offb
13,18) ist wohl als »Kaiser Nero« zu entschlisseln.

Dem rémischen Imperator, der sich mit dem Sonnengott Mithras gleichsetzt, gottesdienstliche
Verehrung beansprucht und sich damit als der Antichrist erweist, steht der erhthte Christus
gegeniber, der wahre Messias, Helios und Kénig aller Kénige (Offb 1,16; 12,1-5; 17,14;
19,11-16; 21,23). Wie der Teufel und seine ddmonischen Werkzeuge, die Irrlehrer und fal-
schen Propheten (Offb 2,14-16.20-23; 19,21; 20,10; 21,8; 22,15; vgl. 1Kor 15,24-28; Eph
1,20f u.6.), werden auch die antichristl. Ungeheuer von Offb 13 tiberwunden und vernichtet
(Offb 17,14; 19,15-20; 20,10). Mit dem endzeitlichen Sieg des erhéhten Christus tber den
Antichrist und sein Reich weicht die Weltherrschaft Roms dem neuen Himmel und der neuen
Erde (Offb 17-19); Christus wird mit seinem Vater fiir alle Zeit thronen und regieren im neuen
Jerusalem, dem kunftigen Wohnort der Erlgsten (Offb 21 f).

5. Die altkirchliche Literatur fihrt beide Elemente der ntl. Antichrist-Vorstellung weiter, die
antiromischen Tendenzen von 2Thess 2,3-12 und Offb 13.17 ebenso wie die eschatologische
Deutung christologischer und pneumatologischer Haresien (1Joh 2,18.22; 4,3; 2Joh 7). Zu-
folge Did 16,3f werden in den letzten Tagen falsche Propheten auftreten, denen der Weltver-
fuhrer »wie Gottes Sohn« folgen wird, ein wundertatiger und frevelhafter Beherrscher der
Erde; ahnlich verbindet ApkPetr 2 den Plur. der falschen Christi (vgl. Mt 24,24 Par. Mk
13,22) mit dem Sing, eines Zeichen und Wunder wirkenden Verflihrers (vgl. 2Thess 2,9). In
den christl. Sibyllinen wird Beliar mit den endzeitlichen Ligenpropheten kombiniert (Sib
2,165-168). Der Autor von Asels 4,2-12 erwartet eine Verkdrperung Beliars in der Gestalt des
Nero redivivus. Fir den christlichen Redaktor der koptischen Elia-Apokalypse ist der Anti-
christ identisch mit dem Menschen der Gesetzesfeindschaft von 2Thess 2, ein zauberischer
Wundertéter wie dieser und das »zweite Tier« von Offb 13 (ApkEI 21,2; 31,14-34,9; 36,1-16).
Der Magier Simon (Apg 8.9-13.18-24) wird zum Ahnherrn antichristlicher Haresie und escha-
tologischer Verstrickung der Kirche in den Frevel der »Simonie«.

HERMENEUTISCHE UBERLEGUNGEN
\Von Lothar Coenen

Es ist sicher nicht zuféllig, daR3 der Gehalt der Vorsilbe »anti« im Wort »Antichrist« so dehn-
bar ist: So konnte sie vom Stellvertreter Christi bis zum Verdréanger Christi, wie ihn Dosto-
jewski in seinem »GroRinquisitor« geschildert hat, alles abdecken. Es ist sicher auch nicht zu-
fallig, wenn man immer wieder versucht war und versucht hat, eine bestimmte geschichtliche
Gestalt als den Antichristen anzuprangern. — Ob nicht dieses Wort — man denke an den Wech-
sel von Sing, und Plur.! — vielleicht eher eine Art Chiffre ist, ein Gattungsbegriff, eine Um-
schreibung eines Typs, immer wieder konkretisiert und aktualisiert in den Epochen zwischen
der Auffahrt und Wiederkunft des Herrn? Wie viele Gestalten der Geschichte wurden schon
fir den Antichristen gehalten oder verkindigten sich selbst als den wiedergekommenen Chris-

Brocher - Antichrist (TBLNT) 3 14.03.2024



tus! So wird es bleiben, ja, die Verwirrung wird zunehmen, und erst spéter werden sich die
Irrtimer erweisen.

Und doch gibt es eine gewisse Richtlinie: Die Gestalt des Antichristen tragt in der Bibel pri-
mar doch sehr genau alle religiésen und Wunder-Bedurfnisse der Menschen und gibt vor, sie
auf bessere, imponierendere Art erfullen zu kénnen, als dies bislang der Fall war. Die Ten-
denz seines Wirkens — bewuft oder unbewul3t — weist immer dahin, die Herrschaft und Wie-
derkunft des Christus als nicht mehr erforderlich zu erweisen. Zwar kénnen die Epochen des
Antichristen mit Schrecken und Verfolgung fur die verbunden sein, die nicht dem neuen Kurs
folgen, sobald er erst die Mehrheit hat — dennoch durften die Ortungsversuche des Antichris-
ten im politischen Raum fehlgehen. Nicht aggressiv, sondern mit frommer erhabener Retter-
gebarde, im Glanze der Toleranz und Humanitat, vorgeblich Fursorge und Liebe hegend, tritt
er auf.

Lit.: W. Bousset, Der Antichrist in der Uberlieferung des Judentums, des NT und der alten
Kirche, 1895 — A. Jeremias, Der Antichrist in Geschichte und Gegenwart, Leipzig 1930 (Reli-
gionswissenschaftl. Darstellungen fur die Gegenwart 6) — B. Rigaux, L'Antéchrist et I'opposi-
tion au royaume messianique dans I'Ancien et le Nouveau Testament, Gembloux/ Paris 1932 —
H. Schlier, Vom Antichrist. Zum 13. Kapitel der Offenbarung Johannis, in: Theol. Aufsétze.
FS K. Barth, 1936, 110-123 (= ders., Die Zeit der Kirche. Exegetische Aufséatze und Vortréage,
1956, 16- 29) — J. Schmid, Der Antichrist und die hemmende Macht (2Thess 2,1-12), ThQ
129, 1949, 323-343 — E. Lohmeyer, Art. Antichrist, RAC I, 1950, 450-457 — G. Stéhlin, Die
Feindschaft gegen Gott und ihre Stelle in seinem Heilsplan fur die Welt, in: Die Leibhaftig-
keit des Wortes. FS A. Kdberle, 1958, 47-62 — W. Bousset/H. Grelimann, Die Religion des Ju-
dentums im spathellenistischen Zeitalter, HNT XXI, #1966 — J. Ernst, Die eschatologischen
Gegenspieler in den Schriften des NT, BU 3, 1967 — O. Bocher, Die teuflische Trinitat, in:
ders., Die Johannesapokalypse, EdF 41, 31988, 76-83 — H.-J. Klauck, Der Antichrist und das
johanneische Schisma. Zu 1Joh 2,18-19, in: Christus bezeugen. FS W. Trilling, 1990, 237-248
— G.C. Jenks, The Origins and Early Development of the Antichrist Myth, BZNW 59, 1991 —
M. Wolter, Der Gegner als endzeitlicher Widersacher. Die Darstellung des Feindes in der judi-
schen und christlichen Apokalyptik, in: F. Bosbach (Hg.), Feindbilder, 1992, 23-40.

Quelle: Lothar Coenen/Klaus Haacker (Hg.), Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testa-
ment, NA, Wuppertal-Neukirchen 1997, S. 51-54.

Brocher - Antichrist (TBLNT) 4 14.03.2024



