
Bröcher - Antichrist (TBLNT) 1 14.03.2024 

Antichrist 

Von Otto Böcher 

I. Die Vokabeln antíchristos, Gegen-Gesalbter, Anti-Messias, und pseudóchristos, falscher, 

lügnerischer Messias bzw. Christus, sind Neubildungen der christl. Literatur und begegnen 

erstmals im letzten Drittel des 1. Jh. n.Chr., und zwar antíchristos in den Briefen des Johannes 

und pseudóchristos in der sog. synopt. Apokalypse (Mk 13 Par.). 

II. Die Vorstellung, am Ende der Zeit werde ein teuflisch-mythischer Herrscher Gott und sei-

nem Messias widerstreiten, ist jedoch wesentlich älter; sie stammt aus atl. und v.a. frühjüd.-

apok. Tradition. 

Für die Endzeit rechnet Israel mit einem letzten Ansturm gottfeindlicher Mächte (vgl. u.a. Ez 

38f; Dan 7; 11,15-20.40-45; Hag 2,22f; Sach 12,2-11). Vom Sturz eines Tyrannen mit kosmi-

schem Anspruch handelt schon Jes 14,4-21; Antiochus IV. Epiphanes (Regierungszeit 175-

164 v.Chr.) erscheint nach Dan 7,8.24-26; 8,9-14 als übermenschlich-widergöttlicher Usurpa-

tor. 

Zufolge AssMos 8 wird der »König der Erdenkönige« (d.i. der römische Kaiser) die Juden 

verfolgen und zum Götzendienst zwingen. Die Frommen von Qumran erwarten nicht nur zwei 

messianische Gestalten (1QS 9,10f; 1QSa 2,12-17 u.ö.), sondern auch zwei antimessianische: 

den gottlosen Priester (IQpHab 8,8) und den Lügenpropheten (1QpHab 10,9; vgl. 2,1f; 5,11; 

CD 8,13; 20,15), beide offenbar Häretiker im Dienste Belials (4QTest 21-30). Die eschatolo-

gische Auseinandersetzung zwischen dem Messias und seinem politischen Widersacher, dem 

»letzten Herrscher« (Roms), endet mit dem Tode des römischen Kaisers (syrApkBar 39,7; 

40,1-3; vgl. Sib 5,33f.214-227.363-385). Einen anderen endzeitlichen Widersacher namens 

Armilos wird dereinst der Messias ben David mit dem Wort seines Mundes (vgl. Jes 11,4; 

2Thess 2,8; Offb 19,15.21) töten (TgJes 11,4 v.l. u.ö.; vgl. St.-B. III, 637-640; Bousset/Greß-

mann, 254-256). 

III. Im NT findet sich die Vokabel antíchristos zwar nur in den Johannesbriefen (s.u. 3), doch 

ist die Vorstellung eines endzeitlichen Gegenspielers des Messias Jesus in fast allen Schichten 

des NT bezeugt. Trotz mythischer Überhöhung bleibt der Antichrist im NT eine menschliche, 

im Dienste des Teufels stehende Gestalt. Deshalb gehören Aussagen über den Widersacher 

Gottes selbst, den Teufel (diábolos, Mt 4,1-11 Par. Lk 4,1-13; Joh 8,44; Eph 4,27 u.ö.), Satan 

(Mt 4,10; 12,26 Par. Mk 3,23; Lk 10,18; Apg 5,3; Röm 16,20 u.ö.), »Fürsten der Welt« (Joh 

14,30) bzw. »dieser Welt« (Joh 12,31; 16,11), Beliar (2Kor 6,15) und »den Bösen« (Mt 6,13; 

Joh 17,15; Eph 6,16 u.ö.), nur bedingt in unseren Zshg. Dasselbe gilt für namentlich erwähnte 

Dämonen wie Beelzebub/Beelzebul (Mt 10,25; 12,24.27; Mk 3,22; Lk 1115.18f), Abaddon/ 

Apollyon (Offb 9,11) oder Legion (Mk 5,9.15 Par. Lk 8,30). 

1. Die synopt. Apokalypse (Mk 13 Par.) nennt, zusammen mit »falschen Propheten« (pseudop-

rophẽtai), »falsche Christi« (pseudóchristoi, Mt 24,24 Par. Mk 13,22). Bei diesen handelt es 

sich um Messiasprätendenten, wie sie in der jüd. Geschichte immer wieder aufgetreten sind 

(vgl. Apg 5,36f; Jos Ant 20,167-172; Bell 2,258-263) und nach Jesu Tod den Christen als 

frevlerische Konkurrenten des wiederkommenden Herrn erscheinen mußten (vgl. Mk 13,6 

Par.). Auch der »Greuel der Verwüstung« (Mt 24,15 Par. Mk 13,14), Mk 13,14 maskulinisch 

konstruiert und offenbar personhaft verstanden, ist wohl eine Erscheinungsform des Anti-

christen (vgl. Dan 9, 27; 12,11). 

2. In den echten Paulusbriefen findet sich keine eigentliche Antichrist-Spekulation. Nach 



Bröcher - Antichrist (TBLNT) 2 14.03.2024 

1Kor 15,26 ist der letzte von Christus entmachtete Feind der Tod; der Antichrist könnte allen-

falls zu den unterworfenen – dämonischen – Mächten von 1Kor 15,24 gehören. Der Autor des 

2Thess schließt diese Lücke durch den »Menschen der Gesetzesfeindschaft« (ánthrōpos tēs 

anomías), der sich selbst als Gott präsentiert (2Thess 2,3-12); Jesus der Herr wird diesen 

»Sohn des Verderbens« und »Widersacher«, der sich in der Kraft des Satans durch trügerische 

Zeichen und Wunder legitimiert (2Thess 2,9; vgl. Mt 24,24 Par. Mk 13,22; Offb 13,13f), mit 

dem Hauch seines Mundes töten (2Thess 2,8; vgl. Offb 19,15.21). Der »Mensch der Gesetzes-

feindschaft« ist offenbar ein heidnischer, göttliche Verehrung beanspruchender Herrscher, 

vermutlich, wie Offb 13 (s.u. 4), der röm. Kaiser. 

3. Im Johannesevangelium warnt Jesus vor künftigen falschen Messiasprätendenten (Joh 5,43; 

vgl. Mk 13,6 Par.), ohne diese ausdrücklich Antichrist zu nennen. Dagegen verwenden die 

Briefe des Johannes die Vokabel antíchristos zur Bezeichnung eines Menschen, der falsche 

Lehren über Christus verbreitet (1Joh 2,18.22; 4,3; 2Joh 7). Im Antichrist bzw. in den Anti-

christ (Plur. nur 1Joh 2,18) wirkt der Teufel; seine Lügen (vgl. Joh 8,44), ausgesprochen 

durch den Antichrist, bestehen im Leugnen der Messianität Jesu (1Joh 2,22) und im Leugnen 

seiner Leiblichkeit (1Joh 4,3 v.l. 2Joh 7). In solcher Häresie vergreift der Teufel sich an der 

Würde Christi selbst; eine falsche Christologie ist das Werk des antichristlichen Geistes, den 

es von Gottes Geist zu unterscheiden gilt (1Joh 4,1-6; vgl. Mk 3,28f Par.). Antik-jüd. Brauch 

folgend (vgl. Mt 10,25; Mk 3,22 Par.; Joh 7,20 u.ö.), beurteilt das frühe Christentum die Irr-

lehrer als vom Teufel Verführte und Besessene (Apg 20,30; 1Joh 2,18f; vgl. 2Kor 11,3f; Jud 

12f). Wie das Auftreten der Häretiker überhaupt, so gilt auch die Wirksamkeit des Antichrist 

als Zeichen der Endzeit (1Joh 2,18). 

4. Die Offenbarung des Johannes beschreibt in den Kapiteln 12f eine satanische Antitrinität 

(vgl. Offb 16,13; 20,10), deren »Personen« der christl. Trinität polar entsprechen: Gegenspie-

ler Gottes ist der »Drache« (Offb 12,3-18; 16,13), zufolge Offb 12,9; 20,2 identisch mit der 

Schlange von Gen 3 (vgl. 2Kor 11,3), mit dem Teufel und Satan; dem Gottessohn entspricht 

als zweite Person der Antitrinität das »(erste) Tier« (Offb 12,18-13,10), dem Heiligen Geist 

dagegen das »zweite Tier« (Offb 13,11- 18). Das »erste Tier«, drachengestaltig und sieben-

köpfig wie sein Vater, der Teufel, dessen belebtes Spiegelbild es darstellt (Offb 12,18; 13,1), 

wird mit dem Imperium Romanum bzw. dem römischen Kaiser, das »zweite Tier« als »fal-

scher Prophet« mit der priesterlichen Propaganda des Kaiserkults gleichgesetzt (Offb 16,13; 

17,7-18; 20,10). Antichrist im strengen Sinn ist also nur das »erste Tier« (Offb 12,18-13,10); 

als Propagandist dieses Ungeheuers ist jedoch auch das »zweite Tier« (Offb 13,11-18) eine 

antichristl. Gestalt. Weitreichende, geistvoll konstruierte Analogien zwischen Christus und A., 

zwischen Heiligem und pseudoprophetischem Geist lassen erkennen, daß der Apokalyptiker 

das Imperium Romanum als vom Weitende bedrohtes, satanisches Gegenstück zur Kirche 

Jesu Christi versteht. 

Wie Jesus Gottes Sohn, so ist das erste Tier der Sohn des teuflischen Drachen (Offb 12,18; 

13,1); wie Christus seine Vollmacht von Gott, so hat der Antichrist seine Gewalt vom Dra-

chen, d.h. dem Teufel, empfangen (Offb 13,2). Tödlich verwundet (Offb 13,3) wie das Lamm 

(Offb 5,6), aber neu belebt (Offb 13,3) wie Christus (Offb l,17f), wird der Antichrist wie das 

Lamm (Offb 5,12) inthronisiert (Offb 13,2); er »war, ist jetzt nicht und wird wiederkommen« 

(Offb 17,8; vgl. 17,11), während Gott »ist, war und kommt« (Offb 1,4.8; 4,8; vgl. 11,17). Mit 

den christologischen Titeln konkurrieren die »Namen der Lästerung« (Offb 13,1; 17,3), und 

dem Siegel des Christus- und Gottesnamens (Offb 7,3; 14,1; vgl. 3,12) entspricht das Malzei-

chen des Tieres (Offb 13,16f; 14,9-11; 16,2; 19,20; 20,4). Das zweite Tier imitiert in seiner 

Maskerade als Widder (Offb 13,11b) das Christuslamm (Offb 5,6; 6,16 u.ö.), enthüllt jedoch 

durch drachenhaftes Reden seine teuflische Identität (Offb 13,11c). Der Pseudoprophet 

schenkt Leben (Offb 13,15) wie Gottes Heiliger Geist (Offb 11,11; vgl. Gen 2,7); wie einst 



Bröcher - Antichrist (TBLNT) 3 14.03.2024 

der Prophet Elia (1Kön 18,24.38; 2Kön 1,10.12.14; vgl. Offb 11,5) läßt er Feuer vom Himmel 

fallen (Offb 13,13) und ahmt damit zugleich das Feuer des Heiligen Geistes (Apg 2,3) nach. 

Das zweite Tier besitzt die Gabe der Überredung (Offb 13,11-14) und erinnert dadurch an die 

belehrende Funktion des Heiligen Geistes (Joh 14,26; Gal 4,6; Offb 2,7.11.17 u.ö.). Wie die 

falschen Christi und falschen Propheten (Mt 24,24 Par. Mk 13,22) und wie der »Mensch der 

Gesetzesfeindschaft« (2Thess 2,9f) wirkt das zweite Tier durch seine Worte und überirdischen 

Wundertaten als antichristlicher Verführer (Offb 13,13f; 19,20; vgl. 2Joh 7). Eine ausführliche 

Deutung in Offb 17 stellt den zeitgeschichtlichen Bezug von Offb 13 sicher: Die sieben Köpfe 

(Offb 13,1; 17,3) sind sieben Kaiser der Sieben-Hügel-Stadt Rom (Offb 17,9). Das getötete 

und wiederbelebte Haupt (Offb 13,3) ist Nero redivivus (Offb 17,8-10; vgl. Sueton, Nero 57), 

der Antichrist schlechthin (Offb 17,11; vgl. Sib 5,363; Asels 4,2-12); auch die Zahl 666 (Offb 

13,18) ist wohl als »Kaiser Nero« zu entschlüsseln. 

Dem römischen Imperator, der sich mit dem Sonnengott Mithras gleichsetzt, gottesdienstliche 

Verehrung beansprucht und sich damit als der Antichrist erweist, steht der erhöhte Christus 

gegenüber, der wahre Messias, Helios und König aller Könige (Offb 1,16; 12,1-5; 17,14; 

19,11-16; 21,23). Wie der Teufel und seine dämonischen Werkzeuge, die Irrlehrer und fal-

schen Propheten (Offb 2,14-16.20-23; 19,21; 20,10; 21,8; 22,15; vgl. 1Kor 15,24-28; Eph 

1,20f u.ö.), werden auch die antichristl. Ungeheuer von Offb 13 überwunden und vernichtet 

(Offb 17,14; 19,15-20; 20,10). Mit dem endzeitlichen Sieg des erhöhten Christus über den 

Antichrist und sein Reich weicht die Weltherrschaft Roms dem neuen Himmel und der neuen 

Erde (Offb 17-19); Christus wird mit seinem Vater für alle Zeit thronen und regieren im neuen 

Jerusalem, dem künftigen Wohnort der Erlösten (Offb 21 f). 

5. Die altkirchliche Literatur führt beide Elemente der ntl. Antichrist-Vorstellung weiter, die 

antirömischen Tendenzen von 2Thess 2,3-12 und Offb 13.17 ebenso wie die eschatologische 

Deutung christologischer und pneumatologischer Häresien (1Joh 2,18.22; 4,3; 2Joh 7). Zu-

folge Did 16,3f werden in den letzten Tagen falsche Propheten auftreten, denen der Weltver-

führer »wie Gottes Sohn« folgen wird, ein wundertätiger und frevelhafter Beherrscher der 

Erde; ähnlich verbindet ApkPetr 2 den Plur. der falschen Christi (vgl. Mt 24,24 Par. Mk 

13,22) mit dem Sing, eines Zeichen und Wunder wirkenden Verführers (vgl. 2Thess 2,9). In 

den christl. Sibyllinen wird Beliar mit den endzeitlichen Lügenpropheten kombiniert (Sib 

2,165-168). Der Autor von Asels 4,2-12 erwartet eine Verkörperung Beliars in der Gestalt des 

Nero redivivus. Für den christlichen Redaktor der koptischen Elia-Apokalypse ist der Anti-

christ identisch mit dem Menschen der Gesetzesfeindschaft von 2Thess 2, ein zauberischer 

Wundertäter wie dieser und das »zweite Tier« von Offb 13 (ApkEl 21,2; 31,14-34,9; 36,1-16). 

Der Magier Simon (Apg 8.9-13.18-24) wird zum Ahnherrn antichristlicher Häresie und escha-

tologischer Verstrickung der Kirche in den Frevel der »Simonie«. 

HERMENEUTISCHE ÜBERLEGUNGEN 

Von Lothar Coenen 

Es ist sicher nicht zufällig, daß der Gehalt der Vorsilbe »anti« im Wort »Antichrist« so dehn-

bar ist: So konnte sie vom Stellvertreter Christi bis zum Verdränger Christi, wie ihn Dosto-

jewski in seinem »Großinquisitor« geschildert hat, alles abdecken. Es ist sicher auch nicht zu-

fällig, wenn man immer wieder versucht war und versucht hat, eine bestimmte geschichtliche 

Gestalt als den Antichristen anzuprangern. – Ob nicht dieses Wort – man denke an den Wech-

sel von Sing, und Plur.! – vielleicht eher eine Art Chiffre ist, ein Gattungsbegriff, eine Um-

schreibung eines Typs, immer wieder konkretisiert und aktualisiert in den Epochen zwischen 

der Auffahrt und Wiederkunft des Herrn? Wie viele Gestalten der Geschichte wurden schon 

für den Antichristen gehalten oder verkündigten sich selbst als den wiedergekommenen Chris-



Bröcher - Antichrist (TBLNT) 4 14.03.2024 

tus! So wird es bleiben, ja, die Verwirrung wird zunehmen, und erst später werden sich die 

Irrtümer erweisen. 

Und doch gibt es eine gewisse Richtlinie: Die Gestalt des Antichristen trägt in der Bibel pri-

mär doch sehr genau alle religiösen und Wunder-Bedürfnisse der Menschen und gibt vor, sie 

auf bessere, imponierendere Art erfüllen zu können, als dies bislang der Fall war. Die Ten-

denz seines Wirkens – bewußt oder unbewußt – weist immer dahin, die Herrschaft und Wie-

derkunft des Christus als nicht mehr erforderlich zu erweisen. Zwar können die Epochen des 

Antichristen mit Schrecken und Verfolgung für die verbunden sein, die nicht dem neuen Kurs 

folgen, sobald er erst die Mehrheit hat – dennoch dürften die Ortungsversuche des Antichris-

ten im politischen Raum fehlgehen. Nicht aggressiv, sondern mit frommer erhabener Retter-

gebärde, im Glanze der Toleranz und Humanität, vorgeblich Fürsorge und Liebe hegend, tritt 

er auf. 

Lit.: W. Bousset, Der Antichrist in der Überlieferung des Judentums, des NT und der alten 

Kirche, 1895 – A. Jeremias, Der Antichrist in Geschichte und Gegenwart, Leipzig 1930 (Reli-

gionswissenschaftl. Darstellungen für die Gegenwart 6) – B. Rigaux, L'Antéchrist et l'opposi-

tion au royaume messianique dans l'Ancien et le Nouveau Testament, Gembloux/ Paris 1932 – 

H. Schlier, Vom Antichrist. Zum 13. Kapitel der Offenbarung Johannis, in: Theol. Aufsätze. 

FS K. Barth, 1936, 110-123 (= ders., Die Zeit der Kirche. Exegetische Aufsätze und Vorträge, 

1956, 16- 29) – J. Schmid, Der Antichrist und die hemmende Macht (2Thess 2,1-12), ThQ 

129, 1949, 323-343 – E. Lohmeyer, Art. Antichrist, RAC I, 1950, 450-457 – G. Stählin, Die 

Feindschaft gegen Gott und ihre Stelle in seinem Heilsplan für die Welt, in: Die Leibhaftig-

keit des Wortes. FS A. Köberle, 1958, 47-62 – W. Bousset/H. Greßmann, Die Religion des Ju-

dentums im späthellenistischen Zeitalter, HNT XXI, 41966 – J. Ernst, Die eschatologischen 

Gegenspieler in den Schriften des NT, BU 3, 1967 – O. Böcher, Die teuflische Trinität, in: 

ders., Die Johannesapokalypse, EdF 41, 31988, 76-83 – H.-J. Klauck, Der Antichrist und das 

johanneische Schisma. Zu 1Joh 2,18-19, in: Christus bezeugen. FS W. Trilling, 1990, 237-248 

– G.C. Jenks, The Origins and Early Development of the Antichrist Myth, BZNW 59, 1991 – 

M. Wolter, Der Gegner als endzeitlicher Widersacher. Die Darstellung des Feindes in der jüdi-

schen und christlichen Apokalyptik, in: F. Bosbach (Hg.), Feindbilder, 1992, 23-40. 

Quelle: Lothar Coenen/Klaus Haacker (Hg.), Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testa-

ment, NA, Wuppertal-Neukirchen 1997, S. 51-54. 


