
Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 1 28.03.2024 

Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über Lessing 

Von Hannah Arendt 

Die Auszeichnung, die eine freie Stadt verleiht, und ein Preis, der sich auf den Namen Les-

sings beruft, sind eine große Ehrung. Ich gebe zu, daß ich nicht weiß, wie ich dazu gekommen 

bin, und auch, daß es mir nicht ganz leicht gefallen ist, damit zu Rande zu kommen. Dabei 

darf ich von der heiklen Frage des Verdienstes ganz absehen. Gerade in dieser Hinsicht erteilt 

uns die Ehrung ja eine sehr eindringliche Lektion in Bescheidenheit, indem sie uns einfach die 

Kompetenz abspricht, über uns selbst und unsere eigenen Verdienste so urteilen zu können, 

wie wir über die Verdienste und Leistungen anderer Menschen urteilen. In der Ehrung meldet 

sich die Welt zu Wort, und wenn wir sie annehmen und für sie danken, so können wir es nur 

ohne alle Selbstreflexion im Rahmen unserer Haltung zur Welt, zu einer Welt und Öffentlich-

keit nämlich, welcher wir den Raum verdanken, in den wir sprechen und in dem wir gehört 

werden. 

Aber die Ehrung mahnt uns nicht nur auf besondere, unüberhörbare Weise an die Dankbar-

keit, die wir der Welt schulden; sie ist darüber hinaus in einem sehr hohen Maße weltver-

pflichtend, weil sie uns, da wir sie ja auch immer ablehnen können, in unserer Stellung zur 

Welt nicht nur bestärkt, sondern uns auch auf sie festlegt. Daß ein Mensch in der Öffentlich-

keit überhaupt erscheint, daß die Öffentlichkeit ihn akzeptiert und bestätigt, ist keineswegs 

selbstverständlich. Nur das Genie wird von seiner Begabung selbst in die Öffentlichkeit ge-

drängt und braucht sich zu ihr nicht erst zu entschließen. In diesem einzigen Fall setzt die Eh-

rung dann den Einklang mit der Welt nur fort, läßt den Grundakkord nochmals in aller Öffent-

lichkeit erklingen, der unabhängig von Überlegungen und Entschlüssen, unabhängig auch von 

allen Verpflichtungen, gleichsam wie ein Naturphänomen bereits in die Menschengesellschaft 

geklungen ist. Hier gilt in der Tat, was Lessing einmal, in zwei seiner schönsten Verszeilen 

über den genialen Mann gesagt hat: 

Was ihn bewegt, bewegt. Was ihm gefällt, gefällt. 

Sein glücklicher Geschmack ist der Geschmack der Welt. 

Nichts, scheint mir, ist in unserer Zeit fragwürdiger als unsere Haltung zur Welt, nichts weni-

ger selbstverständlich als der Einklang mit der Öffentlichkeit, zu der die Ehrung verpflichtet 

und den sie bestätigt. In unserem Jahrhundert hat selbst das Geniale sich nur im Widerspruch 

und Streit mit der Welt und ihrer Öffentlichkeit entfalten können, wiewohl es natürlich wie eh 

und je den ihm eigenen Einklang in die Menschengesellschaft findet. Aber die Welt und die 

Menschen, welche sie bewohnen, sind nicht dasselbe. Die Welt liegt zwischen den Menschen, 

und dies Zwischen — viel mehr als, wie man häufig meint, die Menschen oder gar der 

Mensch — ist heute der Gegenstand der größten Sorge und der offenbarsten Erschütterung in 

nahezu allen Ländern der Erde. Selbst wo die Welt noch halbwegs in Ordnung ist oder halb-

wegs in Ordnung gehalten wird, hat die Öffentlichkeit doch die Leuchtkraft verloren, die ur-

sprünglich zu ihrem eigensten Wesen gehört. Mehr und mehr Menschen in den Ländern der 

westlichen Welt, die seit dem Untergang der Antike die Freiheit von Politik als eine der 

Grundfreiheiten begreift, machen von dieser Freiheit Gebrauch und haben sich von der Welt 

und den Verpflichtungen in ihr zurückgezogen. Dieser Rückzug aus der Welt braucht den 

Menschen nicht zu schaden, er kann sogar große Begabungen bis ins Genialische steigern und 

so auf Umwegen wieder der Welt zugute kommen. Nur tritt mit einem jeden solchen Rückzug 

ein beinahe nachweisbarer Weltverlust ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist 

unersetzliche Zwischenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen Mitmen-

schen gebildet hätte. 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 2 28.03.2024 

Wenn man sich so überlegt, wie es denn eigentlich um Ehrungen und Preise der Öffentlichkeit 

unter den gegenwärtigen Weltumständen bestellt sei, kann man wohl auf den Gedanken kom-

men, der Hamburger Senat habe eine dem Ei des Kolumbus nicht unähnliche Lösung des Pro-

blems gefunden, als er beschloß, den Preis der Stadt gerade mit dem Namen Lessings zu ver-

binden. Denn Lessing hat den Einklang in die Welt und die Öffentlichkeit nie gefunden und 

wohl auch nie finden wollen, und hat sich doch auf seine Weise ihr immer verpflichtet ge-

fühlt. Dabei waren besondere, einmalige Umstände mit im Spiel. Die deutsche Öffentlichkeit 

war auf ihn nicht vorbereitet und hat ihn wohl auch zu Lebzeiten nie geehrt. Ihm selbst fehlte, 

seinem eigenen Urteil zufolge, der-glücklich-natürliche Einklang mit der Welt, die Verkettung 

von Verdienst und Glück, die Lessing wie Goethe für das Zeichen des Genies hielt; Lessing 

glaubte, der Kritik etwas zu schulden, was »dem Genie sehr nahekommt«, was aber dennoch 

das natürliche Eingespieltsein mit der Welt, wo Fortuna lächelt, wenn Virtù sich zeigt, nie-

mals erreicht. All das mag wichtig genug gewesen sein, war aber nicht ausschlaggebend. Man 

möchte meinen, er habe irgendwann einmal sich entschlossen, das Genie, den Mann des 

»glücklichen Geschmacks«, zwar zu bewundern, selbst aber denen nachzugehen, die er ein-

mal halb ironisch die »Weltweisen« genannt hat, die »überall, wo sie ihre Augen hinfallen las-

sen, die Stützen der bekanntesten Wahrheiten erzittern« machen. Seine Haltung zur Welt war 

weder positiv noch negativ, sondern radikal kritisch und, was die Öffentlichkeit anlangte, 

durchaus revolutionär; aber sie blieb der Welt verpflichtet, verließ ihren Boden niemals und 

übersteigerte nichts in die Schwärmerei einer Utopie. Das Revolutionäre paarte sich bei Les-

sing mit einer eigentümlichen Parteiischkeit, die ihn mit einer manchmal fast übertrieben an-

mutenden Genauigkeit an das konkrete Detail band und die vielen Mißverständnissen ausge-

setzt gewesen ist. Lessings Größe nämlich bestand unter anderem darin, daß er sich niemals 

von einer sogenannten Objektivität oder Sachlichkeit dazu verführen ließ, das eigentliche 

Weltverhältnis und den Weltstand der von ihm angegriffenen oder gepriesenen Sachen und 

Männer aus den Augen zu verlieren. Das ist ihm gerade in Deutschland schlecht genug be-

kommen, wo man noch weniger als anderswo begreifen mag, was Kritik ist, und daß Gerech-

tigkeit mit Objektivität im gewöhnlichen Verstände wenig zu tun hat. 

Lessing hat mit der Welt, in der er lebte, seinen Frieden nie gemacht. Sein Vergnügen war, 

»den Vorurteilen die Stirne zu bieten« und dem »vornehmen Hofpöbel die Wahrheit zu sa-

gen«; und wie teuer er für diese Vergnügungen bezahlt haben mag, es waren Vergnügungen 

im wörtlichen Sinne. Er selbst hat einmal — als er sich darüber Rechenschaft zu geben suchte, 

worin eigentlich die »tragische Lust« bestände — gesagt, daß »alle Leidenschaften, auch die 

allerunangenehmsten, als Leidenschaften angenehm« sind, weil »wir uns bei ... (ihnen) eines 

größeren Grads unserer Realität bewußt sind«. Dieser Satz mahnt auf auffällige Weise an die 

griechische Affektenlehre, die den Zorn zum Beispiel unter die angenehmen Gemütsempfin-

dungen rechnete, dafür aber die Hoffnung zusammen mit der Furcht als Übel verbuchte. Ge-

nau wie bei Lessing ist diese Unterscheidung an dem Grad der Realität orientiert, allerdings 

nicht in dem Sinne, daß die Realität an der Stärke gemessen würde, mit der der Affekt die 

Seele erschüttert, sondern daran, wieviel Wirklichkeit die Leidenschaft der Seele vermittelt. In 

der Hoffnung überspringt die Seele die Wirklichkeit, wie sie in der Furcht sich vor ihr zurück-

zieht. Aber der Zorn, und vor allem der Lessingsche Zorn, stellt die Welt bloß, so wie das 

Lessingsche Lachen in der Minna von Barnhelm dazu anlocken will, sich mit der Welt zu ver-

söhnen, in ihr einen Platz zu finden, aber lachend-ironisch, das heißt ohne sich ihr zu ver-

schreiben. Das gesteigerte Realitätsbewußtsein, das als solches Lust ist, entstammt einer lei-

denschaftlichen Weltoffenheit und Weltliebe, die sich in der »tragischen Lust« nicht einmal 

dadurch beirren läßt, daß der Mensch an der Welt zugrunde geht. 

Wenn die Lessingsche Ästhetik im Gegensatz zu der des Aristoteles selbst die Furcht noch als 

eine Abart des Mitleids erkennen möchte, als das Mitleid, das wir mit uns selbst empfinden, 

so ist es, als sollte hier die Weltflucht der Furcht rückgängig gemacht werden, um auch sie 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 3 28.03.2024 

noch als Leidenschaft zumindest zu retten, als einen Affekt nämlich, in dem wir von uns 

selbst so affiziert sind wie sonst von anderen Menschen in der Welt. Damit hängt aufs engste 

zusammen, daß für Lessing das Wesen der Poesie Handlung war (wie Haym richtig erkannte), 

und nicht, wie für Herder, eine Kraft — »die Zauberkraft, die auf meine Seele ... wirkt« —, 

oder wie für Goethe eine gestaltete Natur. Ihm ging es gerade nicht um »die Vollendung des 

Kunstwerks in sich seihst«, die Goethe für »die ewige, unerläßliche Forderung« hielt, sondern 

— und darin ist er mit Aristoteles wieder ganz einig—um die Wirkung auf den Zuschauer, der 

gleichsam die Welt, nämlich das, was sich zwischen dem Künstler oder Dichter und seinen 

Mitmenschen als eine ihnen gemeinsame Welt gebildet hat, repräsentiert. Lessing hat die Welt 

im Zorn und im Lachen erfahren, und Zorn und Lachen sind ihrem Wesen nach parteiisch. 

Deshalb war er unfähig oder nicht willens, ein Kunstwerk »in sich selbst« zu beurteilen, unab-

hängig von seinem »Effekt« in der Welt, und deshalb konnte er in seinen Polemiken angreifen 

oder verteidigen, je nachdem wie die in Frage stehende Sache gerade in der Öffentlichkeit be-

urteilt wurde, und ganz unabhängig davon, wie wahr oder falsch sie sein mochte. Es ist nicht 

nur Noblesse, wenn er sagte, daß »von ihm jeder Frieden habe, auf den alle losschlagen«, es 

ist auch eine zum Instinkt gewordene Besorgnis um das relative Recht, das gemeinhin auch 

die Meinungen und Standpunkte haben, welche aus guten Gründen den Kürzeren ziehen. So 

hat er selbst in dem Streit um das Christentum keine ein für allemal festgelegte Stellung bezo-

gen, sondern ist, wie er in großartiger Selbsterkenntnis einmal sagte, unwillkürlich an ihm 

zweifelhaft geworden, »je bündiger mir der eine (es) erweisen wollte«, und hat es unwillkür-

lich in seinem »Herzen aufrecht zu erhalten« getrachtet, »je mutwilliger und triumphierender 

es der andere ganz zu Boden treten wollte«. Dies aber heißt, daß er da, wo alle sich um die 

»Wahrheit« des Christentums stritten, vorzüglich für seine Stellung in der Welt eintrat — 

heute besorgt, es könnte wieder einen Anspruch auf Herrschaft geltend machen, und morgen 

schon wieder in Angst, es könnte aus der Welt ganz und gar verschwinden. Lessings so vieles 

vorwegnehmende Einsicht, daß die aufgeklärte Theologie seiner Zeit »uns unter dem Vor-

wand, uns zu vernünftigen Christen zu machen, uns zu höchst unvernünftigen Philosophen« 

mache, war nicht nur eine Parteinahme für die Vernunft. Sie war vor allem eine Parteinahme 

für die Freiheit, welche von denen, die »den Glauben durch Beweise erzwingen« wollen, in 

erheblich größere Gefahr geraten war als durch diejenigen, welche den Glauben als eine 

Gnade Gottes ansahen. Sie war aber darüber hinaus eine Parteinahme für die Welt, in der sei-

ner Ansicht nach sowohl Religion wie Philosophie ihren Platz haben sollten, aber voneinander 

geschiedene Plätze, damit hinter der »Scheidewand ... eine jede ihren Weg fortgehen (könne), 

ohne die andere zu hindern«. 

Kritik im Sinne Lessings ist diese Gesinnung, die immer Partei ergreift im Interesse der Welt, 

ein jegliches von seiner jeweiligen weltlichen Position her begreift und beurteilt und so nie-

mals zu einer Weltanschauung werden kann, die von weiteren Erfahrungen in der Welt unab-

hängig bleibt, weil sie sich auf eine mögliche Perspektive festgelegt hat. Uns täte es schon 

not, uns von Lessing in dieser Gesinnung belehren zu lassen, und was uns das Lernen so 

schwer macht, ist nicht unser Mißtrauen gegen die Aufklärung oder den Humanitätsglauben 

des achtzehnten Jahrhunderts. Nicht das achtzehnte, sondern das neunzehnte Jahrhundert steht 

zwischen Lessing und uns; seine Geschichtsbesessenheit und Ideologieverschworenheit sind 

gerade im politischen Denken unserer Zeit noch so wirksam, daß wir ein ganz und gar freies 

Denken, das sich weder der Geschichte noch des logischen Zwanges als Krücken bedient, für 

unverbindlich zu halten geneigt sind. Daß zum Denken nicht nur Intelligenz und Tiefsinn, 

sondern vor allem auch Mut gehört, ist uns noch halbwegs vertraut; viel erstaunlicher für uns 

ist, daß Lessings Parteinahme für die Welt so weit gehen konnte, daß er für sie sogar die Wi-

derspruchslosigkeit mit sich selbst, die wir doch bei allen, die schreiben und sprechen, als 

selbstverständlich voraussetzen, opfern konnte. Denn er meinte in allem Ernst: »Ich bin nicht 

verpflichtet, die Schwierigkeiten aufzulösen, die ich mache. Meine Gedanken mögen immer 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 4 28.03.2024 

sich weniger verbinden, ja wohl gar sich zu widersprechen scheinen: wenn es denn nur Ge-

danken sind, bei welchen (die Leser) Stoff finden, selbst zu denken.« Er wollte nicht nur von 

niemandem gezwungen werden, sondern auch niemanden zwingen, weder mit Gewalt noch 

durch Beweise; und er hat die Tyrannei derer, die durch Räsonieren und Vernünfteln, durch 

zwingendes Argumentieren, das Denken zu beherrschen suchen, für die Freiheit für gefährli-

cher gehalten als die Orthodoxie. Er hat vor allem aber sich selbst niemals gezwungen, und 

statt mit einem widerspruchslosen System seine Identität in der Geschichte festzulegen, hat er, 

wie er selbst wußte, »nichts als Fermenta cognitionis« in die Welt gestreut. 

So ist das berühmte Lessingsche Selbstdenken keineswegs eine Tätigkeit, die aus einem in 

sich einheitlichen und geschlossenen, organisch gewachsenen und gebildeten Individuum auf 

steigt, um sich dann gewissermaßen umzusehen, wo in der Welt der günstigste Platz für seine 

Entfaltung liegen könne, um so das Individuum auf dem Umwege über das Denken in Harmo-

nie mit der Welt zu bringen. Das Lessingsche Denken steigt nicht aus dem Menschen auf, und 

in ihm gibt sich nicht ein Selbst kund, sondern der Mensch — nach Lessing zum Handeln und 

nicht zum Vernünfteln geschaffen — entschließt sich zu ihm, weil er im Denken schließlich 

auch eine Art und Weise entdeckt, sich in Freiheit in der Welt zu bewegen. Von allen spezifi-

schen Freiheiten, die uns in den Sinn kommen mögen, wenn wir das Wort Freiheit hören, ist 

die Bewegungsfreiheit nicht nur die historisch älteste, sondern auch die elementarste; das Auf-

brechen-Können, wohin man will, ist die ursprünglichste Gebärde des Frei-seins, wie umge-

kehrt die Einschränkung der Bewegungsfreiheit seit eh und je die Vorbedingung der Verskla-

vung war. Auch für das Handeln, in dem menschliche Freiheit in der Welt primär erfahren 

wird, ist Bewegungsfreiheit die unabläßliche Bedingung. Daß Menschen, wenn ihnen der 

weltliche Raum, der durch Zusammenhandeln konstituiert wird und sich dann mit Ereignissen 

und Geschichten anfüllt, geraubt ist, sich auf ihre Denkfreiheit zurückziehen, ist natürlich sehr 

alt; und irgendein solches Rückzugsphänomen scheint auch bei Lessing vorzuliegen. Wenn 

wir von solchem Rückzug auf Gedankenfreiheit aus weltlicher Versklavung hören, fällt uns 

naturgemäß das stoische Vorbild ein, weil es geschichtlich das wirksamste gewesen ist. Dies 

Vorbild aber stellt genau genommen nicht so sehr einen Rückzug aus dem Handeln auf das 

Denken dar als eine Flucht aus der Welt in das eigene Selbst, von dem man hofft, es würde in 

souveräner Unabhängigkeit von der Außenwelt sich halten können. Davon ist bei Lessing 

keine Rede. Lessing zog sich auf das Denken zurück, aber ganz und gar nicht auf sein Selbst, 

und wenn es für ihn eine geheime Verbundenheit zwischen Handeln und Denken gegeben hat 

(was ich in der Tat glaube, aber nicht belegen kann), so lag sie darin, daß beides, Handeln wie 

Denken, in der Form einer Bewegung vor sich gehen, daß also die Freiheit, die beiden zugrun-

de liegt, die Bewegungsfreiheit ist. 

Lessing hat wohl nie geglaubt, daß das Handeln durch Denken ersetzt werden könne oder daß 

Denkfreiheit ein Ersatz für die nur dem Handeln eigentümliche Freiheit sein könne. Er wußte 

sehr gut, daß er in dem damals »sklavischsten Lande Europas« lebte, wiewohl es in ihm sehr 

wohl möglich war, »gegen die Religion so viel Sottisen zu Markte zu bringen als man« woll-

te; unmöglich nämlich war, »für die Rechte der Untertanen, ... gegen Aussaugung und Despo-

tismus eine Stimme« zu erheben, also zu handeln. Der heimliche Bezug, den sein Selbstden-

ken mit dem Handeln verband, lag gerade darin, daß er sein Denken nie an Resultate band, ja 

daß er auf Resultate, sofern sie die endgültige Auflösung von Schwierigkeiten bringen sollten, 

die das Denken sich selbst macht, ausdrücklich verzichtete, und zwar sogar um den Preis der 

Wahrheit, weil ja jede Wahrheit notwendigerweise das Denken als reine Tätigkeit zum Still-

stand bringen muß. Die Fermenta cognitionis, die Lessing in die Welt streute, sollten keine 

Erkenntnisse mitteilen, sondern andere zum Selbstdenken anregen, und dies eigentlich für kei-

nen anderen Zweck, als um ein Gespräch zwischen Denkenden in Gang zu bringen. Das Les-

singsche Denken ist nicht ein Sprechen mit sich selbst, sondern ein vorweggenommenes Spre-

chen mit anderen, und dies ist der Grund, warum es wesentlich polemisch ist. Aber selbst 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 5 28.03.2024 

wenn es ihm gelungen wäre, sein Gespräch mit anderen Selbstdenkenden in Gang zu bringen 

und so einer Einsamkeit zu entkommen, die gerade ihm sich lähmend über alle Fähigkeiten 

legte, so hätte er sich schwerlich je weismachen lassen, daß damit nun alles in bester Ordnung 

sei. Was nicht in Ordnung war, und was auch durch kein Gespräch und kein Selbstdenken 

hätte in Ordnung kommen können, war die Welt — das nämlich, was zwischen den Menschen 

entsteht, und wo das, was ein jeder durch Geburt mitbringt, sichtbar und hörbar werden kann. 

In den zweihundert Jahren, die uns von Lessings Lebenszeit trennen, hat sich in dieser Hin-

sicht manches geändert, aber weniges zum Besseren. Die »Stützen der bekanntesten Wahrhei-

ten« (um in der von ihm geprägten Metapher zu bleiben), die damals erzitterten, liegen heute 

am Boden, und um sie zu erschüttern, bedarf es keiner Kritik mehr und keines Weltweisen. 

Wir dürfen unsere Augen nur nicht schließen, um zu erkennen, daß wir uns in einem wahren 

Trümmerfeld solcher Stützen befinden. 

Nun könnte dies in gewissem Sinne ein Vorteil sein, nämlich für ein Denken, das sich ohne 

Stützen und Krücken, gewissermaßen ohne das Gelände der Tradition frei bewegt. Aber es ist 

schwer, dieses Vorteils in der Welt froh zu werden. Denn es hat sich längst herausgestellt, daß 

die Stützen der Wahrheiten auch die Stützen der weltlich-politischen Ordnung gewesen sind, 

und die Welt — im Unterschied zu den sie bewohnenden und in ihr frei sich bewegenden 

Menschen — bedarf der Stützen, um die Beständigkeit und Dauerhaftigkeit zu garantieren, 

ohne welche sie den sterblichen Menschen nicht die relativ gesicherte, relativ unvergängliche 

Heimat bieten kann, deren sie bedürfen. Man könnte wohl sagen, daß die lebendige Mensch-

lichkeit eines Menschen in dem Maße abnimmt, in dem er auf das Denken verzichtet und sich 

den Resultaten, den bekannten oder auch unbekannten Wahrheiten anvertraut und sie aus-

spielt, als seien sie Münzen, mit denen man alle Erfahrungen begleichen kann. Aber mit der 

Welt steht es gerade umgekehrt. Die Welt wird unmenschlich, ungeeignet für menschliche 

Bedürfnisse, welche die Bedürfnisse von Sterblichen sind, wenn sie in eine Bewegung geris-

sen wird, in der es keinerlei Bestand mehr gibt. So hat man denn auch seit dem großen Fehl-

schlag der Französischen Revolution die alten Stützen, die damals schon eingestürzt waren, 

immer wieder aufgerichtet, um dann immer wieder zusehen zu müssen, wie sie erst erzitterten 

und dann von neuem einstürzten. An die Stelle der »bekanntesten Wahrheiten« haben sich die 

furchtbarsten Irrlehren gesetzt, aber der Irrtum dieser Lehren ist kein Beweis, keine neue Stüt-

ze für die alten Wahrheiten. So kann auch im Politischen die Restauration niemals ein Ersatz 

werden für eine notwendig gewordene Neugründung; sie ist bestenfalls eine Notmaßnahme, 

die allerdings unvermeidlich ist, wenn die Neugründung nicht gelingt. Gleichermaßen unver-

meidlich aber ist, daß in einer solchen Konstellation, noch dazu wenn sie sich über so lange 

Zeiträume erstreckt, das Mißtrauen der Menschen gegen Welt und Öffentlichkeit ständig 

wächst. Denn die Zerbrechlichkeit dieser immer wieder restaurierten Stützen der öffentlichen 

Ordnung wird naturgemäß nach jedem Einsturz evidenter, so daß schließlich die Öffentlich-

keit gerade diejenigen »bekanntesten Wahrheiten« als allen ohne weiteres einleuchtend vor-

aussetzt, an die doch im geheimen kaum noch einer glaubt. 

 

II 

In der Geschichte sind die Zeiten, in denen der Raum des Öffentlichen sich verdunkelt und 

der Bestand der Welt so fragwürdig wird, daß die Menschen von der Politik nicht mehr ver-

langen, als daß sie auf ihre Lebensinteressen und Privatfreiheit die gehörige Rücksicht nehme, 

nicht selten. Man kann sie mit einigem Recht »finstere Zeiten« (Brecht) nennen. Denjenigen, 

die in solchen Zeiten leben und von ihnen erzogen worden sind, hat es wohl immer nahe gele-

gen, die Welt und ihre Öffentlichkeit gering zu achten, sie so weit als möglich zu ignorieren, 

oder auch sie zu überspringen und gleichsam hinter sie zu greifen — als wäre die Welt nur 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 6 28.03.2024 

eine Fassade, hinter der sich Menschen verbergen —, um sich dann mit Menschen ungeachtet 

der Welt, die zwischen ihnen liegt, zu verständigen. In solchen Zeiten entfaltet sich, wenn es 

gut geht, eine Menschlichkeit eigener Art. Um ihre Möglichkeiten recht einzuschätzen, brau-

chen wir nur an »Nathan den Weisen« zu denken, dessen eigentliches Thema: »Es genügt ein 

Mensch zu sein« das Schauspiel durchherrscht und dem der Appell: »Sei mein Freund!«, der 

wie ein Leitmotiv durch das Ganze klingt, entspricht. Wir könnten mit gleichem Recht an die 

Zauberflöte denken, die ebenfalls eine solche Menschlichkeit zum Thema hat, deren Humani-

tät tiefer liegt, als wir gemeinhin meinen, wenn wir nur an die durchschnittlichen Theorien des 

achtzehnten Jahrhunderts von einer einheitlichen Menschennatur denken, die hinter der Viel-

falt der Nationen, Völker, Rassen und Religionen liegen sollte, in die das Menschengeschlecht 

sich aufteilt. Wenn es eine solche Menschennatur geben sollte, so wäre sie ein Naturphäno-

men, und ein ihr entsprechendes Verhalten menschlich zu nennen, würde voraussetzen, daß 

menschliches und natürliches Verhalten ein und dasselbe sind. Der größte und geschichtlich 

wirksamste Vertreter dieser Menschlichkeit im achtzehnten Jahrhundert war Rousseau, für 

den sich die allen Menschen gemeinsame Menschennatur nicht in der Vernunft, sondern im 

Mitleid manifestierte, in einem eingeborenen Widerwillen, wie er sagte, einen Mitmenschen 

leiden zu sehen. In merkwürdiger Übereinstimmung hat auch Lessing gemeint, der mitlei-

digste Mensch sei der beste Mensch. Aber im Unterschied zu Rousseau, den der egalitäre 

Charakter des Mitleids nicht störte—die Tatsache, daß wir, wie Lessing betonte, »etwas Mit-

leidähnliches« auch dem Bösewicht gegenüber empfinden —, und der daher ganz im Sinne 

der Französischen Revolution, die sich dann auf ihn berief, die Verwirklichung der Mensch-

lichkeit in der fraternite, in der Brüderlichkeit erblickte, hat Lessing die Freundschaft, die ja 

so wählerisch ist wie das Mitleid egalitär ist, für das zentrale Phänomen gehalten, in dem al-

lein sich Menschlichkeit beweisen könne. 

Bevor wir auf diesen Lessingschen Begriff von Freundschaft und seine politische Relevanz zu 

sprechen kommen, müssen wir noch etwas bei der Brüderlichkeit, wie sie das achtzehnte Jahr-

hundert verstand, verweilen; und dies nicht nur, weil auch Lessing sie gut kannte, wenn er von 

den »philanthropischen Empfindungen« spricht, von einer brüderlichen Zuneigung zu den 

Menschen nämlich, die aus einem Haß auf die Welt, in der Menschen »unmenschlich« behan-

delt werden, entspringt, sondern vor allem weil in solcher Brüderlichkeit sich Menschlichkeit 

in der Tat am häufigsten in »finsteren Zeiten« zeigt und erweist. Diese Art der Menschlichkeit 

wird sogar unausweichlich, wenn die finsteren Zeiten sich für bestimmte Menschengruppen 

so verdüstern, daß es für sie gar keiner Erkenntnis oder freien Entscheidung mehr bedarf, um 

sich aus der Welt zurückzuziehen. Als ein geschichtlich beschreibbares und geradezu fixierba-

res Phänomen finden wir die Menschlichkeit im Sinne der Brüderlichkeit eigentlich bei allen 

verfolgten Völkern und allen versklavten Menschengruppen, und es muß im Europa des acht-

zehnten Jahrhunderts sehr nahe gelegen haben, sie gerade bei den Juden zu erfahren. Diese 

Menschlichkeit ist das große Vorrecht der Pariavölker, sie ist das, was die Parias dieser Welt 

immer und unter allen Umständen vor allen anderen voraushaben können. Dies Vorrecht ist 

teuer genug bezahlt; ihm entspricht oft ein so radikaler Weltverlust, eine so furchtbare Ver-

kümmerung aller Organe, mit denen wir der Welt zugewandt sind — von dem Gemeinsinn 

oder gesunden Menschenverstand angefangen, mit dem wir uns in einer gemeinsamen Welt 

orientieren, bis zu dem Schönheitssinn oder Geschmack, mit dem wir die Welt lieben —, daß 

man in extremen Fällen, in denen das Pariatum über Jahrhunderte angedauert hat, von wirkli-

cher Weltlosigkeit sprechen kann. Und Weltlosigkeit ist leider immer eine Form der Barbarei. 

Bei dieser gewissermaßen natürlich gewachsenen Menschlichkeit ist es, als ob unter dem 

Druck der Verfolgung die Verfolgten so enge zusammengerückt sind, daß der Zwischenraum, 

den wir Welt nannten (und der zwischen ihnen vor der Verfolgung natürlich auch bestand, 

und sie in Distanz voneinander hielt), einfach verschwunden wäre. Dabei entsteht leicht eine 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 7 28.03.2024 

Wärme menschlicher Beziehungen, die diejenigen, die einige Erfahrung mit solchen Men-

schengruppen haben, fast wie ein physikalisches Phänomen anmuten mag. Das soll natürlich 

nicht heißen, daß diese Wärme verfolgter Völker nicht eine große Sache ist. In ihrer vollen 

Entfaltung kann sie der Nährboden einer Güte werden, deren Menschen sonst kaum je fähig 

sind. Auch ist hier oft eine Vitalität beheimatet, eine Freude des schier Lebendigseins, bei der 

es ist, als käme das Leben zu seinem vollen Recht erst unter denen, die, weltlich gesprochen, 

die Erniedrigten und Beleidigten sind. Dabei darf man aber nicht vergessen, daß der Charme 

und die Intensität der Atmosphäre, die sich hier entwickelt, auch dem geschuldet sind, daß die 

Parias dieser Welt das große Privileg genießen, von der Sorge um die Welt unbelastet zu sein. 

Die Brüderlichkeit, welche die Französische Revolution der Freiheit und Gleichheit, die seit 

eh und je die politische Sphäre des Menschen charakterisierten, hinzufügte, hat ihren natürli-

chen Ort in der Lebenssphäre der Unterdrückten und Verfolgten, der Ausgebeuteten und Er-

niedrigten, welche das achtzehnte Jahrhundert die Unglücklichen, les malheureux, und das 

neunzehnte Jahrhundert die Elenden, les miserables, nannte. Das Mitleid, das bei Lessing wie 

Rousseau, wenn auch in sehr verschiedenen Zusammenhängen, eine so außerordentliche Rolle 

für die Entdeckung und Bestätigung einer allen Menschen gemeinsamen Menschennatur 

spielte, ist dann bei Robespierre zum ersten Mal zu dem zentralen Motiv des Revolutionärs 

geworden; seither gehört es untrennbar und unübersehbar in die Geschichte der europäischen 

Revolutionen. Nun ist das Mitleid zweifellos ein natürlich-kreatürlicher Affekt, von dem jeder 

normal geartete Mensch unwillkürlich beim Anblick auch des fremdesten Leides noch ergrif-

fen wird, und es scheint daher sehr nahe zu liegen, diesen Affekt zur Grundlage eines Fühlens 

zu machen, das sich auf die ganze Menschheit erstrecken sollte, um dann eine Menschenge-

sellschaft zu etablieren, in welcher wirklich alle Menschen Brüder werden. Durch das Mitleid 

versuchte die revolutionär gesinnte Humanität des achtzehnten Jahrhunderts, sich mit dem 

Unglück und dem Elend zu solidarisieren, gleichsam in die Sphäre zu dringen, in der die Brü-

derlichkeit beheimatet ist. Dabei stellte sich sehr bald heraus, daß diese Art der Menschlich-

keit, wie sie in ihrer reinsten Ausprägung ein Vorrecht der Parias ist, nicht übertragbar ist und 

von denen, die nicht dazugehören, nicht ohne weiteres, auch nicht durch den Affekt des Mit-

leids oder seihst durch Mitleiden, angeeignet werden kann. Auf das Unheil, das das Mitleid in 

die modernen Revolutionen getragen hat, weil es versuchte, die Unglücklichen glücklicher zu 

machen, anstatt für alle Gerechtigkeit zu etablieren, können wir hier nicht eingehen. Aber wir 

mögen, um ein wenig Abstand von uns selbst und der modernen Art des Fühlens zu gewin-

nen, uns kurz erinnern, wie die in allem Politischen so viel erfahrenere antike Welt das Mit-

leid und die Menschlichkeit der Brüderlichkeit eingeschätzt hat. 

In einem sind Neuzeit und Antike sich einig: beide sehen im Mitleid etwas ganz Natürliches, 

dem sich der Mensch ebensowenig entziehen kann wie etwa der Furcht. Um so auffallender 

ist, daß, wenn es zur Beurteilung des Mitleids kommt, die Antike im schärfsten Widerspruch 

zu der großen Schätzung des Mitleids in der Neuzeit steht. Für sie war der mitleidigste 

Mensch so wenig der beste Mensch wie der furchtsamste Mensch, gerade weil sie so deutlich 

den rein affektiven Charakter des Mitleids erkannte, von dem wir wie von der Furcht befallen 

werden, ohne uns wehren zu können, und das als reines Erleiden auf jeden Fall das Handeln 

unmöglich macht. Dies ist der Grund, warum Aristoteles Mitleid und Furcht zusammen be-

handelt, wobei es ganz abwegig wäre, das Mitleid auf die Furcht — als errege fremdes Leid in 

uns die Furcht für uns selbstöder die Furcht auf das Mitleid — als ob wir in der Furcht mit, 

uns selbst Mitleid empfänden — zu reduzieren. Noch überraschender für uns ist, wenn wir 

(von Cicero in den Tusc. Disputationes III 21) hören, daß die Stoiker das Mitleid mit dem 

Neid auf eine Stufe stellten: Wer Leid empfindet an eines anderen Unglück, der leidet auch an 

eines anderen Glück. Cicero selbst kommt dem, worum es sich hier handelt, allerdings erheb-

lich näher, wenn er in dem gleichen Zusammenhang (ib. IV 56) fragt: Sollen wir beklagen an-

statt zu helfen, sollten wir etwa unfähig sein, Hilfe zu leisten, ohne von Mitleid befallen und 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 8 28.03.2024 

affiziert zu sein? Sollten, mit anderen Worten, Menschen so schäbig sein, daß sie ohne den 

Affekt des Mitleids, ohne von ihrem eigenen Mit-leiden angestachelt und gleichsam gezwun-

gen zu werden, unfähig sind, sich menschlich zu verhalten? 

Wir können schwerlich umhin, bei Beurteilungen dieser Affekte die Frage der Selbstlosigkeit 

oder besser die Frage der Offenheit für andere, die in der Tat Vorbedingung der Menschlich-

keit in jedem Verstände ist, aufzuwerfen. Aber gerade da scheint es evident, daß die Mitfreude 

dem Mitleiden an Offenheit absolut überlegen ist. Gesprächig ist die Freude, nicht das Leid, 

und das wahrhaft menschliche Gespräch unterscheidet sich von der bloßen Diskussion da-

durch, daß es von Freude an dem anderen und dem, was er sagt, ganz durchdrungen ist, 

gleichsam auf den Ton der Freude gestimmt ist. Das, was diese Freude unmöglich macht, ist 

der Neid, der in der Welt der Humanität das böseste Laster ist; aber das eigentliche Gegenteil 

des Mitleids ist die Grausamkeit, die genau wie das Mitleid ein Affekt ist, nämlich eine Per-

version, die Lust empfindet, wo natürlicherweise Schmerz empfunden wird, wobei entschei-

dend ist, daß Lust und Schmerz wie alles natürlich Kreatürliche in die Stummheit drängt und 

von sich aus wohl zum Ton, aber nicht zur Sprache und zum Gespräch findet. 

Dies alles sagt nur auf andere Weise, daß die Menschlichkeit der Brüderlichkeit denen nicht 

zusteht, die nicht zu den Erniedrigten und Beleidigten gehören und nur durch das Mitleid an 

ihr Anteil haben können. Das Recht auf die Wärme der Pariavölker erstreckt sich nicht mehr 

auf diejenigen, die sich mit ihnen solidarisieren, weil sie auf Grund ihrer andersgearteten Stel-

lung in der Welt eine Verpflichtung für die Welt haben und die Unbekümmertheit des Parias 

nicht teilen dürfen. Aber es ist richtig, daß in »finsteren Zeiten« die Wärme, die den Parias das 

Licht ersetzt, eine große Faszination hat für alle, die sich der Welt, so wie sie ist, so schämen, 

daß sie sich in die Unsichtbarkeit flüchten möchten. Und in der Unsichtbarkeit, in dem Dun-

kel, in dem man selbst verborgen auch die sichtbare Welt nicht mehr zu sehen braucht, kann 

allerdings nur die Wärme und die Brüderlichkeit der eng aneinander gerückten Menschen für 

die unheimliche Realitätslosigkeit entschädigen, die menschliche Beziehungen überall da an-

nehmen, wo sie schlechterdings weltlos, unbezogen auf eine den Menschen gemeinsame 

Welt, sich entfalten. In dieser Welt- und Realitätslosigkeit liegt nichts näher, als zu meinen, 

daß das den Menschen Gemeinsame nicht die Welt sei, sondern eine so oder anders gedeutete 

Menschennatur — wobei es verhältnismäßig gleichgültig ist, ob man den Akzent auf eine al-

len Menschen gleiche Vernunft oder eine ihnen allen gleichermaßen zukommende Empfin-

dung, zum Beispiel die Fähigkeit des Mitleids, legt. Der Rationalismus und die Sentimentali-

tät des achtzehnten Jahrhunderts sind nur zwei Seiten der gleichen Sache, die beide gleich-

wohl in den schwärmerischen Überschwang führen konnten, in dem man sich allen Menschen 

brüderlich verbunden fühlt. Auf jeden Fall waren diese Rationalität und diese Sentimentalität 

nur der innere, im Unsichtbaren lokalisierte Ersatz für den Verlust der gemeinen, sichtbaren 

Welt. 

Was nun diese Menschennatur und die ihr entsprechende Menschlichkeit anlangt, so gilt für 

sie leider nicht nur, daß sie sich nur im Dunklen manifestiert und also weltlich nicht feststell-

bar ist, sondern auch, daß sie in der Sichtbarkeit sich gleich einem Phantom in nichts auflöst. 

Die Menschlichkeit der Erniedrigten und Beleidigten hat die Stunde der Befreiung noch nie-

mals auch nur um eine Minute überlebt. Das heißt nicht, daß sie nichts sei, sie macht in der 

Tat die Erniedrigung tragbar; aber es heißt, daß sie politisch schlechterdings irrelevant ist. 

 

III 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 9 28.03.2024 

Diese und ähnliche Fragen der richtigen Haltung in »finsteren Zeiten« sind natürlich der Ge-

neration und der Menschengruppe, der ich angehöre, besonders vertraut. Ist schon der Ein-

klang mit der Welt, den die Ehrung verlangt, in unserer Zeit und unter unseren Weltumstän-

den nirgends selbstverständlich, so gilt dies für uns in erhöhtem Maße. Uns sind Ehrungen si-

cher nicht an der Wiege gesungen worden, und es wäre nicht zu verwundern, wenn wir die 

Weltoffenheit und Unbefangenheit, das, was die Welt im Guten gibt, einfach dankbar hinzu-

nehmen, nicht mehr erlernen können. Auch diejenigen unter uns, die sich im Reden und 

Schreiben an die Öffentlichkeit wagten, taten dies nicht aus einer ursprünglichen Lust am Öf-

fentlichen, und sie haben schwerlich erwartet, von der Öffentlichkeit je bestätigt zu werden. 

Ihnen mußte es erheblich näher liegen, sich auch in der Öffentlichkeit nur menschlich zu ver-

halten, wiewohl man dies eigentlich nie kann; sie waren jedenfalls geneigt, auch hier sich nur 

an Freunde zu wenden und an jene unbekannten, vereinzelten Leser und Hörer, mit denen sich 

natürlich jeder, der überhaupt schreibt und spricht, unwillkürlich verbrüdert weiß. Ich fürchte, 

ihre Bemühungen fühlten sich der Welt sehr wenig verpflichtet und waren eher von der Hoff-

nung geleitet, in einer unmenschlich gewordenen Welt nicht nur so etwas wie Menschlichkeit 

zu bewahren, sondern auch, so gut es eben, gehen wollte, der unheimlichen Realitätslosigkeit 

der reinen Menschlichkeit zu widerstehen—jeder auf seine Weise, und einige Wenige 

dadurch, daß sie nach Möglichkeit auch das Unmenschliche noch zu verstehen und auch das 

Ungeheuerliche in der Vorstellung noch nachzuvollziehen suchten. 

Ich betone meine Zugehörigkeit zu der Gruppe der aus Deutschland in verhältnismäßig jun-

gem Alter vertriebenen Juden so ausdrücklich, weil ich gewissen Mißverständnissen zuvor-

kommen möchte, die sich, wenn man von der Menschlichkeit spricht, nur allzu leicht ergeben. 

Ich darf in diesem Zusammenhang nicht verschweigen, daß ich lange Jahre hindurch auf die 

Frage: Wer bist Du? die Antwort: Ein Jude, für die einzig adäquate gehalten habe, nämlich für 

die einzige, die der Realität des Verfolgtseins Rechnung trug. Ich hätte sicher eine Haltung, 

die im Sinne — nicht im Wortlaut — des Nathan auf die Aufforderung: »Tritt näher, Jude!« 

mit einem: Ich bin ein Mensch, antwortet, für ein groteskes und gefährliches Ausweichen vor 

der Wirklichkeit gehalten. 

Und um gleich ein anderes naheliegendes Mißverständnis aus dem Weg zu räumen: ich habe 

mit dem Wort ›Jude‹ keineswegs irgendeine hervorragende Art des Menschseins andeuten 

wollen, als sei das jüdische Schicksal stellvertretend oder exemplarisch für das Schicksal der 

Menschheit. (Dies konnte man ohne ideologische Verzerrung erst in dem letzten Stadium der 

Naziherrschaft mit einem gewissen Recht behaupten, als nämlich in der Tat die Juden und der 

Antisemitismus nur noch dazu benutzt wurden, um den rassischen Ausmerzungsprozeß dieser 

Form der totalen Herrschaft loszulassen und in Schwung zu halten. Aber wenn auch die Nazi-

bewegung von vornherein ins Totalitäre tendierte, so war doch die Herrschaft des Dritten Rei-

ches in den ersten Jahren nach 1933 noch keineswegs total. Und ich habe hier diese erste Peri-

ode, die bis zum Jahre 1938 dauerte, im Auge.) Ich meinte mit meinem ›Ein Jude‹ noch nicht 

einmal eine geschichtlich belastete oder ausgezeichnete Realität, sondern nichts als die 

schlichte Anerkennung einer politischen Gegenwart, die eine Zugehörigkeit diktiert hatte, in 

welcher gerade die Frage der personalen Identität im Sinne des Anonymen, des Namenlosen 

mitentschieden war. Dazu könnte man heute, da ein solches Verhalten wie eine Pose wirken 

müßte, leicht bemerken, diejenigen, die so reagierten, hätten es eben in der Menschlichkeit nie 

sonderlich weit gebracht, sie hätten sich von Hitler bluffen lassen und wären auf ihre Weise 

seinem Einfluß erlegen. Leider gilt hier der an sich so einfache und doch gerade in Zeiten der 

diffamierenden Verfolgung so schwer verständliche Grundsatz, daß man sich immer nur als 

das wehren kann, als was man angegriffen ist. Diejenigen, die solche Identifizierungen einer 

feindlichen Welt ablehnen, mögen sich der Welt wunderbar überlegen fühlen; aber eine solche 

Überlegenheit ist dann wirklich nicht mehr von dieser Welt, sie ist die Überlegenheit eines 

besser oder schlechter ausstaffierten Wolkenkuckucksheim. 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 10 28.03.2024 

Wenn ich den personalen Hintergrund meiner Überlegungen so unverhohlen aufdecke, mag es 

denen, die das jüdische Schicksal nur vom Hörensagen kennen, leicht scheinen, ich plaudere 

aus einer Schule, in die sie nicht gegangen sind und deren Lektionen sie nicht betreffen. Nun 

hat es aber in Deutschland in dem gleichen Zeitraum das Phänomen der »inneren Emigration« 

gegeben, und diejenigen, die mit diesem Erfahrungshintergrund vertraut sind, dürften gewisse 

Fragen und Konflikte wiedererkennen, die mit den von mir erwähnten Problemen eine mehr 

als nur formalstrukturelle Verwandtschaft aufweisen. Wie schon ihr Name andeutet, war die 

»innere Emigration« ein eigentümlich zweideutiges Phänomen; es besagte einerseits, daß man 

sich innerhalb Deutschlands wie ein nicht mehr zu diesem Lande Gehöriger, wie ein Ausge-

wanderter verhielt; und meinte doch andererseits, daß man in Wirklichkeit nicht ausgewandert 

war, sondern sich in ein Inneres zurückgezogen hatte, in die Unsichtbarkeit des Denkens und 

Fühlens. Es ist ein Irrtum zu meinen, daß es diese Form der Emigration, das Auswandern aus 

der Welt in ein Inneres, nur in Deutschland gegeben hätte, wie es ein Irrtum ist zu meinen, sie 

hätte mit dem Ende des Dritten Reiches ihr Ende gefunden. Nur war in jener finstersten Zeit 

hüben wie drüben die Versuchung noch stärker, angesichts einer untragbar scheinenden Wirk-

lichkeit die Welt und ihre Öffentlichkeit in ein Innenleben zu überspringen oder sie zugunsten 

einer eingebildeten Welt, »wie sie sein sollte« oder wie sie einmal gewesen war, einfach zu 

ignorieren. Hinter der neuerlich in Deutschland vielfach diskutierten und leider nur zu verbrei-

teten Neigung, so zu tun, als habe es die Jahre von 1933 bis 1945 gar nicht gegeben; als könne 

man getrost dieses Stück der deutschen und der europäischen und damit der Weltgeschichte 

aus den Lehrbüchern streichen; als käme alles darauf an, das »Negative« zu vergessen und das 

Furchtbare ins Sentimentale zu verfälschen — wobei der Welterfolg von »Anne Franks Tage-

buch« ja deutlich zeigt, daß solche Neigungen nicht auf Deutschland beschränkt sind; hinter 

den grotesken Zuständen, daß man deutschen Jugendlichen verheimlicht, was in einer Entfer-

nung von wenigen Kilometern jedes Schulkind weiß: hinter all dem steckt natürlich eine echte 

Ratlosigkeit. Und gerade diese Unfähigkeit, nachträglich dem zu begegnen, was Wirklichkeit 

war, könnte noch ein direktes Erbe aus der inneren Emigration sein, wie sie zweifellos zu ei-

nem guten Teil und noch direkter eine Folge der Hitlerherrschaft ist, eine Folge nämlich der 

organisierten Schuld, in welche die Nazis alle Bewohner des deutschen Territoriums verstrickt 

hatten, die inneren Emigranten nicht weniger als die überzeugten Parteimitglieder oder die 

schwankenden Mitläufer, und die dann von den Alliierten in der verhängnisvollen These von 

der Kollektivschuld erst einmal einfach übernommen wurde. Hier hat natürlich auch die dem 

Außenstehenden so auffällige, tiefe Ungeschicklichkeit der Deutschen ihren Grund, sich in 

einem Gespräch über die Fragen der Vergangenheit überhaupt zu bewegen. Wie schwer es 

sein muß, hier einen Weg zu finden, kommt vielleicht am deutlichsten in der gängigen Re-

densart zum Ausdruck, das Vergangene sei noch unbewältigt, und in der gerade Menschen gu-

ten Willens eigenen Überzeugung,, man müsse erst einmal daran gehen, »die Vergangenheit 

zu bewältigen«. Dies kann man wahrscheinlich überhaupt mit keiner Vergangenheit, sicher 

aber nicht mit dieser. Das Höchste, was man erreichen kann, ist zu wissen und auszuhalten, 

daß es so und nicht anders gewesen ist, und dann zu sehen und abzuwarten, was sich daraus 

ergibt. 

Dies läßt sich vielleicht am besten an einem weniger belasteten Beispiel erläutern. Nach dem 

ersten Weltkrieg erlebten wir die Bewältigung der Vergangenheit in einer Flut von Kriegsdar-

stellungen aller Art und der verschiedensten Qualität, und dies natürlich nicht nur in Deutsch-

land, sondern in allen betroffenen Ländern. Es hat nichtsdestoweniger nahezu vierzig Jahre 

gedauert, bis eine Dichtung erschien, welche die innere Wahrheit des Geschehens so transpa-

rent in die Erscheinung brachte, daß man sagen konnte: Ja, so ist es gewesen. Und in diesem 

Roman, nämlich in der »Legende« von William Faulkner, ist sehr wenig beschrieben, weniger 

noch erklärt und gar nichts »bewältigt«; sein Ende sind Tränen, die der Leser mitweint, und 

was darüber hinaus verbleibt, ist der »tragische Effekt« oder die »tragische Lust«, deren Er-



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 11 28.03.2024 

schütterung uns instandsetzt, uns damit abzufinden, daß sich so etwas wie dieser Krieg über-

haupt ereignet hat. Ich erwähne absichtlich die Form der Tragödie, weil sie mehr als andere 

Formen der Dichtung einen Erkennungsprozeß darstellt. Der tragische Held wird wissend, in-

dem er das Getane noch einmal in der Form des Erleidens erfährt, und in diesem »Pathos«, in 

dem Erleiden des Gehandelten, wird das Geflecht der Taten überhaupt erst zum Geschehen. 

Die Tragödie zeigt den Umschwung vom Handeln zum Erleiden, darin besteht ihre Peripatie. 

Aber auch nicht tragische Handlungsabläufe werden zu einem echten Geschehen erst, wenn 

sie in einer rückwärts gewendeten, erkennenden Erinnerung nochmals in der Form des Erlei-

dens erfahren werden. Solches Erinnern kann erst zu Worte kommen, wenn Empörung und 

gerechter Zorn, die uns im Handeln antreiben, zum Schweigen gekommen sind, und dafür be-

darf es der Zeit. Bewältigen können wir die Vergangenheit so wenig, wie wir sie ungeschehen 

machen können. Wir können uns aber mit ihr abfinden. Die Form, in der das geschieht, ist die 

Klage, die aus aller Erinnerung steigt. Es ist, wie Goethe gesagt hat: 

Der Schmerz wird neu, es wiederholt die Klage 

Des Lebens labyrinthisch irren Lauf. 

Die tragische Erschütterung der wiederholenden Klage betrifft eines der Grundelemente allen 

Handelns; sie legt seinen Sinn und die in die Geschichte eingehende, bleibende Bedeutung 

fest. Im Unterschied zu anderen dem Handeln eigentümlichen Elementen — vor allem im Un-

terschied zu den vorgefaßten Zielen, den treibenden Motiven und den es leitenden Prinzipien, 

die alle im Verlauf der Handlung sichtbar werden — erscheint der Sinn eines Gehandelten 

erst, wenn das Handeln selbst zum Abschluß gekommen und als eine Geschichte erzählbar ge-

worden ist. Sofern es überhaupt ein »Bewältigen« der Vergangenheit gibt, besteht es in dem 

Nacherzählen dessen, was sich ereignet hat; aber auch dies Nacherzählen, das Geschichte 

formt, löst keine Probleme und beschwichtigt kein Leiden, es bewältigt nichts endgültig. Viel-

mehr regt es, solange der Sinn des Geschehens lebendig bleibt — und dies kann durch sehr 

lange Zeiträume der Fall sein — zu immer wiederholendem Erzählen an. Die Dichter in einem 

sehr allgemeinen, die Geschichtsschreiber in einem sehr speziellen Sinn haben die Aufgaben, 

dies Erzählen in Gang zu bringen und uns in ihm anzuleiten. Und wir, die wir gemeinhin we-

der Dichter noch Historiker sind, kennen das, was hier vorgeht, aus unserer eigenen Lebenser-

fahrung sehr gut, in der wir ja auch das Bedürfnis haben, uns das, was in unserem Leben eine 

Rolle spielte, in die Erinnerung zu rufen, indem wir es nach- und uns vorerzählen. Dadurch 

bereiten wir das Dichten als eine menschliche Möglichkeit ständig vor, sind gleichsam ständig 

darauf gefaßt, daß es irgendwo in einem Menschen zum Durchbruch gelangt. Wenn dies ge-

schieht, kommt das erinnernde Erzählen erst einmal zu einem Stillstand, und eine vorläufig 

fertige Erzählung wird als ein Ding, ein Weltding unter anderen Weltdingen, dem Bestand der 

Welt hinzugefügt. In der Verdinglichung durch den Dichter oder auch den Historiker hat die 

Erzählung der Geschichte die Beständigkeit und Dauerhaftigkeit gefunden, die es ermöglicht, 

sie in die uns überdauernde Welt einzuordnen, wo sie weiterleben kann — eine Geschichte 

unter vielen Geschichten. Einen von diesen Geschichten ganz und gar ablösbaren Sinn gibt es 

nicht, und auch dies wissen wir bereits aus unserer eigenen, nicht-dichterischen Lebenserfah-

rung. Keine Lebensweisheit, keine Analyse, kein Resultat, kein noch so tiefsinniger Aphoris-

mus kann es an Eindringlichkeit und Sinnfülle mit der recht erzählten Geschichte aufnehmen. 

Ich bin nur scheinbar von meinem Thema abgekommen. Es geht um die Frage, wieviel Wirk-

lichkeit auch in einer unmenschlich gewordenen Welt festgehalten werden muß, um Mensch-

lichkeit nicht zu einer Phrase oder einem Phantom werden zu lassen. Oder anders gewendet, 

wie weit man der Welt auch dann noch verpflichtet bleibt, wenn man aus ihr verjagt ist oder 

sich aus ihr zurückgezogen hat. Denn ich möchte natürlich keineswegs behaupten, daß die in-

nere Emigration, die Flucht aus der Welt in die Verborgenheit, aus der Öffentlichkeit in die 

Anonymität — wenn sie nur wirklich vollzogen wurde und nicht nur ein Vorwand war, mit 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 12 28.03.2024 

innerlichen Vorbehalten zu tun, was alle taten, um sich vor sich selbst zu salvieren — nicht 

eine berechtigte und in vielen Fällen sogar die einzig mögliche Haltung gewesen ist. Die 

Weltflucht in den finsteren Zeiten der Ohnmacht ist immer zu rechtfertigen, solange die Wirk-

lichkeit nicht ignoriert wird, sondern als das, wovor man flieht, in der ständigen Präsenz ge-

halten wird. Wo Menschen sich so verhalten, kann auch das Private eine zwar immer noch 

ohnmächtige, aber keineswegs belanglose Wirklichkeit erhalten. Nur muß man sich darüber 

klar sein, daß der Realitätscharakter dieser Wirklichkeit nicht in der Innerlichkeit liegt und 

auch nicht dem Privaten als solchem entstammt, sondern der Welt, der man noch eben ent-

kam. Man muß wissen, daß man sich ständig auf der Flucht befindet und daß die Flucht die 

Wirklichkeit ist, in der die Welt sich meldet. So stammt denn auch die eigentliche Kraft der 

Weltflucht aus der Verfolgung, und die persönliche Stärke der Fliehenden wächst, je größer 

Verfolgung und Gefahr werden. 

Dabei darf man aber die Grenze der politischen Bedeutung einer solchen Existenz, selbst 

wenn sie rein durchgehalten wird, nicht übersehen. Die Grenze liegt darin, daß Kraft und 

Macht nicht dasselbe sind, daß Macht nur dort ersteht, wo Menschen zusammen handeln, aber 

nicht, wo Menschen als einzelne stärker werden. Keine Stärke ist je groß genug, um Macht 

ersetzen zu können; wo Stärke mit Macht konfrontiert ist, wird sie immer erliegen. Aber auch 

die Kraft, zu fliehen und in der Flucht zu widerstehen, die gerade noch im Bereich dessen 

liegt, was dem einzelnen in seiner Menschlichkeit möglich ist, kann sich nicht bilden, wo die 

Wirklichkeit übersprungen oder vergessen wird — sei es, daß man sich selbst für zu gut und 

edel hält, um mit einer solchen Welt überhaupt konfrontiert zu werden, oder daß man das 

schlechterdings »Negative« der gerade herrschenden Weltumstände nicht aushält. So anzie-

hend es sein mag, solchen Versuchungen nachzugeben und sich in dem Asyl des eigenen In-

neren häuslich einzurichten — und wer wäre nicht versucht gewesen, das unter anderem auch 

unerträglich dumme Geschwätz der Nazis einfach zu überhören? —, das Resultat wird immer 

sein, daß man die Menschlichkeit mit der Wirklichkeit wie das Kind mit dem Bade ausge-

schüttet hat. 

So wäre es etwa unter den Verhältnissen des Dritten Reiches im Falle einer Freundschaft zwi-

schen einem Deutschen und einem Juden nicht ein Zeichen von Menschlichkeit gewesen, 

wenn die Freunde gesagt hätten: Sind wir nicht beide Menschen? Damit wären sie der Wirk-

lichkeit und der ihnen damals gemeinsamen Welt bloß ausgewichen; sie hätten sich nicht in 

der Verborgenheit und auf der Flucht vor ihr gegen sie gestellt. Im Sinne einer Menschlich-

keit, welche die Wirklichkeit nicht wie den Boden unter den Füßen verloren hat, nämlich ei-

ner Menschlichkeit inmitten der Wirklichkeit der Verfolgung, hätten sie schon sagen müssen: 

ein Deutscher und ein Jude, und Freunde. Wo immer aber eine solche Freundschaft damals 

(natürlich nicht etwa heute!) gelang und in Reinheit, das heißt, ohne falsche Schuldkomplexe 

auf der einen und ohne falsche Überheblichkeit oder Minderwertigkeitskomplexe auf der an-

deren Seite durchgehalten wurde, war in der Tat ein Stück Menschlichkeit in einer unmensch-

lich gewordenen Welt verwirklicht worden. 

 

IV 

Mit dem Beispiel der Freundschaft, an dem ich exemplifizierte, weil sie mir aus mancherlei 

Gründen eine ausgezeichnete Bedeutung für die Frage der Menschlichkeit zu haben scheint, 

sind wir wieder zu Lessing zurückgekommen. Die Alten meinten bekanntlich, daß ein 

menschliches Leben nichts weniger entbehren könne als Freunde, ja daß ein Leben ohne 

Freunde nicht eigentlich lebenswert sei. Dabei spielte aber für sie die Überlegung, daß wir der 

Hilfe von Freunden im Unglück bedürfen, kaum eine Rolle; sie waren umgekehrt eher der 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 13 28.03.2024 

Überzeugung, daß es für Menschen kein Glück geben kann, an dem sich nicht ein anderer, ein 

Freund mitfreut. Natürlich ist etwas an der Sprichwortweisheit, daß man seine wahren Freun-

de erst im Unglück kennt; aber diejenigen, die wir von uns aus, ohne vom Unglück belehrt zu 

sein, für unsere wahren Freunde halten, sind eher diejenigen, vor denen wir uns nicht scheuen, 

ein Glück zu zeigen und auf deren Mitfreude wir zählen. 

Wir sind heute gewohnt, in der Freundschaft ausschließlich ein Phänomen der Intimität zu se-

hen, in der die Freunde unbehelligt von der Welt und ihren Ansprüchen einander die Seelen 

eröffnen. Der beste Vertreter dieser Ansicht ist Rousseau, nicht Lessing, und ihr entspricht die 

Weltentfremdung des modernen Individuums, das sich in der Tat nur fern aller Öffentlichkeit 

in der Intimität und unter vier Augen offenbaren kann. So fällt es uns auch schwer, die politi-

sche Relevanz der Freundschaft zu verstehen, und wenn wir etwa bei Aristoteles lesen, daß 

die philia, die Freundschaft zwischen den Bürgern, eines der Grunderfordernisse des gesun-

den Gemeinwesens sei, so sind wir geneigt zu glauben, er habe von nicht mehr gesprochen als 

von der Abwesenheit der Parteikämpfe und des Bürgerkriegs im Innern der Stadt. Für die 

Griechen aber lag das eigentliche Wesen der Freundschaft im Gespräch, und sie waren der 

Meinung, daß das dauernde Miteinander-Sprechen erst die Bürger zu einer Polis vereinige. Im 

Gespräch manifestiert sich die politische Bedeutung der Freundschaft und der ihr eigentümli-

chen Menschlichkeit, weil dies Gespräch (im Unterschied zu den Gesprächen der Intimität, in 

welchen individuelle Seelen über sich selbst sprechen), so sehr es von der Freude an der An-

wesenheit des Freundes durchdrungen sein mag, der gemeinsamen Welt gilt, die in einem 

ganz präzisen Sinne unmenschlich bleibt, wenn sie nicht dauernd von Menschen besprochen 

wird. Denn menschlich ist die Welt nicht schon darum, weil sie von Menschen hergestellt ist, 

und sie wird auch nicht schon dadurch menschlich, daß in ihr die menschliche Stimme ertönt, 

sondern erst, wenn sie Gegenstand des Gesprächs geworden ist. Wie sehr wir von den Dingen 

der Welt betroffen sein mögen, wie tief sie uns anregen und erregen mögen, menschlich wer-

den sie für uns erst, wenn wir sie mit unseresgleichen besprechen können. Was nicht Gegen-

stand des Gesprächs werden kann, mag erhaben oder furchtbar oder unheimlich sein, es mag 

auch eine Menschenstimme finden, durch die es in die Welt hineintönt; menschlich gerade ist 

es nicht. Erst indem wir darüber sprechen, vermenschlichen wir, was in der Welt, wie das, 

was in unserem eigenen Innern vorgeht, und in diesem Sprechen lernen wir, menschlich zu 

sein. 

Diese Menschlichkeit, die sich in den Gesprächen der Freundschaft verwirklicht, nannten die 

Griechen philanthropia, eine »Liebe zu den Menschen«, die sich daran erweist, daß man be-

reit ist, die Welt mit ihnen zu teilen. Ihr Gegensatz, die Misanthropie oder der Menschenhaß, 

bestand darin, daß der Misanthrop niemanden findet, mit dem er die Welt teilen möchte, daß 

er niemanden gleichsam für würdig erachtet, sich mit ihm an der Welt und der Natur und dem 

Kosmos zu erfreuen. Diese griechische Philanthropie hat dann in der römischen humanitas 

manche Abwandlungen erfahren, deren wichtigste die ist, daß ihr in Rom die politische Tatsa-

che entsprach, daß Menschen der verschiedensten Herkunft und Abstammung das römische 

Bürgerrecht erhalten und so in das Gespräch zwischen den gebildeten Römern über die Welt 

und das Leben aufgenommen werden konnten. Und es ist dieser politische Hintergrund, der 

die römische humanitas von dem, was die Moderne Humanität nennt und worunter sie oft ein 

bloßes Bildungsphänomen versteht, unterscheidet. 

Daß das Humane nicht schwärmerisch auftritt, sondern nüchtern und kühl; daß die Mensch-

lichkeit sich nicht in der Brüderlichkeit erweist, sondern in der Freundschaft; daß die Freund-

schaft nicht intim persönlich ist, sondern politische Ansprüche stellt und auf die Welt bezogen 

bleibt — all dies scheint uns so ausschließlich kennzeichnend für die Antike, daß es uns eher 

verwirrt, wenn wir ganz verwandte Züge im Nathan wiederfinden, der, wiewohl er modern ist, 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 14 28.03.2024 

mit einigem Recht das klassische Schauspiel der Freundschaft genannt werden könnte. Hier-

hin gehört auch, was uns an dem Stück so absonderlich anmutet, nämlich daß das »Wir müs-

sen, müssen Freunde sein«, mit dem Nathan sich an den Tempelherrn und eigentlich an alle 

wendet, die ihm begegnen, für Lessing offenbar so viel wichtiger war als die Leidenschaft der 

Liebe, daß er die Liebesgeschichte kurzerhand abschneiden und in eine Beziehung umwan-

deln kann, die auf Freundschaft verpflichtet und Liebe unmöglich macht. Noch befremdlicher 

vielleicht für moderne Menschen, aber wieder in eigentümlicher Nähe zu Gesinnungen und 

Konflikten, wie wir sie aus der Antike kennen, ist, daß die dramatische Spannung des Stük- 

kes einzig in dem Konflikt liegt, in den Freundschaft und Menschlichkeit mit der Wahrheit 

geraten können. Schließlich und endlich besteht ja die Weisheit des Nathan nur darin, daß er 

bereit ist, die Wahrheit der Freundschaft zu opfern. 

Lessing hat bekanntlich über die Wahrheit sehr unorthodoxe Meinungen gehabt. Er hat sie 

selbst von der Vorsehung nicht akzeptieren wollen, und er hat sie sich weder von anderen 

noch auch von seinem eigenen Räsonnement je aufzwingen lassen. Hätte man ihn vor die pla-

tonische Alternative von doxa und aletheia, von Meinung und Wahrheit gestellt, es ist gar 

keine Frage, wie er sich entschieden hätte. Er war froh, daß — in seinem Gleichnis gespro-

chen — der echte Ring, wenn es ihn je gegeben haben sollte, verloren gegangen ist, und zwar 

um der unendlichen Möglichkeiten der Meinungen willen, in denen die Welt zwischen den 

Menschen besprochen werden kann. Gäbe es den echten Ring, so wäre es um das Gespräch 

und damit um die Freundschaft und damit um die Menschlichkeit schon getan. Darum war er 

es auch so sehr zufrieden, zu dem Geschlecht der »eingeschränkten Götter«, wie er die Men-

schen gelegentlich genannt hat, zu gehören, und hat gemeint, daß der Menschengesellschaft 

ebensowenig Schaden aus denen erwächst, »welche sich mehr Mühe geben, Wolken zu ma-

chen, als sie zu zerstreuen«, als »vielen Schaden ihr diejenigen tun, welche die Denkungsart 

aller Menschen unter das Joch der ihrigen bringen wollen«. Dies hat mit Toleranz in gewöhn-

lichem Verstände sehr wenig zu tun (Lessing selbst war ja keineswegs ein besonders toleran-

ter Mensch), aber es hat sehr viel mit Begabung für Freundschaft, mit Weltoffenheit und 

schließlich mit echter Menschenliebe zu tun. 

Das Thema von den »eingeschränkten Göttern«, von dem beschränkten Menschenverstand, 

den die spekulative Vernunft in seine Schranken weist und gerade dadurch übersteigt, wurde 

dann der große Gegenstand der Kantischen Kritik. Aber soviel Kants Gesinnung mit der Les-

sings gemein haben mag — und dies ist in der Tat sehr viel —, in einem unterschieden sie 

sich doch entscheidend. Kant sah ein, daß es absolute Wahrheit für den Menschen nicht geben 

kann, jedenfalls nicht im theoretischen Verstand; er wäre sicher auch bereit gewesen, die 

Wahrheit der Möglichkeit menschlicher Freiheit zu opfern: wenn wir die Wahrheit besäßen, 

könnten wir nicht frei sein. Aber er dürfte schwerlich mit Lessing darin übereingestimmt ha-

ben, daß man die Wahrheit, auch wenn es sie geben sollte, unbedenklich der Menschlichkeit, 

der Möglichkeit der Freundschaft und des Gesprächs zwischen Menschen opfern könne. Daß 

es ein Absolutes gibt, die Pflicht des kategorischen Imperativs, die über den Menschen steht, 

in allen menschlichen Angelegenheiten entscheidet und auch um der Menschlichkeit in jegli-

chem Verstände nicht gebrochen werden darf — dies ist ja den Kritikern der Kantischen Ethik 

oft als etwas durchaus Unmenschliches und Unbarmherziges aufgefallen. Aber diese Un-

menschlichkeit ist nicht dem geschuldet, daß die Forderung des kategorischen Imperativs 

etwa die Möglichkeit einer zu schwachen Menschennatur überfordere, sondern einzig und al-

lein dem, daß er absolut gesetzt ist und in seiner Absolutheit den zwischenmenschlichen Be-

reich, der seinem Wesen nach aus Bezügen und Relationen besteht, auf etwas festlegt, das sei-

ner grundsätzlichen Relativität widerspricht. Gerade weil Kant die Wahrheit im praktischen 

Verstände etablieren wollte, kommt die Unmenschlichkeit, die dem Begriff der einen Wahr-

heit anhaftet, bei ihm besonders klar zum Ausdruck; es ist, als hätte er, der den Menschen im 

Bereich des Erkennens so unerbittlich auf seine Eingeschränktheit verwiesen hatte, es nicht 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 15 28.03.2024 

ausgehalten zu denken, daß er auch im Handeln es nicht einem Gotte gleichtun könne. 

Was Lessing aber betrifft, so hat ihn das gefreut, was die Philosophen seit eh und je, zum min-

desten seit Parmenides und Plato so bekümmert hat, nämlich daß die Wahrheit, sobald sie ge-

äußert wird, sich sofort in eine Meinung unter Meinungen verwandelt, bestritten wird, umfor-

muliert, Gegenstand des Gespräches ist wie andere Gegenstände auch. Nicht nur die Einsicht, 

daß es die eine Wahrheit innerhalb der Menschenwelt nicht geben kann, sondern die Freude, 

daß es sie nicht gibt und das unendliche Gespräch zwischen den Menschen nie aufhören 

werde, solange es Menschen überhaupt gibt, kennzeichnet die Größe Lessings. In dem Mei-

nungsstreit, in dem dieser Ahnherr und Meister aller Polemik in deutscher Sprache zu Hause 

war, und in dem er immer eine sehr bestimmte, sehr ausgesprochene Meinung als die seinige 

vertrat, hatte die eine Wahrheit, wenn es sie überhaupt geben sollte, sich nicht anders denn als 

eine Katastrophe auswirken können. 

Uns fällt es heute schwer, den zwar dramatischen, aber untragischen Konflikt des Nathan so 

nachzuvollziehen, wie Lessing ihn gemeint hat. Das liegt zum Teil daran, daß es uns so selbst-

verständlich geworden ist, uns, was die Wahrheit anlangt, tolerant zu verhalten, wenn auch 

aus Gründen, die mit den Gründen Lessings kaum etwas zu tun haben. Es kommt wohl noch 

hie und da vor, daß einer die Frage im Stile wenigstens des Lessingschen Gleichnisses von 

den drei Ringen stellt — so etwa in dem großartigen Ausspruch Kafkas: »Es ist schwer, die 

Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur eine; aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig 

wechselndes Gesicht.« Aber auch hier ist von der eigentlich politischen Pointe des Lessing-

schen Konfliktes als eines möglichen Widerstreits zwischen Wahrheit und Menschlichkeit 

nicht mehr die Rede. Zudem begegnen uns heute kaum noch Leute, die die Wahrheit zu haben 

glauben; statt dessen sind wir ständig mit solchen konfrontiert, die überzeugt sind, recht zu 

haben. Der Unterschied ist deutlich; die Frage der Wahrheit war immerhin zu Lessings Zeit 

noch eine Frage der Philosophie und der Religion, während unser Problem des Rechthabens 

im Rahmen der Wissenschaft ersteht und von einem sich an der Wissenschaft orientierenden 

Denken jeweils entschieden wird. Dabei will ich hier ganz davon absehen, ob dieser Wandel 

der Denkungsart sich zu unserem Heil oder Unheil auswirkt. Es ist einfach eine Tatsache, daß 

das Rechthaben im Sinne der Wissenschaft auch Menschen, die ganz und gar unfähig sind, 

das spezifisch Wissenschaftliche eines Argumentes zu beurteilen, ebenso in Atem hält wie die 

Frage der Wahrheit noch die Menschen des achtzehnten Jahrhunderts. Und sie lassen sich 

merkwürdigerweise davon auch nicht dadurch abbringen, daß die Wissenschaftler, solange sie 

wirklich wissenschaftlich verfahren, genau wissen, daß ihre »Wahrheiten« niemals endgültig 

sind und in der lebendigen Forschung dauernd radikal revidiert werden. 

Trotz des Unterschiedes zwischen der Meinung, man habe die Wahrheit, und der, man habe 

recht, haben diese beiden Standpunkte doch eines gemeinsam: diejenigen, die sich auf einen 

von ihnen stellen, sind gemeinhin so wenig bereit, ihren Standpunkt der Menschlichkeit oder 

der Freundschaft im Falle eines Konflikts zu opfern, daß sie sogar glauben, sie verletzten da-

mit eine höhere Pflicht, die Pflicht zur »Sachlichkeit«, so daß, wenn sie es doch tun, sie damit 

keineswegs im Sinne ihres Gewissens handeln, sondern sich obendrein ihrer Menschlichkeit 

noch schämen und oft ausgesprochen schuldig fühlen. Im Sinne der Zeit, in der wir leben, und 

im Sinne der rechthaberischen Meinungen, von denen unser Denken beherrscht wird, können 

wir den Lessingschen Konflikt abwandeln, ohne seinen Kern zu zerstören, indem wir ihn an 

den zwölf Jahren des Dritten Reiches und seiner herrschenden Ideologie exemplifizieren. Se-

hen wir für einen Augenblick davon ab, daß die Rassenlehre des Nazismus prinzipiell unbe-

weisbar ist, weil sie in Widerspruch steht mit der »Natur« des Menschen, und nehmen wir 

einmal an, diese »wissenschaftlichen« Theorien, die ja keineswegs eine Erfindung der Nazis 

oder auch nur eine spezifisch deutsche Erfindung waren, wären zwingend erwiesen gewesen 

— daß die praktisch-politischen Konsequenzen, welche die Nazis aus ihren Lehren zogen, 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 16 28.03.2024 

durchaus stichhaltig waren, ist ohnehin nicht zu leugnen—, hätte der wissenschaftliche Nach-

weis von der Minderwertigkeit irgendwelcher Rassen gerechtfertigt, sie auszurotten? Aber die 

Antwort auf diese Frage ist noch zu leicht, weil sie sich auf das »Du sollst nicht töten« beru-

fen kann, das in der Tat das Grundgebot geworden ist, an dem sich das gesamte abendländi-

sche juristische wie moralische Denken seit dem Sieg des Christentums über die Antike orien-

tiert hat. Im Sinne einer weder juristisch noch moralisch noch religiös gebundenen Denkweise 

— und so ungebunden, »lebendig wechselnd« war die Denkweise Lessings — müßte man die 

Frage so stellen: Wäre eine solche zwingend erwiesene Lehre es überhaupt wert gewesen, ihr 

auch nur eine einzige Freundschaft zwischen zwei Menschen zu opfern? 

Damit sind wir wieder bei dem angelangt, wovon ich ausgegangen bin, bei dem erstaunlichen 

Mangel an Sachlichkeit und »Objektivität« in der Lessingschen Polemik, seiner ständig wa-

chen Parteiischkeit, die mit Subjektivität nicht das geringste zu tun hat, weil sie nie an sich 

selbst, sondern immer an das Weltverhältnis der Menschen und ihrer Positionen und Meinun-

gen denkt. Lessing wäre die Antwort auf die Frage, die ich eben stellte, nicht schwer gefallen. 

Keine Einsicht in das Wesen des Islam oder das Wesen des Judentums oder das Wesen des 

Christentums hätte ihn davon abhalten können, sich mit einem überzeugten Mohammedaner 

oder einem frommen Juden oder einem gläubigen Christen in eine Freundschaft und das Ge-

spräch der Freundschaft einzulassen. Gegen eine Lehre, welche die Freundschaft zwischen 

zwei Menschen prinzipiell unmöglich macht, hätte er vor seinem so sicheren, aber ganz unge-

bundenen Gewissen keine zwingenden Beweise gebraucht, um sie als Irrlehre auch »objektiv« 

zu entlarven. Er hätte sich sofort auf die Seite der Menschen geschlagen und sich um die ge-

lehrte oder ungelehrte Diskussion hüben und drüben nicht mehr sehr viel gekehrt. Das war 

Lessings Menschlichkeit. 

Diese Menschlichkeit erschien in einer politisch versklavten Welt, deren Grundlagen zudem 

schon erschüttert waren. Auch Lessing lebte bereits in »finsteren Zeiten«, und er ist auf seine 

Weise an ihrer Finsternis zugrunde gegangen. Wir sahen, wie sehr Menschen in solchen Zei-

ten das Bedürfnis haben, näher aneinander heranzurücken, um in der Wärme der Intimität den 

Ersatz für die Leuchtkraft zu suchen, den nur das Öffentliche spenden kann. Das heißt aber, 

daß sie den Streit vermeiden und möglichst nur mit Menschen zu tun haben wollen, mit denen 

sie nicht in einen Streit geraten können. Für eine Natur wie die Lessings war in einer solchen 

Zeit und einer solchen Welt der Enge wenig Raum; wo man zusammenrückte, um sich anei-

nander zu wärmen, rückte man von ihm ab. Und gerade er, der bis zur Streitsüchtigkeit pole-

misch war, konnte die Einsamkeit so wenig ertragen wie die Distanzlosigkeit einer alle Unter-

schiede verwischenden Brüderlichkeit. Ihm ging es ja nie darum, sich mit dem anderen, mit 

dem er in einen Streit geraten war, wirklich zu entzweien, sondern einzig darum, durch das 

unaufhörliche und immer wieder entfachte Sprechen über die Welt und die Dinge der Welt 

auch das Unmenschliche noch zu vermenschlichen. Er wollte vieler Menschen Freund, aber 

keines Menschen Bruder sein. 

Diese Freundschaft in der Welt mit den Menschen im Streit und im Gespräch ist ihm nicht ge-

lungen und hat ihm unter den damals herrschenden Umständen in deutschsprachigen Gebieten 

schwerlich gelingen können. Für einen Mann, der »mehr wert war als alle seine Talente« und 

dessen Größe »in seiner Individualität lag« (Friedrich Schlegel), hat man gerade in Deutsch-

land wohl niemals allzuviel Verständnis gehabt, weil dies ein Verständnis sein müßte, das aus 

der Politik im eigentlichsten Sinne stammt. Weil Lessing ein so durchaus politischer Mensch 

war, hat er darauf bestanden, daß es Wahrheit nur gehen kann, wo sie durch das Sprechen ver-

menschlicht wird, nur wo ein jeder sagt, nicht was ihm gerade einfällt, aber was ihm gerade 

»Wahrheit dünkt«. Ein solches Sagen aber ist in der Einsamkeit nahezu unmöglich; es ist an 

einen Raum gebunden, in dem es viele Stimmen gibt und wo das Aussprechen dessen, was 

»Wahrheit dünkt«, sowohl verbindet wie voneinander distanziert, ja diese Distanzen zwischen 



Arendt - Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten 17 28.03.2024 

den Menschen, die zusammen dann die Welt ergeben, recht eigentlich schafft. Jede Wahrheit 

außerhalb dieses Raumes, ob sie nun den Menschen ein Heil oder ein Unheil bringen mag, ist 

unmenschlich im wörtlichsten Sinne, aber nicht, weil sie die Menschen gegeneinander auf-

bringen würde und voneinander entfernen, sondern eher umgekehrt, weil sie zur Folge haben 

könnte, daß alle Menschen sich plötzlich auf eine einzige Meinung einigten, so daß aus vielen 

einer würde, womit die Welt, die sich immer nur zwischen den Menschen in ihrer Vielfalt bil-

den kann, von der Erde verschwände. Darum ist, was das Verhältnis von Wahrheit und 

Menschlichkeit angeht, das Tiefste in einem Satz von Lessing gesagt, in dem es auch ist, als 

zöge er aus allen seinen eigenen Werken der Weisheit letzten Schluß. Der Satz lautet: 

JEDER SAGE, WAS IHM WAHRHEIT DÜNKT, UND DIE WAHRHEIT SELBST SEI 

GOTT EMPFOHLEN! 

Gehalten am 28. September 1959 bei der Entgegennahme des Lessing-Preises der Freien und 

Hansestadt Hamburg. 

Wiederabgedruckt in: Hannah Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, hrsg. v. Ursula Ludz, 

München: Piper, 2012, S. 17-48. 

https://www.piper.de/buecher/menschen-in-finsteren-zeiten-isbn-978-3-492-27491-3

