Friedrich Gogarten
Von Dorothee Solle

Friedrich Gogarten, geboren am 13. Januar 1887 in Dortmund. 1917 Pfarrer in Stelzendorf
(Thiiringen). 1922 mit Barth, Thurneysen und Merz Griindung der Zeitschrift ,,Zwischen den
Zeiten* als Organ der sogenannten Dialektischen Theologie, 1925 Pfarrer in Dorndorf a. d.
Saale, 1927 Privatdozent fir Systematische Theologie in Jena, 1931 o. Professor in Breslau,
1935 in Géttingen.

Hauptschriften: Fichte als religiéser Denker (1914); Religion weither (1917); Die religitse
Entscheidung (1921); Ich glaube an den dreieinigen Gott (1926); Politische Ethik (1932); Ge-
richt oder Skepsis (1937); Weltanschauung und Glaube (1937); Die Verkiindigung Jesu
Christi (1948); Die Kirche in der Welt (1948); Der Mensch zwischen Gott und Welt (1952);
Entmythologisierung und Kirche (1953); Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit (1953); Was
ist Christentum? (1956); Die Wirklichkeit des Glaubens (1957); Der Schatz in irdenen Gefé-
Ren. Predigten (1960); Jesus Christus, Wende der Welt (1966).

Wer ist der Herr der Welt? Kann man eine solche Frage unter Christen im Ernst stellen? Ist
die Antwort nicht langst ausgemacht, so daR jeder Konfirmand Bescheid weil3? Friedrich Go-
garten antwortet nicht mit Vater, Sohn oder Heiligem Geist, sondern mit dem Menschen: ,,.Da-
mit, dall dem Menschen als dem mindigen Sohn die Welt als sein Erbe verliehen ist, ist sein
Verhéltnis zur Welt von Grund auf gedndert: Nicht mehr die Welt herrscht uber ihn, sondern
er ist ihr Herr geworden.” Das klingt christlichen Ohren einigermaflen verwunderlich: Jeder
Atheist, jeder Marxist, jeder neuzeitliche Mensch kénnte so sprechen, jedenfalls was das Er-
gebnis dieses Satzes anbelangt.

Wer solche Fragen stellt und sie so sidkular beantwortet, der versucht als Theologe, ,,weltlich*
von Gott zu reden und zwar so, daf er die eigene geschichtliche Situation am Ende der ersten
Etappe der Neuzeit ernstnimmt. Friedrich Gogartens Denken ist situationsbezogen, ja es hat
seine geheime Frommigkeit in der ,,verantwortlichen und deutungslosen Gebundenheit an die
Geschichte®, wie es 1926 in ,,Ich glaube an den dreieinigen Gott* heifit. Diese Gebundenheit
verdient den Namen Frommigkeit, weil sie nicht ableitbar und nicht aufhebbar ist; niemand
vermag sich dem Anspruch und den Fragen der jeweiligen geschichtlichen Situation zu ent-
ziehen, wir sind ,,drin* in der Geschichte, auch und gerade dort, wo wir iiberzeitlich zu reden
vermeinen. Die Anerkennung dieses mit dem Dasein des Menschen in der Welt gegebenen
Sachverhaltes nennt Gogarten ,,Glaube an die Schopfung*.

Das Verstandnis der Wirklichkeit orientiert sich also an der Geschichtserfahrung, und der
Glaube an die Schopfung hat nichts mit einer Spekulation tGiber Anfang und Wesen der Welt
zu tun, sondern er ibernimmt die Gebundenheit an die Geschichte, an die Situation als das,
wohinein uns Gott gestellt hat. Die wahre Schépfung Gottes ist die Geschichte: ihre Fragen,
ihre Anspriche, ihre Mdglichkeiten, die den neuzeitlichen Menschen als das von Gott ihm
Zukommende betreffen. Darum ist das mitwandernde Thema Gogartens nur ein einziges:
Glaube und Geschichte, ein Thema, das von sich aus Wandlungen und Gefahrdungen mit-
bringt, denen ein weniger situationsempfindliches Denken nicht ausgesetzt ware. Glaube und
Geschichte ist das in allen VVerdnderungen, nicht zuletzt auch des Stils und der Begrifflichkeit,
umkereiste, ergriffene und sich entziehende movens des Denkens bei Gogarten. Es bestimmt
die friihe Auseinandersetzung mit dem deutschen Idealismus und die Abgrenzung vom histo-
rischen Relativismus Ernst Troeltschs, es hat die scheinbare Gemeinsamkeit der dialektischen
Theologie der friihen zwanziger Jahre begleitet und zerstort, es hat schlieflich 1933 zu einer
Haltung verfiihrt, die der Gleichsetzung von Volksgesetz und Gottesgesetz zustimmte, und es

Solle - Friedrich Gogarten (TdTh) 1 26.02.2024



hat nach 1945 seinen bedeutendsten Ausdruck in den spéten Schriften Gogartens gefunden,
die das Phanomen der Sakularisierung beschreiben und, unabhangig von Bonhoeffer, neu ver-
stehen und bewerten.

Erst in der Neuzeit begreift sich der Mensch als das Wesen, das nicht fertig ist, sondern sich
entwirft; das seine Welt nicht vorfindet, sondern aufbaut. Nichts ist vorgegeben, alles aufge-
geben. Kann der Mensch, der sich in diesem Sinne als selbstandigen Herrn der Welt weil3, mit
gutem Gewissen glauben? Und kann der christliche Glaube verkiindigt werden, ohne dal die
sékularisierte Welt verraten und im Stich gelassen wird?

Dreierlei konstituiert Geschichtlichkeit im Sinne Gogartens: Der Entwurfscharakter der Exis-
tenz, die Verantwortung des Menschen fiir seine Welt und der weltgeschichtliche Horizont.
Wer die Welt als geschichtliche ansieht, der erfahrt Ungesichertheit der Existenz in einem
ganz anderen MalRe, als es einer friiheren Zeit, der Ordnungen wie oben und unten, sonntags
und werktags, kultisch und profan feststanden, mdglich war. Das groRRe Lamento tiber den
,,Verlust der Mitte beklagt eigentlich nichts anderes als die Geschichtlichkeit der Existenz,
die eben nicht eingebettet in den Kosmos ihren Sinn in der Teilhabe an seiner Harmonie fin-
det.

Als zweites Moment der Geschichtlichkeit erscheint die Verantwortung, die der neuzeitliche
Mensch fir die Gestalt seiner Welt tragt. Wer ist der Lenker der Schlachten? Ein Furst des
Barock konnte sich noch mit der wetterwendischen Fortuna entschuldigen, ein moderner Poli-
tiker ist verantwortlicher Urheber von Geschichte. Das Verstandnis von Geschichte ist drittens
heute so wenig begrenzbar wie Atombomben versuche; Geschichte ist ihrer Intention nach
immer Weltgeschichte. Sinnfallig wird die Verantwortung, die der Mensch als Herr seiner
selbst und der Welt, in der er lebt, nicht nur tbernehmen muR, sondern standig schon tber-
nommen hat, im Phdnomen der neuzeitlichen Wissenschaft, wo immer sie sich nichtideolo-
gisch, niichtern an die ihr zugangliche Wirklichkeit halt. Wie aber vertragt sich diese Verant-
wortung flir die Welt, Verantwortung, ,,etsi deus non daretur — auch wenn es Gott nicht
gibe®, mit dem christlichen Glauben? Wenn man die Welt, nach deren Herrn wir fragen, teilt
und damit schnell neben ,,dieser Welt eine Uberwelt ansetzt, so 148t sich auch leicht eine
Ubergeschichte, die man dann ,,Heilsgeschichte nennen mag, dazu konstruieren.

Der so gern von Gogarten zitierte Satz aus dem 1. Korintherbrief ,,Alles ist euer* hat eine Be-
wegung der Sékularisation entbunden, die durch nichts mehr aufzuhalten ist. Es niitzt wenig,
wenn man dieses Sitzchen so schnell wie moglich liberliest, um mit ,,Ihr aber seid Christi* im
gewohnten Gleise weiterzurollen. Jeder Versuch, dem Menschen die Macht abzusprechen, die
er dem Neuen Testament nach uber die Welt hat, ist verdachtig; schlecht steht dem christli-
chen Glauben das Geschéft mit der menschlichen Ohnmacht an. Allerdings denkt Gogarten
die Verantwortung, die zur Geschichtlichkeit gehdrt, in einem viel strengeren Sinn, als wir ge-
meinhin tun. Er denkt sie personal, also nicht ablésbar von einem Gegeniber. Die Verantwor-
tung eines Menschen fur sich und seine Welt ist die Antwort, die einer handelnd und leidend
mit seinem Leben gibt. Antwort und Verantwortung kann es nur dort geben, wo ein ,,Wort*
vorherrscht, und die notwendige Bedingung, unter der Verantwortung tiberhaupt stattfinden
kann, ist das Horen. Verantwortlich ist nur der Horende, verniinftig nur der Vernehmende;
mundig kann nur der Sohn werden.

Luther hat eine Reihe von Stellen, an denen Paulus tber die Séhne Gottes, ihre herrliche Frei-
heit und ihr Erbteil spricht, mit dem uns geldufigeren Ausdruck ,,Kinder Gottes* {ibersetzt.
Das fihrt leicht irre, weil der als Kindheit gedachte Glaube die Verantwortung fir die Welt
gar zu leicht den andern, den Weltkindern, iiberlafit. Einem Kind kann man nicht sagen: ,,Al-
les ist dein®, was Paulus den miindigen Christen sagt. Wie aber kann diese Miindigkeit nicht

Solle - Friedrich Gogarten (TdTh) 2 26.02.2024



mifl3braucht, sondern verantwortlich gelebt werden? Wo ist ein Urbild des miindigen Men-
schen? Wer die Sakularisierung als Zersetzungserscheinung ansieht und die Zerstérung der
Uberwelt samt der Nivellierung der Ubergeschichte beklagt, dem kann Urbild dieser Miindig-
keit nur Prometheus sein, der Rebell der Gotter. Das Vater-Sohn- Verhaltnis mul dabei als
Machtkampf und als Revolution gedacht werden. Die Kirche &hnelt in der Neuzeit einem Ju-
piter, der, seiner Allmacht beraubt, bei andern Goéttern Hilfe sucht, um den mindigen Prome-
theus wieder am Kaukasus anzuschmieden. Aber ist der Mindige notwendig der Rebell?
Dann gébe es keine Versdhnung zwischen dem christlichen Glauben und der Neuzeit.

Gogarten sieht die Sakularisierung nicht als Zersetzung, sondern als legitime Folge des christ-
lichen Glaubens an. Uber die geistesgeschichtliche Verifizierbarkeit dieser These laRkt sich
streiten, ihre theologisch-systematische Bedeutung steht aulRer Frage. Das Urbild des mindi-
gen Menschen, der erste ,,Herr der Welt®, ist Jesus von Nazareth. Lange vor der sogenannten
,heuen Frage nach dem historischen Jesus hat Gogarten in der ,,Verkiindigung Jesu Christi*
nach dem Inhalt der Verkiindigung Jesu gefragt und in Ubereinstimmung mit der paulinischen
Lehre das Personsein Jesu als Urbild und Ursprung zugleich dargestellt, als eine Art Leben
nédmlich, in dem man alles — die Ehre, das Glick und das Leben — geben kann, weil man al-
les geschenkt bekommen hat und nur aus solcher Angewiesenheit existiert. Dieser Erstgebo-
rene unter vielen Brudern bleibt als der Mindige zugleich der Sohn. Glaube und Geschichte,
Gnade und Freiheit, Angewiesenheit und Verantwortung sind beieinander in dem, was Gogar-
ten mit dem Wort ,,Sohn* denkt.

Ein Verhaltnis zwischen Personen, eine Beziehung zwischen Du und Ich, ist immer doppelt
bestimmt: Als Angewiesenheit (wie ich zu einem sagen kann: Ich brauche dich) und zugleich
als Selbsténdigkeit (ich brauche nicht nur dich, sondern eine Welt, die ich verantworte). Nur
als ein Selbstandiger kann ich ein Angewiesener sein, der nichts aus sich selbst ist. Wer einem
gehoren will, mul3 etwas sein, kein Ding und kein Sklave, sondern eben: Person. Genau in
diesem Sinne steht der Mensch ,,zwischen* Gott und Welt. Der Sohn hat die Verantwortung
fiir die Welt, die ihm nicht gehort wie ein Besitz, mit dem man machen kann, was man will.
Die Welt ist vielmehr ein ihm Ubergebenes Erbe, tiberantwortet an seine Vernunft. Gogar-
tens Begriff der Person bleibt also in paradoxer Spannung zwischen dem Geheimnis des An-
genommenseins und der Verantwortung flr die versachlichte Welt.

An diesem Punkt hat die weiterfiihrende Kritik anzusetzen, die zugleich Kritik am philoso-
phisch-theologischen Personalismus tberhaupt ist (Buber, Ebner, Grisebach). Sie fragt, ob die
beiden Grundworte Martin Bubers, das Ich-Du- und das Ich-Es-Verhéltnis, nebeneinander,
unvermittelt existieren kénnen. Ob nicht die hier vollzogene Ruickbesinnung auf das Person-
sein die Welt der Sachen der technischen Manipulation allein GberlaRt, so daf die auf sich
selbst und das ,,reine Personsein gerichtete Personalitat gerade die Unmenschlichkeit der von
ihr verlassenen Welt befordert. Ob nicht die Macht des Es Uber das Personsein allzu gering
veranschlagt ist, wenn der Mensch als abhangig nur vom Du gedacht wird. Gengt es, das
Verhaltnis des Menschen zu seiner Welt als Verantwortung zu beschreiben? Muf es nicht,
neuzeitlich verstanden, als Veranderung der Welt beschrieben werden? Und mussen wir nicht
auch die Sache Christi als Veranderung der Welt beschreiben, die aus dem Gehorsam des
Sohnes folgt? Es war Hegel — und nicht Fichte, der Vater des Personalismus, dem Gogartens
erstes Buch gilt —, der das Ich-Du-Verhéltnis als Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft
tiefer und realistischer zugleich gefalt hat: Nicht nur in der Begegnung mit dem Du, sondern
auch in der Selbstentau3erung durch die Arbeit wird der Mensch ein anderer. Anstelle parado-
xer und unlésbarer Spannung von Angewiesenheit und Verantwortung mufite dann dialekti-
sche Veranderung der Welt und folglich auch der Person treten.

Von hier aus wére noch einmal kritisch nach der theologischen Tradition zu fragen, die

Solle - Friedrich Gogarten (TdTh) 3 26.02.2024



Gogartens Denken geprégt hat. Es ist ein eigentimliches, gerade am Personbegriff seine
Fruchtbarkeit erweisendes Verstandnis von Luthers Theologie. Unter ihrem Horizont aber ge-
raten die technisch-zivilisatorischen Bedingungen auch der personalen Existenz der Neuzeit
allzusehr aus dem Blick, und die Suche nach dem, was fiir uns ,,Gesetz* sein konnte, im glei-
chen Ernst und Anspruch wie bei Paulus und Luther, wird vielleicht durch Luther in allzu tra-
ditionelle Bahnen gefiihrt. Das besagt nichts gegen den Ansatz von Gogartens Christologie.
Alles ist euer — der Satz spricht von der Miindigkeit dessen, der Vernunft hat zu prufen, was
nltzlich und zutrdglich sei. Ihr aber seid Christi — das ist keine Einschrankung hintenherum,
als musse die Sékularisierung nun doch an bestimmten Grenzen haltmachen. Ihr seid Miter-
ben Christi, zur gleichen Sohnschaft berufen, zu Verantwortung und Leiden, Herren der Welt,
weil Séhne des Vaters. Eben dies meint unter Christen das Wort Freiheit.

Quelle: Hans Jirgen Schultz (Hrsg.), Tendenzen der Theologie im 20. Jahrhundert. Eine Ge-
schichte in Portréts, Stuttgart: Kreuz-Verlag 21967, S. 291-295.

Solle - Friedrich Gogarten (TdTh) 4 26.02.2024



