
Sölle - Friedrich Gogarten (TdTh) 1 26.02.2024 

Friedrich Gogarten 

Von Dorothee Sölle 

Friedrich Gogarten, geboren am 13. Januar 1887 in Dortmund. 1917 Pfarrer in Stelzendorf 

(Thüringen). 1922 mit Barth, Thurneysen und Merz Gründung der Zeitschrift „Zwischen den 

Zeiten“ als Organ der sogenannten Dialektischen Theologie, 1925 Pfarrer in Dorndorf a. d. 

Saale, 1927 Privatdozent für Systematische Theologie in Jena, 1931 o. Professor in Breslau, 

1935 in Göttingen. 

Hauptschriften: Fichte als religiöser Denker (1914); Religion weither (1917); Die religiöse 

Entscheidung (1921); Ich glaube an den dreieinigen Gott (1926); Politische Ethik (1932); Ge-

richt oder Skepsis (1937); Weltanschauung und Glaube (1937); Die Verkündigung Jesu 

Christi (1948); Die Kirche in der Welt (1948); Der Mensch zwischen Gott und Welt (1952); 

Entmythologisierung und Kirche (1953); Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit (1953); Was 

ist Christentum? (1956); Die Wirklichkeit des Glaubens (1957); Der Schatz in irdenen Gefä-

ßen. Predigten (1960); Jesus Christus, Wende der Welt (1966). 

Wer ist der Herr der Welt? Kann man eine solche Frage unter Christen im Ernst stellen? Ist 

die Antwort nicht längst ausgemacht, so daß jeder Konfirmand Bescheid weiß? Friedrich Go-

garten antwortet nicht mit Vater, Sohn oder Heiligem Geist, sondern mit dem Menschen: „Da-

mit, daß dem Menschen als dem mündigen Sohn die Welt als sein Erbe verliehen ist, ist sein 

Verhältnis zur Welt von Grund auf geändert: Nicht mehr die Welt herrscht über ihn, sondern 

er ist ihr Herr geworden.“ Das klingt christlichen Ohren einigermaßen verwunderlich: Jeder 

Atheist, jeder Marxist, jeder neuzeitliche Mensch könnte so sprechen, jedenfalls was das Er-

gebnis dieses Satzes anbelangt. 

Wer solche Fragen stellt und sie so säkular beantwortet, der versucht als Theologe, „weltlich“ 

von Gott zu reden und zwar so, daß er die eigene geschichtliche Situation am Ende der ersten 

Etappe der Neuzeit ernstnimmt. Friedrich Gogartens Denken ist situationsbezogen, ja es hat 

seine geheime Frömmigkeit in der „verantwortlichen und deutungslosen Gebundenheit an die 

Geschichte“, wie es 1926 in „Ich glaube an den dreieinigen Gott“ heißt. Diese Gebundenheit 

verdient den Namen Frömmigkeit, weil sie nicht ableitbar und nicht aufhebbar ist; niemand 

vermag sich dem Anspruch und den Fragen der jeweiligen geschichtlichen Situation zu ent-

ziehen, wir sind „drin“ in der Geschichte, auch und gerade dort, wo wir überzeitlich zu reden 

vermeinen. Die Anerkennung dieses mit dem Dasein des Menschen in der Welt gegebenen 

Sachverhaltes nennt Gogarten „Glaube an die Schöpfung“. 

Das Verständnis der Wirklichkeit orientiert sich also an der Geschichtserfahrung, und der 

Glaube an die Schöpfung hat nichts mit einer Spekulation über Anfang und Wesen der Welt 

zu tun, sondern er übernimmt die Gebundenheit an die Geschichte, an die Situation als das, 

wohinein uns Gott gestellt hat. Die wahre Schöpfung Gottes ist die Geschichte: ihre Fragen, 

ihre Ansprüche, ihre Möglichkeiten, die den neuzeitlichen Menschen als das von Gott ihm 

Zukommende betreffen. Darum ist das mitwandernde Thema Gogartens nur ein einziges: 

Glaube und Geschichte, ein Thema, das von sich aus Wandlungen und Gefährdungen mit-

bringt, denen ein weniger situationsempfindliches Denken nicht ausgesetzt wäre. Glaube und 

Geschichte ist das in allen Veränderungen, nicht zuletzt auch des Stils und der Begrifflichkeit, 

umkreiste, ergriffene und sich entziehende movens des Denkens bei Gogarten. Es bestimmt 

die frühe Auseinandersetzung mit dem deutschen Idealismus und die Abgrenzung vom histo-

rischen Relativismus Ernst Troeltschs, es hat die scheinbare Gemeinsamkeit der dialektischen 

Theologie der frühen zwanziger Jahre begleitet und zerstört, es hat schließlich 1933 zu einer 

Haltung verführt, die der Gleichsetzung von Volksgesetz und Gottesgesetz zustimmte, und es 



Sölle - Friedrich Gogarten (TdTh) 2 26.02.2024 

hat nach 1945 seinen bedeutendsten Ausdruck in den späten Schriften Gogartens gefunden, 

die das Phänomen der Säkularisierung beschreiben und, unabhängig von Bonhoeffer, neu ver-

stehen und bewerten. 

Erst in der Neuzeit begreift sich der Mensch als das Wesen, das nicht fertig ist, sondern sich 

entwirft; das seine Welt nicht vorfindet, sondern aufbaut. Nichts ist vorgegeben, alles aufge-

geben. Kann der Mensch, der sich in diesem Sinne als selbständigen Herrn der Welt weiß, mit 

gutem Gewissen glauben? Und kann der christliche Glaube verkündigt werden, ohne daß die 

säkularisierte Welt verraten und im Stich gelassen wird? 

Dreierlei konstituiert Geschichtlichkeit im Sinne Gogartens: Der Entwurfscharakter der Exis-

tenz, die Verantwortung des Menschen für seine Welt und der weltgeschichtliche Horizont. 

Wer die Welt als geschichtliche ansieht, der erfährt Ungesichertheit der Existenz in einem 

ganz anderen Maße, als es einer früheren Zeit, der Ordnungen wie oben und unten, sonntags 

und werktags, kultisch und profan feststanden, möglich war. Das große Lamento über den 

„Verlust der Mitte“ beklagt eigentlich nichts anderes als die Geschichtlichkeit der Existenz, 

die eben nicht eingebettet in den Kosmos ihren Sinn in der Teilhabe an seiner Harmonie fin-

det. 

Als zweites Moment der Geschichtlichkeit erscheint die Verantwortung, die der neuzeitliche 

Mensch für die Gestalt seiner Welt trägt. Wer ist der Lenker der Schlachten? Ein Fürst des 

Barock konnte sich noch mit der wetterwendischen Fortuna entschuldigen, ein moderner Poli-

tiker ist verantwortlicher Urheber von Geschichte. Das Verständnis von Geschichte ist drittens 

heute so wenig begrenzbar wie Atombomben versuche; Geschichte ist ihrer Intention nach 

immer Weltgeschichte. Sinnfällig wird die Verantwortung, die der Mensch als Herr seiner 

selbst und der Welt, in der er lebt, nicht nur übernehmen muß, sondern ständig schon über-

nommen hat, im Phänomen der neuzeitlichen Wissenschaft, wo immer sie sich nichtideolo-

gisch, nüchtern an die ihr zugängliche Wirklichkeit hält. Wie aber verträgt sich diese Verant-

wortung für die Welt, Verantwortung, „etsi deus non daretur — auch wenn es Gott nicht 

gäbe“, mit dem christlichen Glauben? Wenn man die Welt, nach deren Herrn wir fragen, teilt 

und damit schnell neben „dieser“ Welt eine Überwelt ansetzt, so läßt sich auch leicht eine 

Übergeschichte, die man dann „Heilsgeschichte“ nennen mag, dazu konstruieren. 

Der so gern von Gogarten zitierte Satz aus dem 1. Korintherbrief „Alles ist euer“ hat eine Be-

wegung der Säkularisation entbunden, die durch nichts mehr aufzuhalten ist. Es nützt wenig, 

wenn man dieses Sätzchen so schnell wie möglich überliest, um mit „Ihr aber seid Christi“ im 

gewohnten Gleise weiterzurollen. Jeder Versuch, dem Menschen die Macht abzusprechen, die 

er dem Neuen Testament nach über die Welt hat, ist verdächtig; schlecht steht dem christli-

chen Glauben das Geschäft mit der menschlichen Ohnmacht an. Allerdings denkt Gogarten 

die Verantwortung, die zur Geschichtlichkeit gehört, in einem viel strengeren Sinn, als wir ge-

meinhin tun. Er denkt sie personal, also nicht ablösbar von einem Gegenüber. Die Verantwor-

tung eines Menschen für sich und seine Welt ist die Antwort, die einer handelnd und leidend 

mit seinem Leben gibt. Antwort und Verantwortung kann es nur dort geben, wo ein „Wort“ 

vorherrscht, und die notwendige Bedingung, unter der Verantwortung überhaupt stattfinden 

kann, ist das Hören. Verantwortlich ist nur der Hörende, vernünftig nur der Vernehmende; 

mündig kann nur der Sohn werden. 

Luther hat eine Reihe von Stellen, an denen Paulus über die Söhne Gottes, ihre herrliche Frei-

heit und ihr Erbteil spricht, mit dem uns geläufigeren Ausdruck „Kinder Gottes“ übersetzt. 

Das führt leicht irre, weil der als Kindheit gedachte Glaube die Verantwortung für die Welt 

gar zu leicht den andern, den Weltkindern, überläßt. Einem Kind kann man nicht sagen: „Al-

les ist dein“, was Paulus den mündigen Christen sagt. Wie aber kann diese Mündigkeit nicht 



Sölle - Friedrich Gogarten (TdTh) 3 26.02.2024 

mißbraucht, sondern verantwortlich gelebt werden? Wo ist ein Urbild des mündigen Men-

schen? Wer die Säkularisierung als Zersetzungserscheinung ansieht und die Zerstörung der 

Überwelt samt der Nivellierung der Übergeschichte beklagt, dem kann Urbild dieser Mündig-

keit nur Prometheus sein, der Rebell der Götter. Das Vater-Sohn- Verhältnis muß dabei als 

Machtkampf und als Revolution gedacht werden. Die Kirche ähnelt in der Neuzeit einem Ju-

piter, der, seiner Allmacht beraubt, bei andern Göttern Hilfe sucht, um den mündigen Prome-

theus wieder am Kaukasus anzuschmieden. Aber ist der Mündige notwendig der Rebell? 

Dann gäbe es keine Versöhnung zwischen dem christlichen Glauben und der Neuzeit. 

Gogarten sieht die Säkularisierung nicht als Zersetzung, sondern als legitime Folge des christ-

lichen Glaubens an. Über die geistesgeschichtliche Verifizierbarkeit dieser These läßt sich 

streiten, ihre theologisch-systematische Bedeutung steht außer Frage. Das Urbild des mündi-

gen Menschen, der erste „Herr der Welt“, ist Jesus von Nazareth. Lange vor der sogenannten 

„neuen Frage“ nach dem historischen Jesus hat Gogarten in der „Verkündigung Jesu Christi“ 

nach dem Inhalt der Verkündigung Jesu gefragt und in Übereinstimmung mit der paulinischen 

Lehre das Personsein Jesu als Urbild und Ursprung zugleich dargestellt, als eine Art Leben 

nämlich, in dem man alles — die Ehre, das Glück und das Leben — geben kann, weil man al-

les geschenkt bekommen hat und nur aus solcher Angewiesenheit existiert. Dieser Erstgebo-

rene unter vielen Brüdern bleibt als der Mündige zugleich der Sohn. Glaube und Geschichte, 

Gnade und Freiheit, Angewiesenheit und Verantwortung sind beieinander in dem, was Gogar-

ten mit dem Wort „Sohn“ denkt. 

Ein Verhältnis zwischen Personen, eine Beziehung zwischen Du und Ich, ist immer doppelt 

bestimmt: Als Angewiesenheit (wie ich zu einem sagen kann: Ich brauche dich) und zugleich 

als Selbständigkeit (ich brauche nicht nur dich, sondern eine Welt, die ich verantworte). Nur 

als ein Selbständiger kann ich ein Angewiesener sein, der nichts aus sich selbst ist. Wer einem 

gehören will, muß etwas sein, kein Ding und kein Sklave, sondern eben: Person. Genau in 

diesem Sinne steht der Mensch „zwischen“ Gott und Welt. Der Sohn hat die Verantwortung 

für die Welt, die ihm nicht gehört wie ein Besitz, mit dem man machen kann, was man will. 

Die Welt ist vielmehr ein ihm übergebenes Erbe, überantwortet an seine Vernunft. Gogar- 

tens Begriff der Person bleibt also in paradoxer Spannung zwischen dem Geheimnis des An-

genommenseins und der Verantwortung für die versachlichte Welt. 

An diesem Punkt hat die weiterführende Kritik anzusetzen, die zugleich Kritik am philoso-

phisch-theologischen Personalismus überhaupt ist (Buber, Ebner, Grisebach). Sie fragt, ob die 

beiden Grundworte Martin Bubers, das Ich-Du- und das Ich-Es-Verhältnis, nebeneinander, 

unvermittelt existieren können. Ob nicht die hier vollzogene Rückbesinnung auf das Person-

sein die Welt der Sachen der technischen Manipulation allein überläßt, so daß die auf sich 

selbst und das „reine“ Personsein gerichtete Personalität gerade die Unmenschlichkeit der von 

ihr verlassenen Welt befördert. Ob nicht die Macht des Es über das Personsein allzu gering 

veranschlagt ist, wenn der Mensch als abhängig nur vom Du gedacht wird. Genügt es, das 

Verhältnis des Menschen zu seiner Welt als Verantwortung zu beschreiben? Muß es nicht, 

neuzeitlich verstanden, als Veränderung der Welt beschrieben werden? Und müssen wir nicht 

auch die Sache Christi als Veränderung der Welt beschreiben, die aus dem Gehorsam des 

Sohnes folgt? Es war Hegel — und nicht Fichte, der Vater des Personalismus, dem Gogartens 

erstes Buch gilt —, der das Ich-Du-Verhältnis als Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft 

tiefer und realistischer zugleich gefaßt hat: Nicht nur in der Begegnung mit dem Du, sondern 

auch in der Selbstentäußerung durch die Arbeit wird der Mensch ein anderer. Anstelle parado-

xer und unlösbarer Spannung von Angewiesenheit und Verantwortung müßte dann dialekti-

sche Veränderung der Welt und folglich auch der Person treten. 

Von hier aus wäre noch einmal kritisch nach der theologischen Tradition zu fragen, die 



Sölle - Friedrich Gogarten (TdTh) 4 26.02.2024 

Gogartens Denken geprägt hat. Es ist ein eigentümliches, gerade am Personbegriff seine 

Fruchtbarkeit erweisendes Verständnis von Luthers Theologie. Unter ihrem Horizont aber ge-

raten die technisch-zivilisatorischen Bedingungen auch der personalen Existenz der Neuzeit 

allzusehr aus dem Blick, und die Suche nach dem, was für uns „Gesetz“ sein könnte, im glei-

chen Ernst und Anspruch wie bei Paulus und Luther, wird vielleicht durch Luther in allzu tra-

ditionelle Bahnen geführt. Das besagt nichts gegen den Ansatz von Gogartens Christologie. 

Alles ist euer — der Satz spricht von der Mündigkeit dessen, der Vernunft hat zu prüfen, was 

nützlich und zuträglich sei. Ihr aber seid Christi — das ist keine Einschränkung hintenherum, 

als müsse die Säkularisierung nun doch an bestimmten Grenzen haltmachen. Ihr seid Miter-

ben Christi, zur gleichen Sohnschaft berufen, zu Verantwortung und Leiden, Herren der Welt, 

weil Söhne des Vaters. Eben dies meint unter Christen das Wort Freiheit. 

Quelle: Hans Jürgen Schultz (Hrsg.), Tendenzen der Theologie im 20. Jahrhundert. Eine Ge-

schichte in Porträts, Stuttgart: Kreuz-Verlag 21967, S. 291-295. 


