Abendmabhl in der Bibel

Von Jirgen Roloff

1. Bezeichnung

Unter »Abendmahl« versteht man (im Anschluf an Luther) die besondere sakrale Mahlzeit,
die das Urchristentum unter Berufung auf das letzte gemeinsame Mahl Jesu mit seinen Jiin-
gern (Mk 14,22-25; Mt 26,26-29; Lk 22,15-20; 1 Kor 11,23-26) beging und die im Ansatz der
Entwicklung christl. Gottesdienstformen stand. Das Neue Testament verwendet dafiir auch die
Bezeichnungen »Brotbrechen« (Apg 2,42.46; 20,7.11; 1Kor 10,16) und »Herrenmahl« (1Kor
11,20). Eine weitere gebréuchliche Bezeichnung ist »Eucharistie« (griech., »Danksagung«).

2. Quellen

Die drei ersten Evangelien schildern das letzte Mahl Jesu als Paschamahl (Mk 14,12ff., Mt
26,17 ff.; Lk 22,7 ff.). Ob zu Recht, ist historisch nicht ganz eindeutig: Dagegen spricht die
Datierung des Johannesevangeliums (Jesus stirbt am Vortag des Pascha), auch die Unwahr-
scheinlichkeit der Annahme der Gefangennahme und des Verhors Jesu in der Paschanacht.
Vor allem fehlt den altesten Abendmabhlstraditionen jede Beziehung auf das Paschamahl. Sie
setzen lediglich die Situation eines judischen Festmahls voraus: Die Gaste liegen im Halbkreis
zu Tische, der Hausvater ergffnet die Mahlzeit, indem er mit einer Gebetsformel das als
Hauptelement der Mahlzeit verstandene Brot bricht und den Gésten weiterreicht, um so die
Mahlgemeinschaft zu konstituieren. Nun werden die verschiedenen Schisseln aufgetragen.
Nach dem Essen (vgl. 1Kor 11,25) spricht der Hausvater oder ein besonders geehrter Gast
einen Segensspruch tiber einem Becher Wein (dem Segensbecher, vgl.1Kor 10,16), der dann
unter den Gésten die Runde macht und das Mahl beschlief3t. Den &ltesten Bestand der
Abendmahlsworte bilden demgemaél das Brotwort, das das Brotbrechen am Anfang begleite-
te, und das Becherwort, das dem Segensbecher am Schlul? zugeordnet war. Hinzu kam ver-
mutlich das eschatologische Wort (Ausblick auf die erneuerte Mahlgemeinschaft in der Got-
tesherrschaft), das nach Mk 14,25 (vgl. 1Kor 11,26) am SchluB stand, mdglicherweise jedoch
ursprunglich an den Anfang gehorte (vgl. Lk 22,16.1.8).

3. Historischer Hintergrund

Waéhrend die Herkunft der Deuteworte aus dem letzten Mahl Jesu kaum bestritten wird, ist die
Rekonstruktion des genaueren Wortlauts und damit die ErschlieBung des urspriinglichen
Sinns des Mahles nur annéherungsweise moglich. Als Ausgangspunkt dafur dienen die beiden
altesten Fassungen in 1Kor 11,23ff. und Mk 14,22ff. Lost man aus ihnen die Erweiterungen
heraus, die im liturgischen Gebrauch des urchristlichen Gemeindegottesdienstes entstanden
sind, so ergibt sich als &lteste Form des Brotwortes: »Dies [ist] mein Leib«, wéhrend das Be-
cherwort gelautet haben drfte: »Dies [ist] mein Blut fiir die vielen. « Die hier vorauszuset-
zenden aram. Begriffe legen weder den Gedanken an isolierte Substanzen noch an ein Verzeh-
ren von Leib und Blut nahe: Leib (aram. gufa) ist die Person in ihrer Lebendigkeit und Ganz-
heit, wahrend Blut (aram. d*ma) die sich im Sterben verstromende Lebenskraft bezeichnet. So
durften die Deuteworte urspriinglich Hinweise auf den unmittelbar bevorstehenden Tod Jesu
und seine Bedeutung fir die Seinen gewesen sein: Jesus gibt sich selbst mit der Ganzheit sei-
nes Lebens in den Tod. So wie die Jinger in der Mahlhandlung das Brot und den Kelch aus
seiner Hand empfangen, eignet er ihnen sein Sterben zu. Was das Abendmahl (ber ein blof3es
Gleichnis hinaushebt, ist das Motiv der Mahlgemeinschaft. Jesu Mahlhandlung enthalt die

Roloff - Abendmahl in der Bibel (RBL) 1 02.02.2024



Zusage, dal seine Tischgemeinschaft mit den Seinen, in der sich schon bisher die Herrschaft
Gottes ereignet hatte (Mk 2,15-17; 6,35-44; Mt 11,19), durch sein Sterben nicht aufgehoben,
sondern im Gegenteil von Gott her als fortdauernde heilvolle Gemeinschaft bekréftigt ist. Was
gedeutet wird, sind also letztlich nicht die Gaben Brot und Wein, sondern die Gemeinschaft
der mit Jesus zum Mahl Versammelten.

4. Weitere Entwicklung

Schon bald nach Ostern bildete sich eine feste Ordnung der Abendmahlsfeier heraus mit den
Bestandteilen Heiliger Kuf? (als Zeichen der Gemeinschaft), Maranata-Ruf (1Kor 16,21ff.),
Erinnerung an den Tod des Herrn (Anamnese) und Dankgebet tiber den Gaben (daher die Be-
zeichnung »Eucharistie« fiir die gesamte Mahlhandlung). Zugleich verstérkt sich im griech.
sprechenden Urchristentum (z. B. in Korinth) die Neigung, das Abendmahl als Empfang hei-
liger, dem Menschen g6ttliche Kraft vermittelnder Speise zu verstehen, was durch die Ab-
trennung von der gemeindlichen Sattigungsmahlzeit (Liebesmahl) gefordert wird. In 1Kor
11,17-34 stellt Paulus demgegeniber noch einmal den Gedanken der Gemeinschaft im Mabhl
als bestimmend heraus: Ein Abendmahl ohne briderliches Verhalten »ist kein Herrenmahl«
und zieht Gottes Gericht auf sich. Der Gedanke des Abendmahls als Opfer ist dem Neue Tes-
tament fremd. Er erscheint erstmals in einer rémischen Kirchenordnung um 200 n. Chr., umin
der klassischen katholischen MeRlehre weiterentwickelt zu werden. Wenn in den letzten Jah-
ren im interkonfessionellen Dialog zwischen den Kirchen die Lehrdifferenzen uber das
Abendmahl weitgehend Gberwunden werden konnten, so hat das wesentlich mit der Wieder-
entdeckung der Bedeutung des Abendmahls im Neue Testament zu tun.

Lit.: J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, #1967: F. Hahn, Der urchristliche Gottesdienst,
1970; H. Patsch, Abendmahl und historischer Jesus, 1972; J. Roloff, Neukirchener Arbeitsbi-
cher - Neues Testament, 1977, § 15; H.-J. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult,
21986.

Quelle: Reclams Bibellexikon, hg. v. Klaus Koch, Eckart Otto, Jirgen Roloff und Hans
Schmoldt, Stuttgart °1992, 15-17.

Roloff - Abendmahl in der Bibel (RBL) 2 02.02.2024



