
Roloff - Abendmahl in der Bibel (RBL) 1 02.02.2024 

Abendmahl in der Bibel 

Von Jürgen Roloff 

 

1. Bezeichnung 

Unter »Abendmahl« versteht man (im Anschluß an Luther) die besondere sakrale Mahlzeit, 

die das Urchristentum unter Berufung auf das letzte gemeinsame Mahl Jesu mit seinen Jün-

gern (Mk 14,22-25; Mt 26,26-29; Lk 22,15-20; 1 Kor 11,23-26) beging und die im Ansatz der 

Entwicklung christl. Gottesdienstformen stand. Das Neue Testament verwendet dafür auch die 

Bezeichnungen »Brotbrechen« (Apg 2,42.46; 20,7.11; 1Kor 10,16) und »Herrenmahl« (1Kor 

11,20). Eine weitere gebräuchliche Bezeichnung ist »Eucharistie« (griech., »Danksagung«). 

2. Quellen 

Die drei ersten Evangelien schildern das letzte Mahl Jesu als Paschamahl (Mk 14,12ff., Mt 

26,17 ff.; Lk 22,7 ff.). Ob zu Recht, ist historisch nicht ganz eindeutig: Dagegen spricht die 

Datierung des Johannesevangeliums (Jesus stirbt am Vortag des Pascha), auch die Unwahr-

scheinlichkeit der Annahme der Gefangennahme und des Verhörs Jesu in der Paschanacht. 

Vor allem fehlt den ältesten Abendmahlstraditionen jede Beziehung auf das Paschamahl. Sie 

setzen lediglich die Situation eines jüdischen Festmahls voraus: Die Gäste liegen im Halbkreis 

zu Tische, der Hausvater eröffnet die Mahlzeit, indem er mit einer Gebetsformel das als 

Hauptelement der Mahlzeit verstandene Brot bricht und den Gästen weiterreicht, um so die 

Mahlgemeinschaft zu konstituieren. Nun werden die verschiedenen Schüsseln aufgetragen. 

Nach dem Essen (vgl. 1Kor 11,25) spricht der Hausvater oder ein besonders geehrter Gast 

einen Segensspruch über einem Becher Wein (dem Segensbecher, vgl.1Kor 10,16), der dann 

unter den Gästen die Runde macht und das Mahl beschließt. Den ältesten Bestand der 

Abendmahlsworte bilden demgemäß das Brotwort, das das Brotbrechen am Anfang begleite-

te, und das Becherwort, das dem Segensbecher am Schluß zugeordnet war. Hinzu kam ver-

mutlich das eschatologische Wort (Ausblick auf die erneuerte Mahlgemeinschaft in der Got-

tesherrschaft), das nach Mk 14,25 (vgl. 1Kor 11,26) am Schluß stand, möglicherweise jedoch 

ursprünglich an den Anfang gehörte (vgl. Lk 22,16.1.8). 

3. Historischer Hintergrund 

Während die Herkunft der Deuteworte aus dem letzten Mahl Jesu kaum bestritten wird, ist die 

Rekonstruktion des genaueren Wortlauts und damit die Erschließung des ursprünglichen 

Sinns des Mahles nur annäherungsweise möglich. Als Ausgangspunkt dafür dienen die beiden 

ältesten Fassungen in 1Kor 11,23ff. und Mk 14,22ff. Löst man aus ihnen die Erweiterungen 

heraus, die im liturgischen Gebrauch des urchristlichen Gemeindegottesdienstes entstanden 

sind, so ergibt sich als älteste Form des Brotwortes: »Dies [ist] mein Leib«, während das Be-

cherwort gelautet haben dürfte: »Dies [ist] mein Blut für die vielen. « Die hier vorauszuset-

zenden aram. Begriffe legen weder den Gedanken an isolierte Substanzen noch an ein Verzeh-

ren von Leib und Blut nahe: Leib (aram. gufa) ist die Person in ihrer Lebendigkeit und Ganz-

heit, während Blut (aram. dema) die sich im Sterben verströmende Lebenskraft bezeichnet. So 

dürften die Deuteworte ursprünglich Hinweise auf den unmittelbar bevorstehenden Tod Jesu 

und seine Bedeutung für die Seinen gewesen sein: Jesus gibt sich selbst mit der Ganzheit sei-

nes Lebens in den Tod. So wie die Jünger in der Mahlhandlung das Brot und den Kelch aus 

seiner Hand empfangen, eignet er ihnen sein Sterben zu. Was das Abendmahl über ein bloßes 

Gleichnis hinaushebt, ist das Motiv der Mahlgemeinschaft. Jesu Mahlhandlung enthält die 



Roloff - Abendmahl in der Bibel (RBL) 2 02.02.2024 

Zusage, daß seine Tischgemeinschaft mit den Seinen, in der sich schon bisher die Herrschaft 

Gottes ereignet hatte (Mk 2,15-17; 6,35-44; Mt 11,19), durch sein Sterben nicht aufgehoben, 

sondern im Gegenteil von Gott her als fortdauernde heilvolle Gemeinschaft bekräftigt ist. Was 

gedeutet wird, sind also letztlich nicht die Gaben Brot und Wein, sondern die Gemeinschaft 

der mit Jesus zum Mahl Versammelten. 

4. Weitere Entwicklung 

Schon bald nach Ostern bildete sich eine feste Ordnung der Abendmahlsfeier heraus mit den 

Bestandteilen Heiliger Kuß (als Zeichen der Gemeinschaft), Maranata-Ruf (1Kor 16,21ff.), 

Erinnerung an den Tod des Herrn (Anamnese) und Dankgebet über den Gaben (daher die Be-

zeichnung »Eucharistie« für die gesamte Mahlhandlung). Zugleich verstärkt sich im griech. 

sprechenden Urchristentum (z. B. in Korinth) die Neigung, das Abendmahl als Empfang hei-

liger, dem Menschen göttliche Kraft vermittelnder Speise zu verstehen, was durch die Ab-

trennung von der gemeindlichen Sättigungsmahlzeit (Liebesmahl) gefördert wird. In 1Kor 

11,17-34 stellt Paulus demgegenüber noch einmal den Gedanken der Gemeinschaft im Mahl 

als bestimmend heraus: Ein Abendmahl ohne brüderliches Verhalten »ist kein Herrenmahl« 

und zieht Gottes Gericht auf sich. Der Gedanke des Abendmahls als Opfer ist dem Neue Tes-

tament fremd. Er erscheint erstmals in einer römischen Kirchenordnung um 200 n. Chr., um in 

der klassischen katholischen Meßlehre weiterentwickelt zu werden. Wenn in den letzten Jah-

ren im interkonfessionellen Dialog zwischen den Kirchen die Lehrdifferenzen über das 

Abendmahl weitgehend überwunden werden konnten, so hat das wesentlich mit der Wieder-

entdeckung der Bedeutung des Abendmahls im Neue Testament zu tun. 

Lit.: J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, 41967; F. Hahn, Der urchristliche Gottesdienst, 

1970; H. Patsch, Abendmahl und historischer Jesus, 1972; J. Roloff, Neukirchener Arbeitsbü-

cher - Neues Testament, 1977, § 15; H.-J. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult, 
21986. 

Quelle: Reclams Bibellexikon, hg. v. Klaus Koch, Eckart Otto, Jürgen Roloff und Hans 

Schmoldt, Stuttgart 51992, 15-17. 


