
Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 1 04.02.2024 

Gott in der Bibel 

Von Klaus Koch und Jürgen Roloff 

 

1. Vorbemerkung 

Die biblische Gottesauffassung ist die selbstverständliche Voraussetzung jeder denkmögli-

chen Gottesidee im Abendland geworden. Zwar lässt sich streiten, ob es Gott gibt oder ihn 

nicht gibt; wenn aber Gott vorauszusetzen ist, dann als der eine, allmächtige, unsichtbare, zu-

tiefst sittliche Grund aller Wirklichkeit. Religionsgeschichtlich gesehen, sind dies Kennzei-

chen biblischer Rede von Gott. Außerbiblische mythische Vorstellungen einer polytheisti-

schen, sichtbaren, beschränkt mächtigen, sittlich ungebundenen oder auch unpersönlichen 

Götterwelt sind für neuzeitliches Bewusstsein nicht mehr nachvollziehbar. 

In der Bibel werden die Elemente des Gottesgedankens nirgends abstrakt dargelegt. Was Gott 

ist, spiegelt sich vielmehr in Berichten über numinose Widerfahrnisse von Menschen oder in 

Weissagungen über künftig eintretende Gottesbegegnungen der Menschheit. Entstehung und 

Verfeinerung, aber auch Verdunklung der Gotteserkenntnis sind für das Alte Testament ein 

die gesamte Menschheitsgeschichte durchziehender Prozess. Gott hat sich stufenweise offen-

bart und wird sich endgültig erst in einer eschatologischen Zukunft kundgeben, wo alle Völ-

ker »erkennen werden, dass ich der Herr bin« (Ezechiel). 

2. Monolatrie und Monotheismus 

Schon die frühesten Texte setzen voraus, dass für Israel eine einzige göttliche Macht zustän-

dig ist, die Jahwe heißt. Sie ist Grundkraft israelitischer Heilsgeschichte und Wirklichkeit 

überhaupt und bedarf deshalb ausschließlicher Verehrung (später als 1. Gebot formuliert: »Du 

sollst keine anderen Götter neben mir haben«). Dieses Anfangsstadium nennt man religions-

geschichtlich Monolatrie (nur eine Gottheit wird kultisch verehrt) oder Henotheismus (nur ein 

Gott ist für die menschliche Gruppe zuständig). Verehrung anderer numinoser Größen gilt als 

frevlerischer Götzendienst. Für andere Gruppen wird das Wirken anderer Gottheiten zuge-

standen (z.B. Ri 11,24). Für Konfliktfälle ist Israel jedoch überzeugt, dass sich sein Gott den 

Menschen zugekehrter und jedem anderen Gott überlegen erweisen wird. Die große Macht 

Jahwes steht in keinem Verhältnis zur Macht des kleinen Volkes Israel. 

Mit dieser monolatrischen Gottesauffassung entfernt sich Israel weit von allen Religionen 

seiner altorientalischen Umwelt, obgleich dort vergleichbare ökonomische, politische oder 

rassische Verhältnisse vorauszusetzen sind. Diese Eigenart lässt sich historisch nur als Kon-

tingenz hinnehmen; alle Versuche einer »religionskritischen« (psychologischen oder histo-

risch-materialistischen) Ableitung sind bisher gescheitert. 

Gegenüber der Frühzeit gelangen die Profeten zur Einsicht, dass die fremden Völker, mit de-

nen es Israel seit dem 8. Jh. v.Chr. zunehmend wirtschaftlich, politisch, militärisch zu tun be-

kommt, maßgeblich von Jahwe angetrieben werden. Er ist es, der die Assyrerheere gegen Juda 

anbranden lässt oder die neubabylonische oder persischen Großkönige jahrhundertelang über 

die gesamte zivilisierte Erde herrschen lässt. Bei Deuterojesaja gibt er sich deshalb kund: »Ich 

bin Jahwe, und es gibt keinen weiteren, außer mir ist kein Gott« (Jes 45,5). Damit ist Mono-

theismus erreicht, die Theorie von der Einzigkeit der Gottheit formuliert. Das führt zu ambi-

valenter Beurteilung heidnischer Kulte. Die religiöse Praxis anderer Kultgemeinschaften wird 

einerseits als Menschenwerk verhöhnt, insbesondere die Verehrung von Gottesbildern (z.B. 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 2 04.02.2024 

Jes 44,9ff.), was spätisraelitisch mit einer Aufnahme der Götter- und Mythenkritik griechi-

scher Philosophen verbunden werden kann; andererseits werden fremde Götter als von den 

Menschen missverstandene Agenten Jahwes angesehen (so die Gestirnsgötter 5Mose 4,19) 

oder als abspenstig gewordene Vasallen (Ps 82). Maleachi fasst es in dem berühmten Satz 

zusammen: »Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang ist mein Name groß unter den 

Völkern, und an jedem Ort wird meinem Namen ein Rauchopfer dargebracht und eine reine 

Opfergabe« (Mal 1,11). Solch profetischer Monotheismus wird nicht allein aus individueller 

numinoser Erfahrung gefolgert, er beinhaltet Reflexionen über eine ebenso naturhafte (Sonne, 

Mond, Regen, Wind steuernde) wie politisch-militärische »Weltförmigkeit« Gottes. Die letzte 

spricht aus allen Phänomenen menschlicher Autorität, wenngleich sie von den jeweiligen Trä-

gern solcher Autorität meist missbraucht wird. 

3. Wort Gottes als Selbstkundgabe und Personalität 

Ein Mensch vermag aber allein Gott zu hören, nicht zu schauen. Zwar widerfährt ein unmit-

telbares Vernehmen göttlichen Redens nur in Ausnahmen, durch Auditionen und Visionen 

hierfür begabter Menschen. Aber mittelbar macht sich Gott jedem Israeliten vernehmbar 

durch bestimmte sprachliche Texte, welche durch Priester und Profeten, aber auch durch 

Richter, Weise und insbesondere Könige überliefert werden. Jene erweisen sich dadurch als 

göttlichen Ursprungs, dass den Hörern Anstöße zu einem Tun eröffnet werden, durch das ihr 

Leben gelingt, auch nach schuldhaftem Versagen (Vergebung der Sünden), oder ihnen der 

Sinn ihres geschichtlichen Ortes aufgeht selbst bei Niederlage und Leid, gar Tod; also da-

durch, dass jene Texte die Wahrheit menschlicher Existenz in den geschichtlichen Abläufen 

evident werden lassen. 

Vorexilisch kann es zwar noch gelegentlich heißen, dass, wenn nicht Gott selbst, so doch sein 

Angesicht, sein Engel u. ä. von ihm sichtbar werden. Doch das Bilderverbot hat von Anfang 

an sichtbare Symbole als Ausgangsbasis für Gotteserkenntnis und -verehrung ausgeschlossen. 

Eingriffe Gottes werden auch aus außerordentlichen individuellen und kollektiven Ereignissen 

erschlossen, wenn sie wunderhaft erscheinen. Das gilt für aufflammende Begeisterung bei 

kultischen Festen oder im Heiligen Krieg, weiter für den überquellenden Segen eines frucht-

baren Jahres, aber auch beim augenscheinlich eintretenden Fluch von auffälliger Unfruchtbar-

keit, Niederlage, bösem Tod. Doch solche Erfahrungen werden vom Alten Testament als letz-

ten Endes sprachlich vermittelt und bedingt begriffen. Eine Kultbegehung stiftende urzeitliche 

Setzung Gottes, eine durch Profeten aktual verkündete Weissagung, ein Volk oder Familie 

zugesprochener und durch die Generationen weitergetragener Segensspruch gehen solchen 

Erfahrungen danach stets voraus. Wie vielgestaltig auch numinose Erfahrungen sein mögen, 

erkennbar wird der in ihnen wirkende Gott allein im- Bereich einer von ihm herkommenden 

Sprache. Paradigmatisch steht dafür die grundlegende Gotteserfahrung der Väter am Si-

nai/Horeb: »Jahwe redete zu euch mitten aus dem Feuer heraus, den Donner der Worte hörtet 

ihr, eine Gestalt aber konntet ihr nicht wahrnehmen, nur eine Stimme« (5Mose 4,12). 

Offenbart sich Gott durch Sprache, so deshalb, um mit den Menschen Gemeinschaft zu su-

chen und sie dadurch sich selbst finden zu lassen: »Sie werden mir zum Volk, ich werde ihnen 

zum Gott werden« (Jer 24,7 u.ä. 26mal). Hebräisch gilt als Ur- und Schöpfungssprache, und 

Gott hat sich mit den Hebräern besonders verbunden. Das geschah nach vorbereitenden Ora-

keln an die Erzväter (1Mose 12,1-3; 15; 17) durch die Errichtung eines für immerwährende 

Zeiten gestifteten Bundes, der durch göttliche Rede und menschliche Wechselrede und beid-

seitigen Schwur entsteht (Jos 24; 2Mose 24). Mit dem Bundesvolk bleibt Gott durch eine als 

kontinuierlich gedachte sprachliche Kommunikation in Kontakt, und dies so, dass jede ein-

schneidende geschichtliche Veränderung für Israel durch ein Gotteswort vorausgesagt und 

hervorgerufen wird (Am 3,7). 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 3 04.02.2024 

Beim Menschen, der infolge seiner Sprachfähigkeit theomorph (d.h. nach Gottes Art gebildet) 

geschildert werden kann (schon 1Mose 2,19f.), erwartet ein Sprechen Gottes ein entsprechen-

des Echo nicht nur durch gehorsames Tun, sondern auch im Wort. Ein Eingriff Gottes in die 

Geschichte wird erst dann effektiv, wenn Menschen sich durch öffentliches Bekenntnis das 

Geschehene als Tat Gottes zueignen. Im israelitischen Kult spielen im Lauf der Jahrhunderte 

zunehmend worthafte Akte (Lied, Gebet, Vollzugsformeln) eine ausschlaggebende Rolle. 

Nach Meinung der Weisheitsliteratur ist sogar jeder autoritative menschliche Sprechakt 

(»Durch mich herrschen die Könige, regieren gerecht die Mächtigen«, Spr 8,15), ja im Grunde 

jeder wahre Satz über menschliches Leben von Gott herzuleiten. Als Weisheit wird Gott zum 

Sprachgrund, wohnt er jedem Sein eröffnenden Sprachgeschehen inne. 

Wo Menschen derart Gott als sprechenden und zu vernehmenden Gott erfahren, tritt ihnen 

Gott als Person gegenüber, um es mit einem modernen, der Bibel unbekannten Begriff zu um-

reißen. Doch Personalität, »Duhaftigkeit« für den Menschen, zeigt einen wichtigen, aber kei-

neswegs einzigen Aspekt Gottes. Für das Alte Testament ist Gott zugleich auch so etwas wie 

das große Es. Der Wortcharakter seiner Selbstkundgabe widerstreitet dem nicht. Denn sein 

Wort wird nicht nur zu Kommunikation und Information laut, sondern auch zum Zweck von 

Schöpfung, d. h. als wirksames Wort, das sich in äußeren Tatbeständen »materialisiert«. »Wie 

er spricht, so geschiehtʼs« (Ps 33,9). Gottes Worte setzen eine Welt, reproduzieren, verändern 

sie. 

Die abendländische Metaphysik hat 1Mose 1 so interpretiert, dass Gott sich von der materiali-

sierten Form seines Schöpfungswortes grundsätzlich distanziert, mithin eine entgöttlichte 

Welt sich gegenübergesetzt hat. Was aus Gottes Wort hervorgeht, bleibt für das Alte Testa-

ment hingegen gottdurchwaltet, ohne jedoch unbedingt die Qualität der Heiligkeit zu erhalten. 

Als König regiert Gott seine Schöpfung weiterhin durch seine Sprache, beobachtet und lenkt 

die Geschicke vornehmlich der Menschen. Als König ist er jedoch ebenso vom Weltganzen 

unterschieden wie ihm zugehörig. Der Gott Israels ist Transzendenz und (dynamische) Imma-

nenz zugleich. Gottesverehrung bedarf deshalb auch sinnlicher Mittel und Formen. 

4. Anthropomorphismus und Heiligkeit 

Nur mittels menschlicher Sprache und irdischer Vorstellungen vermögen Menschen von Gott 

zu reden. Anthropomorphismus (Schilderung Gottes so, als ob er menschgestaltig wäre) wird 

weithin unbefangen im Alten Testament geübt, Gottes Angesicht, Mund, Arm, Hand, Füßen 

usw. werden spezifische Funktionen zugeschrieben. Der Umkreis Gottes wird ebenso darge-

stellt: Sein Gewand steht für kriegerische Mächtigkeit (Jes 63,1-6), sein Thron für bedin-

gungslos sich durchsetzende Herrschaft. Doch ist daraus nicht zu schließen, dass Israel sich 

seinen einen Gott als eine räumlich umgrenzte Figur vorgestellt hätte. Jahwe reicht stets wei-

ter als seine (nie zusammenhängend beschriebenen) Körperteile. Das zeigt sich an der großen 

Rolle, die seinem Namen beigemessen wird. Wird der Name laut, wird Gott anwesend. Des-

halb gilt illegitime Anrufung zu Zauber als schwerer Frevel (»Du sollst den Namen Jahwes ... 

nicht missbrauchen«). 

Der semitischen Neigung zu konkreter Vorstellungsweise entsprechend, wird selten von Ei-

genschaften Gottes geredet. An ihre Stelle treten Wirkungssphären, die – für Menschen meist 

unsichtbar – Gott umgeben und sich von da in die Welt hineinbewegen. Umkreist ist Gott 

(und später die Engel) von einer glänzenden Herrlichkeit, mit der er sich in Ausnahmefällen 

auf die Erde herabsenkt (2Mose 40,34). mischpat und zedaka (meist mit »Recht« und »Ge-

rechtigkeit« übersetzt, genauer: Rechtswahrung als Aufrechterhaltung lebensnotwendiger 

Ordnung und gemeinschaftsgemäßes Verhalten) sind Stützpfeiler des Thrones Gottes und 

senken sich von da bei Bedarf herab, um Menschen zu umhüllen und zu entsprechendem Tun 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 4 04.02.2024 

zu befähigen (Ps 97). Weiter gehören hierher Bundestreue (chäsäd), Wahrheitsdurchsetzung 

(ämät), schalom als Wohlfahrt, aber auch der Zorn Gottes, der von ihm ausgeht, sündige 

Menschen erreicht und zu Boden wirft. Wichtig ist weiter Heiligkeit als Sphäre, die sowohl 

Gottes himmlischen Bezirk erfüllt als auch in den irdischen Zeitrhythmen, heiligen Orten und 

Personen sich manifestiert (s. u.). 

Dagegen spielt der sublime Anthropomorphismus abendländischer Metaphysik, nach der Gott 

Vernunft und Geist ist, eine geringe Rolle im AT. Gewiss werden Gott Erkenntnis und Pläne 

zugeschrieben, er spricht nicht nur, sondern zählt und denkt. In dieser Hinsicht ist Gottes 

Geist dem Menschen unendlich überlegen, für menschliches Erkennen letztlich unbegreifbar. 

Doch Derartiges wird selten geäußert. Wird der Gegensatz zwischen Mensch und Gott in Jes 

31,3 durch das Verhältnis von Fleisch zu Geist erklärt, so meint das hier gebrauchte Wort ru-

ach nicht eine geistige Substanz, sondern die unvergleichliche Antriebskraft göttlichen We-

sens gegenüber der Ohnmächtigkeit jedes Menschen. Weil Gott durch solche Wirkungssphä-

ren unsichtbar auf den Menschen zukommt, ihn begleitet, vorwärtstreibt oder niederstößt, 

fühlt der Hebräer nicht Gott »in sich«, sondern befindet sich »in Gott«, wenn sein Leben ge-

lingt. 

5. Geschichtskraft und Überzeitlichkeit 

Dynamisch west Gott der durch sein Sprechen entstandenen Welt in bestimmten Zeitrhyth-

men an, die, einmal von ihm gesetzt, entweder regelmäßig oder durch außerordentliche Ak-

tualisierungen wiederkehren, dann den Menschen mit Heiligkeit umhüllen und ihn beglücken 

oder erschüttern. So im Sabbat als 7. Wochentag, einst Zielpunkt der Urschöpfung (1Mose 

2,1-3), aber auch in Festen des Jahres, im Sabbat- und Jobeljahr. Zu außerordentlichen heili-

gen Zeiten gehören Stunden positiver oder negativer Heimsuchung von Menschen, Siegesta-

ge, vor allem die Perioden der Heilsgeschichte, die ihrerseits in Festen aktualisiert wird. Zeit-

bezogene Anwesenheit Gottes stellt vermutlich auch die Erklärung des JHWH-Namens in 

2Mose 3,14 heraus: »Ich bin da, als der ich da bin.« Früh wird daraus gefolgert, dass das Her-

vorgehen einer Zeit aus der anderen Werk Gottes ist, Jahwe mithin die Urkraft der Geschichte 

darstellt, sofern diese zielgerichtet auf das Heil guter oder den Untergang böser Menschen 

zuläuft. Geschichte wird zum Feld der Offenbarung Gottes, ihre Wendepunkte zum Gottes-

beweis. Ohne sprachliche Voraussetzungen sind wiederum gottgewirkte Veränderungen der 

Zeiten nicht denkbar. Deshalb wird ein immer wieder neu auftauchender Spannungsbogen 

von göttlichen Verheißungen und geschichtlichen Erfüllungen Grundmodell alttestamentli-

cher Geschichtserkenntnis. 

Die Profeten künden in ihrer Eschatologie eine volle zeitliche Gegenwart Gottes erst für die 

künftige Heilszeit an, wo Gott selbst Sonne und Mond als Zeitgeber ersetzen wird (Jes 

60,19f.). Die Apokalyptik zeichnet einen universalen Geschichtsplan, der von der Schöpfung 

über den Bund mit Israel zur eschatologischen unlöslichen Gemeinschaft Gottes mit allen 

Menschen führt. 

Als Grundkraft von Natur- wie Menschheitsgeschichte, in ihr zeitlich verschieden intensiv an-

wesend, weist Gott über alle erkennbare Zeit hinaus. Er wirkt »von undurchschaubarer ferner 

Zeit (Vergangenheit) bis in undurchschaubare ferne Zeit (Zukunft)«, dt. ungenau »von Ewig-

keit zu Ewigkeit«. Eine Entstehung Gottes als Theogonie vor der Schöpfung ist ausgeschlos-

sen, nicht dagegen ein Werden Gottes im Lauf der Geschichte. Sein echtes König-Sein er-

reicht Gott erst mit seiner eschatologischen Thronbesteigung, wenn die ganze Menschheit sich 

einhellig zu ihm bekennt. 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 5 04.02.2024 

6. Überräumlichkeit 

Nicht nur in Zeit, auch im Raum west Gott in abgestufter Weise an. Als Segenskraft steht er 

der Erde näher als dem Meer, dem Fruchtland näher als der Wüste. Im reinen israelitischen 

Land walten seine Wirkungssphären stärker als in unreinen Heidenländern. Ständig weilt sei-

ne Heiligkeit am Gottesberg Sinai in der südlichen Wüste, dann auch an den Heiligtümern 

Palästinas, insbesondere auf dem Berg Zion. Solche räumliche Präsenz gewährt vor allem 

Menschen die Möglichkeit, Gott zu erreichen, zu ihm zu beten und zu opfern. Sehr bald – 

wenngleich nicht von Anfang an – wird Gott, sein Palast, Thron, Hofstaat im Himmel ge-

sucht. Von dort sendet er seine Wirkungssphären, ebenso auch die meteorologischen Phäno-

mene wie Blitz, Regen, Wind. Keineswegs widerspricht solches Sein im Himmel einer zeit-

weiligen oder ortsbezogenen Anwesenheit auf Erden. Doch wird die Verräumlichung Gottes 

schon früh relativiert (während seine Präsenz in Zeiten wie dem Sabbat nie in Frage gestellt 

wird). »Der Himmel und aller Himmel Himmel können dich nicht fassen« (1Kön 8,27). Im 

gesamten Weltall, so spürt der Israelit, gibt es keinen Platz, wo ihn Gottes Hand nicht errei-

chen wird (Ps 139; Am 9,1-4). Auf Grund solcher Überräumlichkeit und möglicher Gegen-

wart an jedem Punkt im All ist Gott also ebenso immanent wie transzendent, freilich durch 

eine dynamische Immanenz von einem Pantheismus (Gott = Weltall) geschieden. 

7. Beziehung zum Menschen 

Was im Alten Testament von Gott geschrieben wird, wird um der von Gott betroffenen Men-

schen willen laut, will menschlichem Leben Sinn und Ziel geben. Zwar traut das Alte Testa-

ment mit der Auffassung eines unlöslichen Tat-Ergehen-Zusammenhangs der menschlichen 

Aktivität viel zu. Durch seine gute oder böse Tat bereitet der Mensch, den Gott gleichsam als 

skizzenhaften Entwurf geschaffen hat, sich sein Geschick und seinen Charakter selbst, indivi-

duell wie national. Doch solche Freiheit zur Lebensgestaltung wird von Gott allererst eröffnet. 

Durch die Heilsgeschichte hat Gott den Israeliten ein Kulturland beschafft, auf dem sie sich 

entfalten sollen. Dort erscheint er (primär im Kult) mit Wirkungssphären wie Gerechtigkeit 

und Segen, um Menschen stets neu zu sittlichem Tun zu befähigen. Durch sein schöpferisches 

Verheißungswort werden darüber hinaus neue geschichtliche Tatbestände hervorgerufen, wel-

che die Bedingung der Möglichkeiten zum Guttun und Gutergehen bewahren und erweitern. 

Durch Gottes Wort als Gesetz erhält der Mensch Orientierungshilfen für die Erkenntnis des-

sen, was gut und böse ist, wie auch für den Weg zur Erlangung von Sühne beim Versagen. 

Zugleich ist Gott die verborgene Kraft, die den Natur- und Geschichtslauf verborgen so lenkt, 

dass positive menschliche Taten zu Wohlfahrt, negative zu Krankheit und Untergang führen. 

Ein solcher Prozess kann über Generationen hin dauern. Eine Heimsuchung, eine plötzliche 

zeitliche oder örtliche Anwesenheit Gottes, kann aber auch den gleichmäßigen Lauf des Ge-

schehens durchbrechen und den Täter zum Guten oder Bösen jäh »vollenden«. 

Die Grenze zwischen Gottes Verursachung menschlicher Taten und bloßer Zulassung ist dem 

AT nicht eindeutig zu entnehmen. Einerseits wird Allkausalität behauptet: »Geschieht auch 

ein Böses in der Stadt, das Jahwe nicht tut?« (Am 3,6.) Andererseits wird mit Nachdruck be-

stritten, dass das Böse anderswo als im Menschen selbst entspringt. (Die Figur des Satans ist 

eine nachalttestamentliche Vorstellung.) Im nachexilischen Alten Testament erheben sich 

freilich Stimmen, die den Zusammenhang von Tun und Ergehen weder beim einzelnen noch 

beim Volk wahrzunehmen vermögen. Dann tauchen Probleme von Theodizee auf, die beim 

Prediger und bei Ijob mit der erhabenen Unbegreiflichkeit Gottes beschieden, in der Apoka-

lyptik mit dem Hinweis auf die Auferstehung und die Vollendung menschlicher Taten in ei-

nem ewigen Leben gelöst werden. Wie auch die Anschauung im einzelnen wechselt, das Alte 

Testament ist durchweg überzeugt, dass der Mensch von Gott in allen seinen Lebensbezirken 

umwirkt und umhegt ist. Deshalb ist er von jedem Menschen, der sich auf sich selbst besinnt, 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 6 04.02.2024 

durchaus zu erkennen. Glaube ist deshalb keine mögliche Haltung im Blick auf das Dasein 

Gottes oder die Heilsgeschichte, sondern einzig die Zuversicht auf grundlegendes künftiges 

Eingreifen Gottes. Eher schon ist Furcht Gottes vor seiner menschenüberlegenen Heiligkeit 

ständig angemessen, als inneres Erleben und Ergriffensein. 

Allerdings ist Gott der Menschheit wiederum abgestuft nahe. Zwar wirkt sein Geistwind in 

jedem menschlichen Wesen als Atem. Aber sein Wort wird allein von Israel verstanden. Mit 

ihm allein steht Gott im Bund, ihm allein ist die Möglichkeit ungehinderten Verkehrs mit der 

Gottheit gegeben. Auch innerhalb Israels gibt es Grade. Erwählt vor anderen sind die Priester 

und vor allem der König, der als einziger Gottessohn auf Erden gilt. Nur am Rande tauchen 

Gedanken auf, dass alle Israeliten »ein Königreich von Priestern« bilden (2Mose 19,6) oder in 

der eschatologischen Heilszeit einst alle »Völker, Nationen und Sprachen« im Reich Gottes 

versammelt sind (Dan 7,14). Aufs ganze gesehen, bleibt der vom Alten Testament verehrte 

Gott national und kultisch begrenzt. 

8. Jesu Verkündigung der Nähe Gottes 

Die Einheit der Bibel kommt grundlegend darin zum Ausdruck, dass das Neue Testament die 

Gottesauffassung des Alten Testaments voraussetzt und teilt. Jesus und das Urchristentum 

haben nicht, wie vom 2. Jh. (Marcion) bis in die Gegenwart immer wieder behauptet wurde, 

dem Gott des Alten Testaments einen anderen Gott gegenübergestellt (etwa dem Gott des Ge-

setzes den der Liebe oder dem Gott Israels den Gott für die gesamte Menschheit); sie bezeug-

ten vielmehr die weiterführende und abschließende Offenbarung des einen Gottes, der sich 

bereits Israel kundgegeben hatte. 

Folgende Momente sind für die Gottesverkündigung Jesu kennzeichnend: 

a) Gott ist nahe. Und zwar zunächst in dem Sinne, dass sein endgültiges heilvolles und rich-

tendes Zur-Herrschaft-Kommen zeitlich unmittelbar bevorsteht. Jesus verkündigt die Nähe 

des Reiches Gottes (Mk 1,15). Aber ebensowenig wie Jesu Reich-Gottes-Verkündigung eine 

von der Gegenwart geschiedene Zukunft meint, lässt sich die Nähe Gottes bei ihm auf die 

zeitliche Dimension eingrenzen. Vielmehr gilt es, bereits in der Gegenwart Gottes Nähe zu 

suchen und mit seinem Handeln zu rechnen. In diesem Sinn gewinnt für Jesus die Anrede 

Gottes also »Vater« zentrale Bedeutung, und zwar lehrt er seine Jünger, Gott mit dem gerade-

zu provozierend profanen aramäischen Wort Abba anzureden, welches das Kleinkind seinem 

Vater gegenüber zu gebrauchen pflegte (Lk 11,2; vgl. Röm 8,15; Gal 4,6). Er weist sie damit 

in ein unmittelbares Vertrauensverhältnis zu Gott ein: Sie sollen und dürfen damit rechnen, 

dass – trotz der noch herrschenden Macht des Bösen in der Welt – Gott für die zu ihm Gehö-

renden als für seine Kinder sorgen wird (Mt 6,26.34; Lk 12,24.27f.). 

b) Gott will Gemeinschaft mit seinen Geschöpfen. Er will sein Recht als Schöpfer einlösen, 

indem er die Menschen, die sich von ihm getrennt haben, sucht. Deshalb ruft Jesus auf zur 

Umkehr (Mt 11,21f.; 12,41 u. ö.), und zwar ruft er alle, auch die, die nach menschlichem Ur-

teil rettungslos verloren sind, weil sie sich außerhalb der Gemeinschaft der Frommen gestellt 

haben (Mk 2,17). Gottes Angebot gilt allen und ist an keine Bedingungen geknüpft; wer ihm 

folgt und damit ihm Recht gibt, wird von ihm angenommen. Die hinter ihm stehende Trieb-

kraft ist Gottes Liebe, die nicht ruht, bis sie das ihr Gehörende wiedergefunden hat (Lk 

15,7.10.32). 

c) Dieser Unbedingtheit der Liebe Gottes entspricht auf der anderen Seite die Unbedingtheit 

seines Anspruchs. Gott hat ein Recht auf die ungeteilte, unbegrenzte Liebe und Hingabe des 

Menschen, und zwar konkretisiert sich dies in der Forderung, dass der Mensch in seinem ge-



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 7 04.02.2024 

samten Verhalten gegenüber seinen Mitmenschen zum Werkzeug der Liebe Gottes werden 

und so das Empfangene weitergeben solle (Lk 10,25-37). Besonders in seiner Interpretation 

des alttestamentlichen Gesetzes (Mt 5,21-48) stellt Jesus die Grenzenlosigkeit der Forderung 

Gottes heraus. Der Mensch kann sich weder durch die Einhaltung bestimmter gesetzlicher und 

kultischer »Spielregeln« einen Bereich der Freiheit von Gottes Anspruch sichern, noch kann 

er gar über Gott verfügen und ihn zur Legitimierung eigener Herrschaftsansprüche und Wert-

vorstellungen missbrauchen (Lk 18,9-14). Er hat sich vielmehr ohne Rücksicht auf seine eige-

ne Person bedingungslos in den Dienst der Sache Gottes und ihrer Durchsetzung in der Welt 

zu stellen. 

d) Jesus erhebt den Anspruch, diese Sache Gottes gegenüber der Welt in seiner Person zu 

vertreten. Er spricht nicht nur über Gott, sondern er redet und handelt im Namen und Auftrag 

Gottes (Mk 2,10; Lk 11,20). Triebkraft seines Wirkens ist die Gewißheit, damit den nahen 

Gott in abschließender Weise zur Sprache zu bringen. Dieser Anspruch war letztlich auch die 

Ursache für die Ablehnung, die er bei den offiziellen Vertretern des Judentums fand und die 

zu seinem Tode führte. Jesu Auslegung Gottes wurde von seinen Gegnern als den herrschen-

den Gottes-Vorstellungen widersprechend und die Würde Gottes verletzend, d.h. als blasphe-

misch verurteilt. 

9. Gott in Christus 

Der entscheidende Angelpunkt für die Gottesauffassung des Urchristentums war die Aufer-

stehung Jesu. Man war gewiß, dass sich in ihr Gott selbst zu Jesus bekannt und seine Verkün-

digung abschließend bekräftigt habe – Jesu Erscheinung wurde nunmehr als die entscheidende 

Selbstoffenbarung Gottes in der Geschichte verstanden: »Vielfach und auf verschiedene Wei-

se hat Gott einst durch die Profeten zu den Vätern geredet: Am Ende dieser Zeiten redete er zu 

uns durch den Sohn« (Hebr 1,1). Jesus galt nun als der Sohn Gottes, d. h. als der von ihm in 

unüberbietbarer Weise zu seiner Kundgabe und Erschließung Bevollmächtigte (Joh 1,18). Er 

schenkt nicht nur Erkenntnis Gottes, sondern eröffnet auch den Zugang zu ihm, was darin 

seinen Ausdruck fand, dass man zu Gott »im Namen Jesu« betete. (Allerdings kannte das äl-

teste Urchristentum noch kein direkt an Jesus gerichtetes Gebet.) Besonders Paulus betont, 

dass sich in Weg und Schicksal Jesu Christi Gottes Wesen geoffenbart habe: Das Kreuz ist für 

ihn die entscheidende Weise der Selbstkundgabe Gottes. Hier erschließt sich Gott in einer 

allen menschlichen Gottesspekulationen und Wertvorstellungen diametral widerstreitenden 

Weise – aber er erschließt sich in seiner radikalen, alle Grenzen missachtenden Liebe (1Kor 

1,18ff.). Die Aussage, dass »Gott in Christus« ist (2Kor 5,19), ist nicht Produkt abstrakter 

Spekulation, sondern Ausdruck der Erfahrung, dass sich der den Menschen zuwendende Gott 

nur im Bild des gekreuzigten Christus finden lässt. 

10. Gottes Universalität 

In dem Maße, wie sich das Christentum als Menschheitsreligion verstehen lernte, betonte es 

die Universalität Gottes: Alle Menschen sind Gottes »Geschlecht« (Apg 17,28); Gott ist der 

»Allherrscher« (2Kor 6,18; Offb 1,8 u.ö.); »von ihm und durch ihn und auf ihn hin sind alle 

Dinge« (Röm 11,36). Allerdings macht das Neue Testament von der an sich naheliegenden 

Möglichkeit, diesen Gesichtspunkt der Universalität durch Übernahme von Motiven aus der 

antiken griechischen Metaphysik zu verstärken, bemerkenswert wenig Gebrauch. So fehlt z.B. 

bis auf ganz wenige Ausnahmen (Apg 17,29; 2Petr 1,3f.) der außerhalb des Neuen Testaments 

überaus häufige Begriff »das Göttliche«, der den Gedanken an Gott als eine das Weltall 

durchwaltende Kraft nahelegen würde. Gott ist für das Neue Testament auch nicht, wie für die 

Stoa, der »Despot«, dessen Macht aus der von ihm erzwungenen Ordnung des Kosmos abge-

lesen werden könnte. Und erst recht vermeidet es, durch die Verwendung mystischer Begriffe 



Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 8 04.02.2024 

die Grenze zwischen Mensch und Gott zu durchlöchern. Vielmehr sagt es die Universalität 

Gottes stets so aus, dass Gottes Personalität und seine Bezogenheit auf die Geschichte nicht in 

Frage gestellt werden. Gott ist Herr über alle Menschen, aber er ist es als der, der sich an Isra-

el und zuletzt in Jesus als der Vater erwiesen hat. Gott ist der Allmächtige, aber er ist es als 

der; der sich selbst in seinem vergangenen geschichtlichen Handeln treu bleibt (2Tim 2,13). 

Das abschließende Ergebnis dieses Bemühens, die Universalität Gottes mit seiner Personalität 

und seiner Geschichtsbezogenheit zusammenzusehen, ist die kirchliche Lehre von der Trinität 

(Dreieinigkeit), die sich allerdings im Neuen Testament selbst noch nicht findet.  

Lit.: W. G. Kümmel, Die Gottesverkündigung Jesu und der Gottesgedanke des Spätjuden-

tums, in: Heilsgeschehen und Geschichte, 1965, 107-125. 

Quelle: Reclams Bibellexikon, hg. v. Klaus Koch, Eckart Otto, Jürgen Roloff und Hans 

Schmoldt, Stuttgart 51992, 180-186. 


