Gott in der Bibel

Von Klaus Koch und Jurgen Roloff

1. Vorbemerkung

Die biblische Gottesauffassung ist die selbstverstandliche Voraussetzung jeder denkmaogli-
chen Gottesidee im Abendland geworden. Zwar lasst sich streiten, ob es Gott gibt oder ihn
nicht gibt; wenn aber Gott vorauszusetzen ist, dann als der eine, allméchtige, unsichtbare, zu-
tiefst sittliche Grund aller Wirklichkeit. Religionsgeschichtlich gesehen, sind dies Kennzei-
chen biblischer Rede von Gott. AuBerbiblische mythische Vorstellungen einer polytheisti-
schen, sichtbaren, beschréankt méchtigen, sittlich ungebundenen oder auch unpersénlichen
Gotterwelt sind fur neuzeitliches Bewusstsein nicht mehr nachvollziehbar.

In der Bibel werden die Elemente des Gottesgedankens nirgends abstrakt dargelegt. Was Gott
ist, spiegelt sich vielmehr in Berichten Giber numinose Widerfahrnisse von Menschen oder in
Weissagungen uber kiinftig eintretende Gottesbegegnungen der Menschheit. Entstehung und
Verfeinerung, aber auch Verdunklung der Gotteserkenntnis sind fur das Alte Testament ein
die gesamte Menschheitsgeschichte durchziehender Prozess. Gott hat sich stufenweise offen-
bart und wird sich endgultig erst in einer eschatologischen Zukunft kundgeben, wo alle V6l-
ker »erkennen werden, dass ich der Herr bin« (Ezechiel).

2. Monolatrie und Monotheismus

Schon die friihesten Texte setzen voraus, dass fur Israel eine einzige gottliche Macht zustén-
dig ist, die Jahwe heif3t. Sie ist Grundkraft israelitischer Heilsgeschichte und Wirklichkeit
uberhaupt und bedarf deshalb ausschlieBlicher Verehrung (spéater als 1. Gebot formuliert: »Du
sollst keine anderen Gotter neben mir haben«). Dieses Anfangsstadium nennt man religions-
geschichtlich Monolatrie (nur eine Gottheit wird kultisch verehrt) oder Henotheismus (nur ein
Gott ist fur die menschliche Gruppe zustandig). Verehrung anderer numinoser Grof3en gilt als
frevlerischer Gétzendienst. Flr andere Gruppen wird das Wirken anderer Gottheiten zuge-
standen (z.B. Ri 11,24). Fir Konfliktfélle ist Israel jedoch tiberzeugt, dass sich sein Gott den
Menschen zugekehrter und jedem anderen Gott Uberlegen erweisen wird. Die groRe Macht
Jahwes steht in keinem Verhéltnis zur Macht des kleinen Volkes Israel.

Mit dieser monolatrischen Gottesauffassung entfernt sich Israel weit von allen Religionen
seiner altorientalischen Umwelt, obgleich dort vergleichbare 6konomische, politische oder
rassische Verhéltnisse vorauszusetzen sind. Diese Eigenart I&sst sich historisch nur als Kon-
tingenz hinnehmen; alle Versuche einer »religionskritischen« (psychologischen oder histo-
risch-materialistischen) Ableitung sind bisher gescheitert.

Gegentiber der Frihzeit gelangen die Profeten zur Einsicht, dass die fremden Voélker, mit de-
nen es Israel seit dem 8. Jh. v.Chr. zunehmend wirtschaftlich, politisch, militarisch zu tun be-
kommt, maligeblich von Jahwe angetrieben werden. Er ist es, der die Assyrerheere gegen Juda
anbranden l&sst oder die neubabylonische oder persischen GroRkdnige jahrhundertelang tber
die gesamte zivilisierte Erde herrschen I&sst. Bei Deuterojesaja gibt er sich deshalb kund: »Ich
bin Jahwe, und es gibt keinen weiteren, auBer mir ist kein Gott« (Jes 45,5). Damit ist Mono-
theismus erreicht, die Theorie von der Einzigkeit der Gottheit formuliert. Das fiihrt zu ambi-
valenter Beurteilung heidnischer Kulte. Die religitse Praxis anderer Kultgemeinschaften wird
einerseits als Menschenwerk verhohnt, insbesondere die Verehrung von Gottesbildern (z.B.

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 1 04.02.2024



Jes 44,9ff.), was spatisraelitisch mit einer Aufnahme der Gotter- und Mythenkritik griechi-
scher Philosophen verbunden werden kann; andererseits werden fremde Gotter als von den
Menschen missverstandene Agenten Jahwes angesehen (so die Gestirnsgotter 5Mose 4,19)
oder als abspenstig gewordene Vasallen (Ps 82). Maleachi fasst es in dem beriihmten Satz
zusammen: »VVom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang ist mein Name grof3 unter den
Volkern, und an jedem Ort wird meinem Namen ein Rauchopfer dargebracht und eine reine
Opfergabe« (Mal 1,11). Solch profetischer Monotheismus wird nicht allein aus individueller
numinoser Erfahrung gefolgert, er beinhaltet Reflexionen (iber eine ebenso naturhafte (Sonne,
Mond, Regen, Wind steuernde) wie politisch-militarische »Weltférmigkeit« Gottes. Die letzte
spricht aus allen Phdnomenen menschlicher Autoritét, wenngleich sie von den jeweiligen Tré-
gern solcher Autoritdt meist missbraucht wird.

3. Wort Gottes als Selbstkundgabe und Personalitat

Ein Mensch vermag aber allein Gott zu horen, nicht zu schauen. Zwar widerfahrt ein unmit-
telbares Vernehmen géttlichen Redens nur in Ausnahmen, durch Auditionen und Visionen
hierfiir begabter Menschen. Aber mittelbar macht sich Gott jedem Israeliten vernehmbar
durch bestimmte sprachliche Texte, welche durch Priester und Profeten, aber auch durch
Richter, Weise und insbesondere Kénige tberliefert werden. Jene erweisen sich dadurch als
gottlichen Ursprungs, dass den Horern AnstoRe zu einem Tun erdffnet werden, durch das ihr
Leben gelingt, auch nach schuldhaftem Versagen (Vergebung der Siinden), oder ihnen der
Sinn ihres geschichtlichen Ortes aufgeht selbst bei Niederlage und Leid, gar Tod; also da-
durch, dass jene Texte die Wahrheit menschlicher Existenz in den geschichtlichen Ablaufen
evident werden lassen.

Vorexilisch kann es zwar noch gelegentlich heiRen, dass, wenn nicht Gott selbst, so doch sein
Angesicht, sein Engel u. &. von ihm sichtbar werden. Doch das Bilderverbot hat von Anfang
an sichtbare Symbole als Ausgangsbasis fiir Gotteserkenntnis und -verehrung ausgeschlossen.
Eingriffe Gottes werden auch aus aufRerordentlichen individuellen und kollektiven Ereignissen
erschlossen, wenn sie wunderhaft erscheinen. Das gilt fur aufflammende Begeisterung bei
kultischen Festen oder im Heiligen Krieg, weiter flr den Uberquellenden Segen eines frucht-
baren Jahres, aber auch beim augenscheinlich eintretenden Fluch von auffalliger Unfruchtbar-
keit, Niederlage, bosem Tod. Doch solche Erfahrungen werden vom Alten Testament als letz-
ten Endes sprachlich vermittelt und bedingt begriffen. Eine Kultbegehung stiftende urzeitliche
Setzung Gottes, eine durch Profeten aktual verkiindete Weissagung, ein VVolk oder Familie
zugesprochener und durch die Generationen weitergetragener Segensspruch gehen solchen
Erfahrungen danach stets voraus. Wie vielgestaltig auch numinose Erfahrungen sein mégen,
erkennbar wird der in ihnen wirkende Gott allein im- Bereich einer von ihm herkommenden
Sprache. Paradigmatisch steht dafiir die grundlegende Gotteserfahrung der VVater am Si-
nai/Horeb: »Jahwe redete zu euch mitten aus dem Feuer heraus, den Donner der Worte hortet
ihr, eine Gestalt aber konntet ihr nicht wahrnehmen, nur eine Stimme« (5Mose 4,12).

Offenbart sich Gott durch Sprache, so deshalb, um mit den Menschen Gemeinschaft zu su-
chen und sie dadurch sich selbst finden zu lassen: »Sie werden mir zum Volk, ich werde ihnen
zum Gott werden« (Jer 24,7 u.4. 26mal). Hebraisch gilt als Ur- und Schépfungssprache, und
Gott hat sich mit den Hebraern besonders verbunden. Das geschah nach vorbereitenden Ora-
keln an die Erzvéter (1Mose 12,1-3; 15; 17) durch die Errichtung eines fur immerwahrende
Zeiten gestifteten Bundes, der durch géttliche Rede und menschliche Wechselrede und beid-
seitigen Schwur entsteht (Jos 24; 2Mose 24). Mit dem Bundesvolk bleibt Gott durch eine als
kontinuierlich gedachte sprachliche Kommunikation in Kontakt, und dies so, dass jede ein-
schneidende geschichtliche Veranderung fur Israel durch ein Gotteswort vorausgesagt und
hervorgerufen wird (Am 3,7).

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 2 04.02.2024



Beim Menschen, der infolge seiner Sprachfahigkeit theomorph (d.h. nach Gottes Art gebildet)
geschildert werden kann (schon 1Mose 2,19f.), erwartet ein Sprechen Gottes ein entsprechen-
des Echo nicht nur durch gehorsames Tun, sondern auch im Wort. Ein Eingriff Gottes in die
Geschichte wird erst dann effektiv, wenn Menschen sich durch 6ffentliches Bekenntnis das
Geschehene als Tat Gottes zueignen. Im israelitischen Kult spielen im Lauf der Jahrhunderte
zunehmend worthafte Akte (Lied, Gebet, Vollzugsformeln) eine ausschlaggebende Rolle.
Nach Meinung der Weisheitsliteratur ist sogar jeder autoritative menschliche Sprechakt
(»Durch mich herrschen die Koénige, regieren gerecht die Machtigen«, Spr 8,15), ja im Grunde
jeder wahre Satz tiber menschliches Leben von Gott herzuleiten. Als Weisheit wird Gott zum
Sprachgrund, wohnt er jedem Sein er6ffnenden Sprachgeschehen inne.

Wo Menschen derart Gott als sprechenden und zu vernehmenden Gott erfahren, tritt ihnen
Gott als Person gegeniiber, um es mit einem modernen, der Bibel unbekannten Begriff zu um-
reiflen. Doch Personalitét, »Duhaftigkeit« flr den Menschen, zeigt einen wichtigen, aber kei-
neswegs einzigen Aspekt Gottes. Flr das Alte Testament ist Gott zugleich auch so etwas wie
das groRe Es. Der Wortcharakter seiner Selbstkundgabe widerstreitet dem nicht. Denn sein
Wort wird nicht nur zu Kommunikation und Information laut, sondern auch zum Zweck von
Schopfung, d. h. als wirksames Wort, das sich in &uBeren Tatbestanden »materialisiert«. »Wie
er spricht, so geschieht’s« (Ps 33,9). Gottes Worte setzen eine Welt, reproduzieren, verdndern
sie.

Die abendlandische Metaphysik hat 1Mose 1 so interpretiert, dass Gott sich von der materiali-
sierten Form seines Schopfungswortes grundsatzlich distanziert, mithin eine entgottlichte
Welt sich gegeniibergesetzt hat. Was aus Gottes Wort hervorgeht, bleibt fir das Alte Testa-
ment hingegen gottdurchwaltet, ohne jedoch unbedingt die Qualitat der Heiligkeit zu erhalten.
Als Konig regiert Gott seine Schépfung weiterhin durch seine Sprache, beobachtet und lenkt
die Geschicke vornehmlich der Menschen. Als Konig ist er jedoch ebenso vom Weltganzen
unterschieden wie ihm zugehérig. Der Gott Israels ist Transzendenz und (dynamische) Imma-
nenz zugleich. Gottesverehrung bedarf deshalb auch sinnlicher Mittel und Formen.

4. Anthropomorphismus und Heiligkeit

Nur mittels menschlicher Sprache und irdischer Vorstellungen vermdgen Menschen von Gott
zu reden. Anthropomorphismus (Schilderung Gottes so, als ob er menschgestaltig wére) wird
weithin unbefangen im Alten Testament gelbt, Gottes Angesicht, Mund, Arm, Hand, FiRen
usw. werden spezifische Funktionen zugeschrieben. Der Umkreis Gottes wird ebenso darge-
stellt: Sein Gewand steht fir kriegerische Machtigkeit (Jes 63,1-6), sein Thron fir bedin-
gungslos sich durchsetzende Herrschaft. Doch ist daraus nicht zu schlielen, dass Israel sich
seinen einen Gott als eine rdumlich umgrenzte Figur vorgestellt hatte. Jahwe reicht stets wei-
ter als seine (nie zusammenhdangend beschriebenen) Korperteile. Das zeigt sich an der grofen
Rolle, die seinem Namen beigemessen wird. Wird der Name laut, wird Gott anwesend. Des-
halb gilt illegitime Anrufung zu Zauber als schwerer Frevel (»Du sollst den Namen Jahwes ...
nicht missbrauchen«).

Der semitischen Neigung zu konkreter Vorstellungsweise entsprechend, wird selten von Ei-
genschaften Gottes geredet. An ihre Stelle treten Wirkungsspharen, die — fiir Menschen meist
unsichtbar — Gott umgeben und sich von da in die Welt hineinbewegen. Umkreist ist Gott
(und spater die Engel) von einer glanzenden Herrlichkeit, mit der er sich in Ausnahmeféllen
auf die Erde herabsenkt (2Mose 40,34). mischpat und z°daka (meist mit »Recht« und »Ge-
rechtigkeit« Ubersetzt, genauer: Rechtswahrung als Aufrechterhaltung lebensnotwendiger
Ordnung und gemeinschaftsgemalies Verhalten) sind Stiitzpfeiler des Thrones Gottes und
senken sich von da bei Bedarf herab, um Menschen zu umhallen und zu entsprechendem Tun

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 3 04.02.2024



zu beféhigen (Ps 97). Weiter gehdren hierher Bundestreue (chasad), Wahrheitsdurchsetzung
(&mat), schalom als Wohlfahrt, aber auch der Zorn Gottes, der von ihm ausgeht, siindige
Menschen erreicht und zu Boden wirft. Wichtig ist weiter Heiligkeit als Sphére, die sowohl
Gottes himmlischen Bezirk erfillt als auch in den irdischen Zeitrhythmen, heiligen Orten und
Personen sich manifestiert (s. u.).

Dagegen spielt der sublime Anthropomorphismus abendléndischer Metaphysik, nach der Gott
Vernunft und Geist ist, eine geringe Rolle im AT. Gewiss werden Gott Erkenntnis und Plane
zugeschrieben, er spricht nicht nur, sondern z&hlt und denkt. In dieser Hinsicht ist Gottes
Geist dem Menschen unendlich tberlegen, fir menschliches Erkennen letztlich unbegreifbar.
Doch Derartiges wird selten gedulRert. Wird der Gegensatz zwischen Mensch und Gott in Jes
31,3 durch das Verhéltnis von Fleisch zu Geist erklart, so meint das hier gebrauchte Wort ru-
ach nicht eine geistige Substanz, sondern die unvergleichliche Antriebskraft gottlichen We-
sens gegenuber der Ohnmachtigkeit jedes Menschen. Weil Gott durch solche Wirkungssphé-
ren unsichtbar auf den Menschen zukommt, ihn begleitet, vorwartstreibt oder niederstoft,
fuhlt der Hebrder nicht Gott »in sich«, sondern befindet sich »in Gott«, wenn sein Leben ge-
lingt.

5. Geschichtskraft und Uberzeitlichkeit

Dynamisch west Gott der durch sein Sprechen entstandenen Welt in bestimmten Zeitrhyth-
men an, die, einmal von ihm gesetzt, entweder regelmafig oder durch aulRerordentliche Ak-
tualisierungen wiederkehren, dann den Menschen mit Heiligkeit umhtllen und ihn begliicken
oder erschittern. So im Sabbat als 7. Wochentag, einst Zielpunkt der Urschopfung (1Mose
2,1-3), aber auch in Festen des Jahres, im Sabbat- und Jobeljahr. Zu auRerordentlichen heili-
gen Zeiten gehdren Stunden positiver oder negativer Heimsuchung von Menschen, Siegesta-
ge, vor allem die Perioden der Heilsgeschichte, die ihrerseits in Festen aktualisiert wird. Zeit-
bezogene Anwesenheit Gottes stellt vermutlich auch die Erklarung des JHWH-Namens in
2Mose 3,14 heraus: »Ich bin da, als der ich da bin.« Frih wird daraus gefolgert, dass das Her-
vorgehen einer Zeit aus der anderen Werk Gottes ist, Jahwe mithin die Urkraft der Geschichte
darstellt, sofern diese zielgerichtet auf das Heil guter oder den Untergang béser Menschen
zuléuft. Geschichte wird zum Feld der Offenbarung Gottes, ihre Wendepunkte zum Gottes-
beweis. Ohne sprachliche VVoraussetzungen sind wiederum gottgewirkte Veranderungen der
Zeiten nicht denkbar. Deshalb wird ein immer wieder neu auftauchender Spannungsbogen
von gottlichen Verheillungen und geschichtlichen Erfiillungen Grundmodell alttestamentli-
cher Geschichtserkenntnis.

Die Profeten kinden in ihrer Eschatologie eine volle zeitliche Gegenwart Gottes erst fiir die
kiinftige Heilszeit an, wo Gott selbst Sonne und Mond als Zeitgeber ersetzen wird (Jes
60,19f.). Die Apokalyptik zeichnet einen universalen Geschichtsplan, der von der Schépfung
uber den Bund mit Israel zur eschatologischen unléslichen Gemeinschaft Gottes mit allen
Menschen fuhrt.

Als Grundkraft von Natur- wie Menschheitsgeschichte, in ihr zeitlich verschieden intensiv an-
wesend, weist Gott tber alle erkennbare Zeit hinaus. Er wirkt »von undurchschaubarer ferner
Zeit (Vergangenheit) bis in undurchschaubare ferne Zeit (Zukunft)«, dt. ungenau »von Ewig-
keit zu Ewigkeit«. Eine Entstehung Gottes als Theogonie vor der Schopfung ist ausgeschlos-
sen, nicht dagegen ein Werden Gottes im Lauf der Geschichte. Sein echtes Konig-Sein er-
reicht Gott erst mit seiner eschatologischen Thronbesteigung, wenn die ganze Menschheit sich
einhellig zu ihm bekennt.

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 4 04.02.2024



6. Uberraumlichkeit

Nicht nur in Zeit, auch im Raum west Gott in abgestufter Weise an. Als Segenskraft steht er
der Erde néher als dem Meer, dem Fruchtland naher als der Wiiste. Im reinen israelitischen
Land walten seine Wirkungssphéaren stérker als in unreinen Heidenlandern. Standig weilt sei-
ne Heiligkeit am Gottesberg Sinai in der stidlichen Wuste, dann auch an den Heiligtiimern
Palastinas, insbesondere auf dem Berg Zion. Solche rdumliche Présenz gewéhrt vor allem
Menschen die Mdglichkeit, Gott zu erreichen, zu ihm zu beten und zu opfern. Sehr bald —
wenngleich nicht von Anfang an — wird Gott, sein Palast, Thron, Hofstaat im Himmel ge-
sucht. Von dort sendet er seine Wirkungsspharen, ebenso auch die meteorologischen Phéano-
mene wie Blitz, Regen, Wind. Keineswegs widerspricht solches Sein im Himmel einer zeit-
weiligen oder ortsbezogenen Anwesenheit auf Erden. Doch wird die Verrdumlichung Gottes
schon frih relativiert (wahrend seine Prasenz in Zeiten wie dem Sabbat nie in Frage gestellt
wird). »Der Himmel und aller Himmel Himmel kénnen dich nicht fassen« (1Kén 8,27). Im
gesamten Weltall, so spurt der Israelit, gibt es keinen Platz, wo ihn Gottes Hand nicht errei-
chen wird (Ps 139; Am 9,1-4). Auf Grund solcher Uberraumlichkeit und moglicher Gegen-
wart an jedem Punkt im All ist Gott also ebenso immanent wie transzendent, freilich durch
eine dynamische Immanenz von einem Pantheismus (Gott = Weltall) geschieden.

7. Beziehung zum Menschen

Was im Alten Testament von Gott geschrieben wird, wird um der von Gott betroffenen Men-
schen willen laut, will menschlichem Leben Sinn und Ziel geben. Zwar traut das Alte Testa-
ment mit der Auffassung eines unldslichen Tat-Ergehen-Zusammenhangs der menschlichen
Aktivitét viel zu. Durch seine gute oder bose Tat bereitet der Mensch, den Gott gleichsam als
skizzenhaften Entwurf geschaffen hat, sich sein Geschick und seinen Charakter selbst, indivi-
duell wie national. Doch solche Freiheit zur Lebensgestaltung wird von Gott allererst eroffnet.
Durch die Heilsgeschichte hat Gott den Israeliten ein Kulturland beschafft, auf dem sie sich
entfalten sollen. Dort erscheint er (primar im Kult) mit Wirkungssphéren wie Gerechtigkeit
und Segen, um Menschen stets neu zu sittlichem Tun zu befahigen. Durch sein schépferisches
VerheiBungswort werden dartiber hinaus neue geschichtliche Tatbestdnde hervorgerufen, wel-
che die Bedingung der Mdglichkeiten zum Guttun und Gutergehen bewahren und erweitern.
Durch Gottes Wort als Gesetz erhalt der Mensch Orientierungshilfen fur die Erkenntnis des-
sen, was gut und bose ist, wie auch fur den Weg zur Erlangung von Siihne beim Versagen.
Zugleich ist Gott die verborgene Kraft, die den Natur- und Geschichtslauf verborgen so lenkt,
dass positive menschliche Taten zu Wohlfahrt, negative zu Krankheit und Untergang fuhren.
Ein solcher Prozess kann tber Generationen hin dauern. Eine Heimsuchung, eine plétzliche
zeitliche oder 6rtliche Anwesenheit Gottes, kann aber auch den gleichmaRigen Lauf des Ge-
schehens durchbrechen und den Téter zum Guten oder Bosen jah »vollendenx.

Die Grenze zwischen Gottes Verursachung menschlicher Taten und bloRer Zulassung ist dem
AT nicht eindeutig zu entnehmen. Einerseits wird Allkausalitat behauptet: »Geschieht auch
ein Boses in der Stadt, das Jahwe nicht tut?« (Am 3,6.) Andererseits wird mit Nachdruck be-
stritten, dass das Bose anderswo als im Menschen selbst entspringt. (Die Figur des Satans ist
eine nachalttestamentliche Vorstellung.) Im nachexilischen Alten Testament erheben sich
freilich Stimmen, die den Zusammenhang von Tun und Ergehen weder beim einzelnen noch
beim Volk wahrzunehmen vermdgen. Dann tauchen Probleme von Theodizee auf, die beim
Prediger und bei ljob mit der erhabenen Unbegreiflichkeit Gottes beschieden, in der Apoka-
lyptik mit dem Hinweis auf die Auferstehung und die Vollendung menschlicher Taten in ei-
nem ewigen Leben geldst werden. Wie auch die Anschauung im einzelnen wechselt, das Alte
Testament ist durchweg Uberzeugt, dass der Mensch von Gott in allen seinen Lebensbezirken
umwirkt und umhegt ist. Deshalb ist er von jedem Menschen, der sich auf sich selbst besinnt,

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 5 04.02.2024



durchaus zu erkennen. Glaube ist deshalb keine mogliche Haltung im Blick auf das Dasein
Gottes oder die Heilsgeschichte, sondern einzig die Zuversicht auf grundlegendes kiinftiges
Eingreifen Gottes. Eher schon ist Furcht Gottes vor seiner menscheniberlegenen Heiligkeit
stdndig angemessen, als inneres Erleben und Ergriffensein.

Allerdings ist Gott der Menschheit wiederum abgestuft nahe. Zwar wirkt sein Geistwind in
jedem menschlichen Wesen als Atem. Aber sein Wort wird allein von Israel verstanden. Mit
ihm allein steht Gott im Bund, ihm allein ist die Moglichkeit ungehinderten Verkehrs mit der
Gottheit gegeben. Auch innerhalb Israels gibt es Grade. Erwéhlt vor anderen sind die Priester
und vor allem der Konig, der als einziger Gottessohn auf Erden gilt. Nur am Rande tauchen
Gedanken auf, dass alle Israeliten »ein Konigreich von Priestern« bilden (2Mose 19,6) oder in
der eschatologischen Heilszeit einst alle »Volker, Nationen und Sprachen« im Reich Gottes
versammelt sind (Dan 7,14). Aufs ganze gesehen, bleibt der vom Alten Testament verehrte
Gott national und kultisch begrenzt.

8. Jesu Verkindigung der Nahe Gottes

Die Einheit der Bibel kommt grundlegend darin zum Ausdruck, dass das Neue Testament die
Gottesauffassung des Alten Testaments voraussetzt und teilt. Jesus und das Urchristentum
haben nicht, wie vom 2. Jh. (Marcion) bis in die Gegenwart immer wieder behauptet wurde,
dem Gott des Alten Testaments einen anderen Gott gegentbergestellt (etwa dem Gott des Ge-
setzes den der Liebe oder dem Gott Israels den Gott fiir die gesamte Menschheit); sie bezeug-
ten vielmehr die weiterfihrende und abschlieRende Offenbarung des einen Gottes, der sich
bereits Israel kundgegeben hatte.

Folgende Momente sind fiir die Gottesverkiundigung Jesu kennzeichnend:

a) Gott ist nahe. Und zwar zunéchst in dem Sinne, dass sein endgltiges heilvolles und rich-
tendes Zur-Herrschaft-Kommen zeitlich unmittelbar bevorsteht. Jesus verkindigt die Néhe
des Reiches Gottes (Mk 1,15). Aber ebensowenig wie Jesu Reich-Gottes-Verkindigung eine
von der Gegenwart geschiedene Zukunft meint, lasst sich die Nahe Gottes bei ihm auf die
zeitliche Dimension eingrenzen. Vielmehr gilt es, bereits in der Gegenwart Gottes Nahe zu
suchen und mit seinem Handeln zu rechnen. In diesem Sinn gewinnt fur Jesus die Anrede
Gottes also »Vater« zentrale Bedeutung, und zwar lehrt er seine Jiinger, Gott mit dem gerade-
zu provozierend profanen araméaischen Wort Abba anzureden, welches das Kleinkind seinem
Vater gegenuber zu gebrauchen pflegte (Lk 11,2; vgl. Rom 8,15; Gal 4,6). Er weist sie damit
in ein unmittelbares Vertrauensverhéltnis zu Gott ein: Sie sollen und diirfen damit rechnen,
dass — trotz der noch herrschenden Macht des Bdsen in der Welt — Gott fiir die zu ihm Geho-
renden als fur seine Kinder sorgen wird (Mt 6,26.34; Lk 12,24.27f.).

b) Gott will Gemeinschaft mit seinen Geschdpfen. Er will sein Recht als Schopfer einldsen,
indem er die Menschen, die sich von ihm getrennt haben, sucht. Deshalb ruft Jesus auf zur
Umkehr (Mt 11,21f.; 12,41 u. 6.), und zwar ruft er alle, auch die, die nach menschlichem Ur-
teil rettungslos verloren sind, weil sie sich auBerhalb der Gemeinschaft der Frommen gestellt
haben (Mk 2,17). Gottes Angebot gilt allen und ist an keine Bedingungen gekniipft; wer ihm
folgt und damit ihm Recht gibt, wird von ihm angenommen. Die hinter ihm stehende Trieb-
kraft ist Gottes Liebe, die nicht ruht, bis sie das ihr Gehdrende wiedergefunden hat (Lk
15,7.10.32).

c¢) Dieser Unbedingtheit der Liebe Gottes entspricht auf der anderen Seite die Unbedingtheit
seines Anspruchs. Gott hat ein Recht auf die ungeteilte, unbegrenzte Liebe und Hingabe des
Menschen, und zwar konkretisiert sich dies in der Forderung, dass der Mensch in seinem ge-

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 6 04.02.2024



samten Verhalten gegentiber seinen Mitmenschen zum Werkzeug der Liebe Gottes werden
und so das Empfangene weitergeben solle (Lk 10,25-37). Besonders in seiner Interpretation
des alttestamentlichen Gesetzes (Mt 5,21-48) stellt Jesus die Grenzenlosigkeit der Forderung
Gottes heraus. Der Mensch kann sich weder durch die Einhaltung bestimmter gesetzlicher und
kultischer »Spielregeln« einen Bereich der Freiheit von Gottes Anspruch sichern, noch kann
er gar Uber Gott verfugen und ihn zur Legitimierung eigener Herrschaftsanspriiche und Wert-
vorstellungen missbrauchen (Lk 18,9-14). Er hat sich vielmehr ohne Ricksicht auf seine eige-
ne Person bedingungslos in den Dienst der Sache Gottes und ihrer Durchsetzung in der Welt
zu stellen.

d) Jesus erhebt den Anspruch, diese Sache Gottes gegenuiber der Welt in seiner Person zu
vertreten. Er spricht nicht nur tiber Gott, sondern er redet und handelt im Namen und Auftrag
Gottes (Mk 2,10; Lk 11,20). Triebkraft seines Wirkens ist die Gewil3heit, damit den nahen
Gott in abschlieBender Weise zur Sprache zu bringen. Dieser Anspruch war letztlich auch die
Ursache fur die Ablehnung, die er bei den offiziellen Vertretern des Judentums fand und die
zu seinem Tode fihrte. Jesu Auslegung Gottes wurde von seinen Gegnern als den herrschen-
den Gottes-Vorstellungen widersprechend und die Wirde Gottes verletzend, d.h. als blasphe-
misch verurteilt.

9. Gott in Christus

Der entscheidende Angelpunkt fiir die Gottesauffassung des Urchristentums war die Aufer-
stehung Jesu. Man war gewil3, dass sich in ihr Gott selbst zu Jesus bekannt und seine Verkin-
digung abschlielend bekraftigt habe — Jesu Erscheinung wurde nunmehr als die entscheidende
Selbstoffenbarung Gottes in der Geschichte verstanden: »Vielfach und auf verschiedene Wei-
se hat Gott einst durch die Profeten zu den Vatern geredet: Am Ende dieser Zeiten redete er zu
uns durch den Sohn« (Hebr 1,1). Jesus galt nun als der Sohn Gottes, d. h. als der von ihm in
untiberbietbarer Weise zu seiner Kundgabe und Erschlieung Bevollméchtigte (Joh 1,18). Er
schenkt nicht nur Erkenntnis Gottes, sondern eréffnet auch den Zugang zu ihm, was darin
seinen Ausdruck fand, dass man zu Gott »im Namen Jesu« betete. (Allerdings kannte das &l-
teste Urchristentum noch kein direkt an Jesus gerichtetes Gebet.) Besonders Paulus betont,
dass sich in Weg und Schicksal Jesu Christi Gottes Wesen geoffenbart habe: Das Kreuz ist fur
ihn die entscheidende Weise der Selbstkundgabe Gottes. Hier erschliel3t sich Gott in einer
allen menschlichen Gottesspekulationen und Wertvorstellungen diametral widerstreitenden
Weise — aber er erschlie3t sich in seiner radikalen, alle Grenzen missachtenden Liebe (1Kor
1,18ff.). Die Aussage, dass »Gott in Christus« ist (2Kor 5,19), ist nicht Produkt abstrakter
Spekulation, sondern Ausdruck der Erfahrung, dass sich der den Menschen zuwendende Gott
nur im Bild des gekreuzigten Christus finden I&sst.

10. Gottes Universalitat

In dem MaRe, wie sich das Christentum als Menschheitsreligion verstehen lernte, betonte es
die Universalitat Gottes: Alle Menschen sind Gottes »Geschlecht« (Apg 17,28); Gott ist der
»Allherrscher« (2Kor 6,18; Offb 1,8 u.6.); »von ihm und durch ihn und auf ihn hin sind alle
Dinge« (R6m 11,36). Allerdings macht das Neue Testament von der an sich naheliegenden
Mdglichkeit, diesen Gesichtspunkt der Universalitit durch Ubernahme von Motiven aus der
antiken griechischen Metaphysik zu verstarken, bemerkenswert wenig Gebrauch. So fehlt z.B.
bis auf ganz wenige Ausnahmen (Apg 17,29; 2Petr 1,3f.) der auBerhalb des Neuen Testaments
uberaus haufige Begriff »das Gottliche«, der den Gedanken an Gott als eine das Weltall
durchwaltende Kraft nahelegen wirde. Gott ist fir das Neue Testament auch nicht, wie fir die
Stoa, der »Despot«, dessen Macht aus der von ihm erzwungenen Ordnung des Kosmos abge-
lesen werden konnte. Und erst recht vermeidet es, durch die Verwendung mystischer Begriffe

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 7 04.02.2024



die Grenze zwischen Mensch und Gott zu durchlochern. Vielmehr sagt es die Universalitét
Gottes stets so aus, dass Gottes Personalitat und seine Bezogenheit auf die Geschichte nicht in
Frage gestellt werden. Gott ist Herr tber alle Menschen, aber er ist es als der, der sich an Isra-
el und zuletzt in Jesus als der Vater erwiesen hat. Gott ist der Allméchtige, aber er ist es als
der; der sich selbst in seinem vergangenen geschichtlichen Handeln treu bleibt (2Tim 2,13).
Das abschlieBende Ergebnis dieses Bemiihens, die Universalitiat Gottes mit seiner Personalitat
und seiner Geschichtsbezogenheit zusammenzusehen, ist die kirchliche Lehre von der Trinitét
(Dreieinigkeit), die sich allerdings im Neuen Testament selbst noch nicht findet.

Lit.: W. G. Kiimmel, Die Gottesverkindigung Jesu und der Gottesgedanke des Spatjuden-
tums, in: Heilsgeschehen und Geschichte, 1965, 107-125.

Quelle: Reclams Bibellexikon, hg. v. Klaus Koch, Eckart Otto, Jurgen Roloff und Hans
Schmoldt, Stuttgart 51992, 180-186.

Koch-Roloff - Gott in der Bibel (RBL) 8 04.02.2024



