
Buber - Über Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 1 06.02.2024 

Über Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 

Von Martin Buber 

Man kennt Kafkas Beitrag zur Metaphysik der »Tür«: die Parabel von dem Mann, der sein 

Leben vor einem bestimmten offenstehenden Tor verbringt, das zur Welt des Sinns führt, und 

vergeblich um Einlaß bettelt, bis knapp vor seinem Tod ihm mitgeteilt wird, daß es für ihn be-

stimmt war und nun geschlossen wird. Die Tür ist also noch offen; ja, jeder Mensch hat seine 

eigne Tür, und sie ist für ihn offen; aber er weiß es nicht und ist anscheinend nicht imstande, 

es zu wissen. Kafkas beide Hauptwerke sind Ausarbeitungen des Parabelmotivs, das eine, 

»Der Prozeß«, in der Dimension der Zeit, das andre, »Das Schloß«, in der des Raums; das 

erste befaßt sich demgemäß mit der Aussichtslosigkeit im Verkehr des Menschen mit seiner 

Seele, das zweite mit der in seinem Verkehr mit der Welt. Die Parabel selbst ist nicht pauli-

nisch, die Ausarbeitungen sind es, nur, wie gesagt, unter Abstrich der Erlösung. Die eine han-

delt von dem Gericht, dem die Seele untersteht und sich willig unterstellt; aber die Welt be-

ruht, die Grundordnung der Welt, die Folgerichtigkeit und Zuverlässigkeit alles Geschehens, 

die Gültigkeit aller Norm.« Eben dies erscheint mir als eine unzulässige Ableitung des We-

sens der Welt aus dem Wesen Gottes oder vielmehr umgekehrt. Ordnung und Norm stammen 

aus der die Welt ins Sein setzenden und ihr das Gesetz gebenden Tat Gottes, nicht aus einem 

Gesetz, das sein eignes Sein bestimmte. 

Schuld, für die sie gerichtet werden soll, ist unformuliert, die Prozedur labyrinthisch und die 

Instanzen selber fragwürdig – ohne daß durch all dies die Rechtmäßigkeit der Rechtsprechung 

beeinträchtigt erschiene. Das andre Buch, das uns hier besonders angeht, beschreibt eine dem 

Regiment einer schlampigen Bürokratie appellos ausgelieferte Landschaft als unsere Welt. 

Was zu oberst des Herrschaftsbereichs oder vielmehr oberhalb seiner ist, bleibt in ein Dunkel 

gehüllt, dessen Wesen man nicht einmal zu ahnen bekommt; die Beamtenhierarchie, die die 

Macht ausübt, hat sie von oben empfangen, aber anscheinend ohne Auftrag und Anordnung. 

Eine breite Sinnlosigkeit waltet uneingeschränkt, jede Nachricht, jede Handlung ist vom Sinn-

losen durchtränkt, und doch ist die Rechtmäßigkeit der Herrschaft unanzweifelbar. Der 

Mensch wird in diese Welt gerufen, berufen, aber wohin auch er sich wendet, um der Beru-

fung nachzukommen, stößt er an die dicken Nebelschwaden der Absurdität. Diese Welt ist ei-

nem Gewirr von Zwischenwesen ausgeliefert – es ist eine paulinische Welt, nur daß Gott in 

die undurchdringliche Finsternis entrückt und für einen Mittler kein Raum ist. Man muß an 

die aggadische Erzählung (Aggadat Bereschit IX) von dem sündigen David denken, der Gott 

bittet, er möge selber ihn richten und ihn nicht in die Hände der Seraphim und Cherubim ge-

ben, denn »alle sind sie grausam«. Grausam sind die Zwischenwesen Kafkas auch, aber sie 

sind zudem zuchtlos und geistlos. Großmächtige Schicksalpfuscher sind sie, die die Men-

schenkreatur durch den Widersinn des Lebens treiben – und sie tun es in der Vollmacht ihres 

Herrn. Bestimmte Züge gemahnen an die libertinischen Dämonen, zu denen in einzelnen 

gnostischen Strömungen die Archonten des paulinischen Weltbilds sich gewandelt haben. 

Die Stärke der paulinischen Tendenzen in der christlichen Theologie unserer Zeit ist aus der 

Signatur dieser Zeit zu erklären, wie es aus den früheren Epochen zu erklären ist, daß einmal 

sie, einmal die rein spirituale, johanneische, und einmal die sogenannte petrinische hervortritt, 

wobei der etwas unbestimmte Begriff »Petrus« für die unauslöschliche Erinnerung an die Ge-

spräche Jesu mit den Jüngern in Galiläa steht. Paulinisch sind jene Zeitalter, in denen die Wi-

dersprüche des menschlichen Lebens, insbesondere des menschlichen Zusammenlebens, sich 

so übersteigern, daß sie im Daseinsbewußtsein der Menschen in wachsendem Maße den Cha-

rakter des Verhängnisses annehmen. Da erscheint dann das Gotteslicht verfinstert, und die er-

löste Christenseele nimmt dann, wie es die unerlöste Judenseele pausenlos getan hat, die noch 

unerlöste Konkretheit der Menschenwelt in all ihren Schrecken wahr. Wohl ringt dann der 



Buber - Über Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 2 06.02.2024 

echte Christ, wie wir es ja auch von Paulus wissen, um eine gerechtere Ordnung seiner Ge-

meinschaft, aber den undurchdringlichen Kern des Wider- spruchs versteht er im Blick auf 

das drohende Zorngewölk und klammert sich mit paulinischer Gewalt an die Gnadenfülle des 

Mittlers. Wohl wehrt man der immer wieder nahenden marcionitischen Gefahr, der Ausein- 

anderreißung nicht bloß von Altem und Neuem Testament, sondern von Schöpfung und 

Erlösung, von Schöpfer und Erlöser, denn man sieht, wie 5 nah man schon dran ist, wie 

Kierkegaard von der Gnosis sagt, »die Schöpfung mit dem Sündenfall zu identifizieren«, und 

man weiß, daß ein Sieg Marcions zum Untergang des Christentums führen kann; aber – das 

scheint mir in der Christenheit heute wieder stärker erkannt zu werden – mit Paulus ist Mar-

cion nicht zu überwinden. 

Daß es einen nichtpaulinischen Ausblick, also einen der Signatur des Zeitalters überlegenen, 

gibt, hat schon vor einem Jahrhundert eben Kierkegaard ausgedrückt, als er in sein Tagebuch 

ein Gebet schrieb, in dem es heißt: »Vater im Himmel, es ist doch nur der Augenblick des 

Schweigens in der Innerlichkeit des Miteinanderredens.« Das ist zwar von der persönlichen 

Existenz aus gesagt (»wenn ein Mensch in der Wüste verschmachtet, da er deine Stimme nicht 

hört«), aber in diesem Belange ist zwischen der Situation der Person und der des Menschen 

oder des Menschentums nicht zu scheiden. Das Gebet Kierkegaards ist, trotz seinem großen 

Christusglauben, nicht paulinisch oder johanneisch, sondern jesuisch. 

Was aber Kafka angeht, so kann ein leichtfertiger Christ ja leicht mit ihm fertig werden, in-

dem er ihn einfach als den unerlösten, weil nicht nach der Erlösung langenden Juden behan-

delt. Aber nur der so Vorgehende ist nun fertig, Kafka ist von dieser Behandlung unbetroffen 

geblieben. Denn der Jude, sofern er nicht vom Ursprung getrennt ist, auch noch der exponier-

teste Jude, also Kafka, ist geborgen. Alles geschieht ihm, aber es kann ihm nichts geschehen. 

Wohl vermag er sich nicht mehr »im Versteck deiner Flügel« (Ps 61,5) zu bergen, denn der 

Zeit, in der er lebt, und mit ihr ihm, ihrem exponiertesten Sohn, verbirgt Gott sich; aber in der 

Tatsache des Nurverborgenseins Gottes, um die er weiß, ist er geborgen. »Lieber die leben-

dige Taube auf dem Dach als den halbtoten, krampfhaft sich wehrenden Sperling in der 

Hand.« Er beschreibt, aus innerster Kenntnis, die Welt des geläufigen Weltlaufs, er beschreibt 

aufs genauste das Walten der fauligen Dämonien, das den Vordergrund füllt; und am Rand der 

Beschreibung kritzelt er den Satz hin: »Prüfe dich an der Menschheit. Den Zweifelnden macht 

sie zweifeln, den Glaubenden glauben.« Sein unausgesprochenes, stets gegenwärtiges Thema 

ist die Entrücktheit des Richters, die Entrücktheit des Schloßherrn, die Verborgenheit, die 

Verfinsterung, die Finsternis; und eben deshalb vermerkt er: »Wer glaubt, kann keine Wunder 

erleben. Bei Tag sieht man keine Sterne.« So ist das Geborgensein des Juden in der Finsternis 

– ein von dem des Christen wesenhaft verschiedenes – beschaffen. Es gewährt keine Ruhe, 

denn leben, solang du lebst, mußt du beim Sperling und nicht bei der Taube, die deine Hand 

flieht; aber es verträgt sich, illusionslos, mit dem vordergründigen Weltlauf, und so kann 

nichts dir etwas anhaben. Denn von drüben her, von dem Himmelsdunkel her, kommt, ohne 

alles Aus- sehn der Unmittelbarkeit, ins Herz wirkend der dunkle Strahl. »Wir wurden ge-

schaffen, um im Paradies zu leben, das Paradies war bestimmt, uns zu dienen. Unsere Bestim-

mung ist geändert worden; daß dies auch mit der Bestimmung des Paradieses geschehen wäre, 

wird nicht gesagt.« So leise und scheu äußert der Antipaulinismus aus dem Herzen dieses 

pau- linischen Schilderers der Vordergrundhölle: das Paradies ist noch da, und es wirkt uns 

zum Dienst. Es ist da, das heißt, es ist auch hier, wo der dunkle Strahl das gepeinigte Herz 

trifft. Sind die Unerlösten erlösungsbedürftig? Sie leiden an der Unerlöstheit der Welt. »Alle 

Leiden um uns (d. h. um uns her) müssen auch wir leiden« – da ist es wieder, das Wort aus 

dem Schoß Israels. Die unerlöste Seele weigert sich, die Evidenz der unerlösten Welt, an der 

sie leidet, gegen die eigne Erlösung herzugeben. Sie kann sich weigern, denn sie ist geborgen. 

Dies ist das Gesicht des in dieser Zeit der größten Verborgenheit Gottes ins Judentum einge-



Buber - Über Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 3 06.02.2024 

drungenen Paulinismus ohne Christus, eines Paulinismus also gegen Paulus. Düsterer als je 

vorher wird der Weltlauf gezeichnet, und doch wird erneut, mit einem noch vertieften »Trotz 

alledem«, ganz leise und scheu, aber unzweideutig, die Emuna verkündigt. Sie ist hier, inmit-

ten des paulinischen Bereichs, an die Stelle der Pistis getreten. In all seiner Zurückhaltung be-

kennt doch der in der verfinsterten Welt umirrende Spätling mit jenen deuterojesajanischen 

Sendboten der leidenden Völkerwelt (Jes 45,15): »Wohl, du bist ein Gott, der sich verbirgt, 

Gott Israels, Heiland!« So muß in einer Stunde der Gottesfinsternis die Emuna sich wandeln, 

um an Gott zu beharren, ohne die Wirklichkeit zu verleugnen. Daß er sich verbirgt, verkürzt 

die Unmittelbarkeit nicht; in der Unmittelbarkeit bleibt er der Heiland, und der Widerspruch 

des Daseins wird uns zur Theophanie. 

Quelle: Martin Buber, Zwei Glaubensweisen, in: Ders., Werke, Bd. 1: Schriften zur Philoso-

phie, Heidelberg: Lambert Schnei-der, 1962, S. 775-779. 


