Uber Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen)
\on Martin Buber

Man kennt Kafkas Beitrag zur Metaphysik der »Tir«: die Parabel von dem Mann, der sein
Leben vor einem bestimmten offenstehenden Tor verbringt, das zur Welt des Sinns fuhrt, und
vergeblich um EinlaR bettelt, bis knapp vor seinem Tod ihm mitgeteilt wird, dal es fir ihn be-
stimmt war und nun geschlossen wird. Die Tdr ist also noch offen; ja, jeder Mensch hat seine
eigne Tdr, und sie ist fir ihn offen; aber er weild es nicht und ist anscheinend nicht imstande,
es zu wissen. Kafkas beide Hauptwerke sind Ausarbeitungen des Parabelmotivs, das eine,
»Der Prozel3«, in der Dimension der Zeit, das andre, »Das Schlof3«, in der des Raums; das
erste befal3t sich demgemaR mit der Aussichtslosigkeit im Verkehr des Menschen mit seiner
Seele, das zweite mit der in seinem Verkehr mit der Welt. Die Parabel selbst ist nicht pauli-
nisch, die Ausarbeitungen sind es, nur, wie gesagt, unter Abstrich der Erlésung. Die eine han-
delt von dem Gericht, dem die Seele untersteht und sich willig unterstellt; aber die Welt be-
ruht, die Grundordnung der Welt, die Folgerichtigkeit und Zuverlassigkeit alles Geschehens,
die Giltigkeit aller Norm.« Eben dies erscheint mir als eine unzulassige Ableitung des We-
sens der Welt aus dem Wesen Gottes oder vielmehr umgekehrt. Ordnung und Norm stammen
aus der die Welt ins Sein setzenden und ihr das Gesetz gebenden Tat Gottes, nicht aus einem
Gesetz, das sein eignes Sein bestimmte.

Schuld, fur die sie gerichtet werden soll, ist unformuliert, die Prozedur labyrinthisch und die
Instanzen selber fragwirdig — ohne daR durch all dies die Rechtmaligkeit der Rechtsprechung
beeintrachtigt erschiene. Das andre Buch, das uns hier besonders angeht, beschreibt eine dem
Regiment einer schlampigen Birokratie appellos ausgelieferte Landschaft als unsere Welt.
Was zu oberst des Herrschaftsbereichs oder vielmehr oberhalb seiner ist, bleibt in ein Dunkel
gehullt, dessen Wesen man nicht einmal zu ahnen bekommt; die Beamtenhierarchie, die die
Macht ausubt, hat sie von oben empfangen, aber anscheinend ohne Auftrag und Anordnung.
Eine breite Sinnlosigkeit waltet uneingeschrankt, jede Nachricht, jede Handlung ist vom Sinn-
losen durchtrankt, und doch ist die RechtmaRigkeit der Herrschaft unanzweifelbar. Der
Mensch wird in diese Welt gerufen, berufen, aber wohin auch er sich wendet, um der Beru-
fung nachzukommen, st6éi3t er an die dicken Nebelschwaden der Absurditat. Diese Welt ist ei-
nem Gewirr von Zwischenwesen ausgeliefert — es ist eine paulinische Welt, nur daB3 Gott in
die undurchdringliche Finsternis entriickt und furr einen Mittler kein Raum ist. Man muB an
die aggadische Erzahlung (Aggadat Bereschit IX) von dem siindigen David denken, der Gott
bittet, er moge selber ihn richten und ihn nicht in die Hande der Seraphim und Cherubim ge-
ben, denn »alle sind sie grausam«. Grausam sind die Zwischenwesen Kafkas auch, aber sie
sind zudem zuchtlos und geistlos. GroBmachtige Schicksalpfuscher sind sie, die die Men-
schenkreatur durch den Widersinn des Lebens treiben — und sie tun es in der Vollmacht ihres
Herrn. Bestimmte Zlge gemahnen an die libertinischen Ddmonen, zu denen in einzelnen
gnostischen Stromungen die Archonten des paulinischen Weltbilds sich gewandelt haben.

Die Stérke der paulinischen Tendenzen in der christlichen Theologie unserer Zeit ist aus der
Signatur dieser Zeit zu erklaren, wie es aus den friiheren Epochen zu erkléren ist, da einmal
sie, einmal die rein spirituale, johanneische, und einmal die sogenannte petrinische hervortritt,
wobei der etwas unbestimmte Begriff »Petrus« fiir die unausldschliche Erinnerung an die Ge-
sprache Jesu mit den Jungern in Galilda steht. Paulinisch sind jene Zeitalter, in denen die Wi-
derspriiche des menschlichen Lebens, insbesondere des menschlichen Zusammenlebens, sich
so Ubersteigern, dal3 sie im Daseinsbewul3tsein der Menschen in wachsendem Malie den Cha-
rakter des Verhangnisses annehmen. Da erscheint dann das Gotteslicht verfinstert, und die er-
I6ste Christenseele nimmt dann, wie es die unerldste Judenseele pausenlos getan hat, die noch
unerléste Konkretheit der Menschenwelt in all ihren Schrecken wahr. Wohl ringt dann der

Buber - Uber Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 1 06.02.2024



echte Christ, wie wir es ja auch von Paulus wissen, um eine gerechtere Ordnung seiner Ge-
meinschaft, aber den undurchdringlichen Kern des Wider- spruchs versteht er im Blick auf
das drohende Zorngewdlk und klammert sich mit paulinischer Gewalt an die Gnadenfulle des
Mittlers. Wohl wehrt man der immer wieder nahenden marcionitischen Gefahr, der Ausein-
anderreilung nicht bloR von Altem und Neuem Testament, sondern von Schopfung und
Erlésung, von Schopfer und Erléser, denn man sieht, wie 5 nah man schon dran ist, wie
Kierkegaard von der Gnosis sagt, »die Schopfung mit dem Siindenfall zu identifizieren«, und
man weil, dal’ ein Sieg Marcions zum Untergang des Christentums fuhren kann; aber — das
scheint mir in der Christenheit heute wieder starker erkannt zu werden — mit Paulus ist Mar-
cion nicht zu tGberwinden.

Dal3 es einen nichtpaulinischen Ausblick, also einen der Signatur des Zeitalters iberlegenen,
gibt, hat schon vor einem Jahrhundert eben Kierkegaard ausgedrtickt, als er in sein Tagebuch
ein Gebet schrieb, in dem es heilt: »Vater im Himmel, es ist doch nur der Augenblick des
Schweigens in der Innerlichkeit des Miteinanderredens.« Das ist zwar von der personlichen
Existenz aus gesagt (»wenn ein Mensch in der Wiste verschmachtet, da er deine Stimme nicht
hort«), aber in diesem Belange ist zwischen der Situation der Person und der des Menschen
oder des Menschentums nicht zu scheiden. Das Gebet Kierkegaards ist, trotz seinem grof3en
Christusglauben, nicht paulinisch oder johanneisch, sondern jesuisch.

Was aber Kafka angeht, so kann ein leichtfertiger Christ ja leicht mit ihm fertig werden, in-
dem er ihn einfach als den unerldsten, weil nicht nach der Erlésung langenden Juden behan-
delt. Aber nur der so VVorgehende ist nun fertig, Kafka ist von dieser Behandlung unbetroffen
geblieben. Denn der Jude, sofern er nicht vom Ursprung getrennt ist, auch noch der exponier-
teste Jude, also Kafka, ist geborgen. Alles geschieht ihm, aber es kann ihm nichts geschehen.
Wohl vermag er sich nicht mehr »im Versteck deiner Fliigel« (Ps 61,5) zu bergen, denn der
Zeit, in der er lebt, und mit ihr ihm, ihrem exponiertesten Sohn, verbirgt Gott sich; aber in der
Tatsache des Nurverborgenseins Gottes, um die er weil3, ist er geborgen. »Lieber die leben-
dige Taube auf dem Dach als den halbtoten, krampfhaft sich wehrenden Sperling in der
Hand.« Er beschreibt, aus innerster Kenntnis, die Welt des geldufigen Weltlaufs, er beschreibt
aufs genauste das Walten der fauligen Ddmonien, das den Vordergrund fullt; und am Rand der
Beschreibung kritzelt er den Satz hin: »Priife dich an der Menschheit. Den Zweifelnden macht
sie zweifeln, den Glaubenden glauben.« Sein unausgesprochenes, stets gegenwaértiges Thema
ist die Entrticktheit des Richters, die Entriicktheit des SchloRherrn, die Verborgenheit, die
Verfinsterung, die Finsternis; und eben deshalb vermerkt er: »Wer glaubt, kann keine Wunder
erleben. Bei Tag sieht man keine Sterne.« So ist das Geborgensein des Juden in der Finsternis
— ein von dem des Christen wesenhaft verschiedenes — beschaffen. Es gewahrt keine Ruhe,
denn leben, solang du lebst, mu3t du beim Sperling und nicht bei der Taube, die deine Hand
flieht; aber es vertragt sich, illusionslos, mit dem vordergrindigen Weltlauf, und so kann
nichts dir etwas anhaben. Denn von driben her, von dem Himmelsdunkel her, kommt, ohne
alles Aus- sehn der Unmittelbarkeit, ins Herz wirkend der dunkle Strahl. »Wir wurden ge-
schaffen, um im Paradies zu leben, das Paradies war bestimmt, uns zu dienen. Unsere Bestim-
mung ist gedndert worden; daR dies auch mit der Bestimmung des Paradieses geschehen ware,
wird nicht gesagt.« So leise und scheu duRert der Antipaulinismus aus dem Herzen dieses
pau- linischen Schilderers der Vordergrundhélle: das Paradies ist noch da, und es wirkt uns
zum Dienst. Es ist da, das heil3t, es ist auch hier, wo der dunkle Strahl das gepeinigte Herz
trifft. Sind die Unerldsten erlosungsbeduirftig? Sie leiden an der Unerlostheit der Welt. »Alle
Leiden um uns (d. h. um uns her) mussen auch wir leiden« — da ist es wieder, das Wort aus
dem Schol Israels. Die unerléste Seele weigert sich, die Evidenz der unerlésten Welt, an der
sie leidet, gegen die eigne Erlésung herzugeben. Sie kann sich weigern, denn sie ist geborgen.

Dies ist das Gesicht des in dieser Zeit der grofiten Verborgenheit Gottes ins Judentum einge-

Buber - Uber Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 2 06.02.2024



drungenen Paulinismus ohne Christus, eines Paulinismus also gegen Paulus. Dusterer als je
vorher wird der Weltlauf gezeichnet, und doch wird erneut, mit einem noch vertieften »Trotz
alledemc, ganz leise und scheu, aber unzweideutig, die Emuna verkundigt. Sie ist hier, inmit-
ten des paulinischen Bereichs, an die Stelle der Pistis getreten. In all seiner Zurlickhaltung be-
kennt doch der in der verfinsterten Welt umirrende Spatling mit jenen deuterojesajanischen
Sendboten der leidenden Volkerwelt (Jes 45,15): »Wohl, du bist ein Gott, der sich verbirgt,
Gott Israels, Heiland!« So muf in einer Stunde der Gottesfinsternis die Emuna sich wandeln,
um an Gott zu beharren, ohne die Wirklichkeit zu verleugnen. Dal} er sich verbirgt, verkirzt
die Unmittelbarkeit nicht; in der Unmittelbarkeit bleibt er der Heiland, und der Widerspruch
des Daseins wird uns zur Theophanie.

Quelle: Martin Buber, Zwei Glaubensweisen, in: Ders., Werke, Bd. 1: Schriften zur Philoso-
phie, Heidelberg: Lambert Schnei-der, 1962, S. 775-779.

Buber - Uber Franz Kafka (Zwei Glaubensweisen) 3 06.02.2024



