
Buber - Die Führungskraft der Schrift 1 06.02.2024 

Die Führungskraft der Schrift 

Von Martin Buber 

Worin ruht die Führungskraft der Schrift für den heutigen Menschen? 

Seine eigentliche Not – es kommt darauf an, die Vordergrundsnot zu durchschauen und die 

empfindliche Not aus der heimlichen zu verstehen – ist die gleichsam beglaubigte Trennung 

von Geist und Leben. Die moderne Lebensphilosophie, die den lebendurchtränkenden Geist 

mit dem abgeschnürten Intellekt verwechselt und so degradiert, das Verhältnis zwischen zeu-

gendem Geist und empfangendem Leben umkehrt und so die Urstände verrückt, das Leben im 

Wahn seiner Souveränität erhöht und in den Wahnwitz treibt, hat diese Not begrifflich ver-

steift, die Selbstbesinnung abgeriegelt und jeden Rettungsversuch sehr erschwert. Das »Alte 

Testament«, das, die heilige Vermählung von Geist und Leben lehrend, wie jede Versklavung 

des Lebens unter den Geist so jede Beugung des Geistes unter das Leben ablehnt, hat dennoch 

auch heute und hier noch die Macht, dem heutigen Menschen in seiner eigentlichen Not zu 

helfen. 

Welcher Art diese Hilfe ist, will ich, der Konkretheit der Bibel gemäß, an einem konkreten 

Beispiel darlegen. Ich entnehme es den Verknüpfungen zwischen Schöpfungs- und Offenba-

rungsgeschichte. So soll es zugleich als Hinweis dienen, wie Bibel zu lesen ist: in lebendiger 

Präsenz. Wo Lautgefüge, Wörter, Wortfolgen in verschiedenen Teilen eines Abschnitts, ver-

schiedenen Abschnitten, verschiedenen Büchern eigentümlich, in erschließbarem Zusammen-

hangscharakter, einander sinnhaft fördernd, klärend, ergänzend wiederkehren, da ist dieser 

Wiederkehr abzuhören, was sie lehrt. Die biblische Lehre trägt oft ihr Höchstes nicht vor, son-

dern läßt es sich auftun, – nicht durch Kryptologie und Allegorese, sondern durch diese jedem 

unbefangen aufmerksamen Hörleser erkennbaren von Stelle zu Stelle geschlagenen Bogen be-

deutsamer Wiederholung. 

Im zweiten Vers der Bibel heißt es von der Ruach Gottes oder der Gottes-Ruach, sie habe 

über dem Antlitz der noch nicht in Himmels- und Erdenfluten geschiedenen Wasser »ge-

schwebt«, wie Luther übersetzt; aber was für ein Schweben oder Schwingen gemeint ist, er-

fahren wir, wenn überhaupt, aus der einzigen Bibelstelle, wo das seltene Verb in der gleichen 

Form wiederkehrt, 5. Mose 32, 11. Gott, der Israel aus der Mitte der Völker nimmt und in das 

verheißene Land trägt, wird hier dem Adler verglichen, der mit sanft schlagenden Flügeln 

über seinem Nest schwebt, um es zu erregen, d. h. um die eben flüggen Jungen zum Fluge 

auszustören, dann aber auch wohl, die Flügel ganz ausbreitend, ein einzelnes aufnimmt und es 

»auf seinem Fittich trägt« (vgl. 2. Mose 19, 4). Wir dürfen vermuten, daß in der Schöpfungs-

geschichte die Wasser dem Nest und die Geschöpfe (von deren mehreren ja gesagt wird, daß 

sie aus dem Wasser hervor»wimmeln« sollen), die Gott zum Sein aufruft, den Jungen entspre-

chen. Wie aber haben wir die Ruach zu verstehen? Daß von ihr und nicht von Gott selber ge-

redet wird, erklärt sich daraus, daß das Flügelbreiten hier nicht wie im Moseslied vergleichs-

weise, sondern wirklich ausgesagt wird. Aber was bedeutet hier ruach? Von urher sind die 

Ansichten geteilt, ob »Wind«, sei es ein Wind Gottes oder ein um seiner Gewalt willen so ge-

nannter »Gotteswind«, oder aber »Geist«, sei es der Geist Gottes oder ein Geist Gottes, ge-

meint sei, und Luther hat, die Frage immer wieder bewegend, erst »Wind« und dann »Geist« 

übersetzt. Beiden Deutungen liegt die Auffassung zugrunde, man müsse sich für eine von bei-

den entscheiden. Aber dem ist nicht so. Die dynamische Bedeutung von ruach, von der aus 

allein die – auch von radikalen Quellenkritikern als »sehr alt« (Gunkel), »sehr altertümlich« 

(Procksch) empfundene – Stelle zu erfassen ist, ist: das Hauchen, das Wehen, das Brausen. 

Als ein solches erscheint dem frühbiblischen Menschen nicht bloß der Wind, sondern ebenso 

der Geist; vielmehr, das ursprünglich Eine legt sich in einen naturhaften und einen geisthaften 



Buber - Die Führungskraft der Schrift 2 06.02.2024 

Sinn auseinander. Hier aber, wo es zuerst erscheint, erscheint es nicht im Auseinander, son-

dern im Ineinander der beiden. Ruach elohim, die hauchende, wehende, brausende Manifesta-

tion ist weder naturhaft noch geisthaft, sondern beides in einem: es ist das schöpferische We-

hen, das beide, Natur und Geist, erst werden läßt. Die Bibel denkt hier nicht lexikalisch, son-

dern elementar, und sie will, daß ihr Leser wie sie denke: daß die Bewegung von Gott her, die 

vor aller Differenzierung ist, undifferenziert sein hörendes Herz treffe. Als ein großes, unfor-

muliertes, nur implizit ausgesprochenes, als ein latentes Theologem stehts hier an ihrem An-

fang: Gott ist weder aufs Naturhafte noch aufs Geisthafte zu stellen, er ist nicht Natur, aber er 

ist auch nicht Geist, sondern beides hat seinen Ursprung in ihm. Aber auch später, wo die bei-

den Bedeutungen des Wortes nur noch auseinandergetreten erscheinen, will die Bibel immer 

wieder – in einem »naiven Realismus«, in den alle Idealismen tauchen müssen, um wiederge-

boren zu werden – die ursprüngliche dynamische Einheit anklingen lassen, das eine Gesche-

hen von Gott her, das den Himmel als Sturm durchbraust, das dem Erdenwesen sich einweht. 

Weitaus am eindringlichsten jedoch stellt sich diese Absicht der Bibel in dem Abschnitt der 

Offenbarungsgeschichte dar, wo seltsam zu einer Erzählung verschweißt ein geistiger und ein 

naturhafter Ruach-Vorgang nebeneinander stehn, 4. Mose 11. Gott »spart« von der Ruach, die 

von ihm her auf Mose niedergeht, auf dessen Bitte – weil er dem widerspenstigen Volk allein 

nicht standhalten könne – ab und teilts den Ältesten zu. Und als man Mose über einzelne 

klagt, die, außerhalb der Versammlung von der Ruach ergriffen, sich eben wie die andern Er-

griffenen gebärden, weist er die Beschwerde, er, der eben erst sich des untragbaren Volkes 

wegen den Tod gewünscht hat, mit dem Wort zurück: »Wer gäbs, / all SEIN Volk wären Kin-

der, / daß ER seine Ruach über sie gäbe!« Und fast unmittelbar danach, unvermittelt – unver-

mittelt, weil nur so vernehmbar wird, was die Bibel hier sagt – beginnt nun die Erzählung der 

strafenden Wunscherfüllung für eben dies Volk: »Ein Ruach aber brach auf von IHM her, / 

der trieb vom Meer Wachteln heran ...« Seine Ruach: seinen Geist; ein Ruach: ein Wind. 

Nein, so geht es nicht, man muß auch in der Übertragung spüren, wie geisthafte Gottestat und 

naturhafte Gottestat aufeinander bezogen sind; »seinen Geistbraus«, »ein Windbraus« muß es 

heißen. 

Warum aber muß es so heißen? Weil das deutsche Wort »Geist« schon von Luthers, der zwi-

schen Wind und Geist wählen mußte, Zeit an seine ursprüngliche Konkretheit eingebüßt hat, 

die es einst ebenso wie ruach, wie pneuma, wie spiritus hatte, seine ursprüngliche Sinnlich-

keit – »ein Brausen und Wehen zugleich« (Rudolf Hildebrand) –, die an »Gischt« anklin-

gende, die heute nur noch in Rudimenten fortbesteht, wie wenn Lübecker Schiffer einen ge-

wissen »hohl laufenden Wind« als »Geist« bezeichnen. Luther war dieser Konkretheit noch 

inne, aber er fühlte sie abscheiden. Im 33. Psalm übersetzt er: »Der Himmel ist durchs Wort 

des Herrn gemacht, und all sein Heer durch den Geist seines Munds«, und läßt es stehn; aber 

im 11. Jesaja-Kapitel, wo er geschrieben hatte »Er wird ... den Gottlosen töten mit dem Geist 

seiner Lippen«, ändert er, offenbar, weil hier von einem Menschen die Rede ist und daher die 

Tatsache jener Entsinnlichung des Wortes ungemildert vorgetreten wäre, in »mit dem Odem 

seiner Lippen«. Was sich in dieser Spaltung eines Urworts äußert, ist nicht lediglich ein 

sprachgeschichtlicher Prozeß, es ist ein geistesgeschichtlicher und lebensgeschichtlicher, es ist 

die beginnende Trennung von Geist und Leben. Zur biblischen Einheit der Ruach strebt Goe-

the zurück, wenn er von Gottes Geist sagt, im freien Felde sei es, als ob er »den Menschen un-

mittelbar anwehte«; noch mächtiger aber – und vorerst nicht minder vergeblich! – Hölderlin, 

wenn er, biblischer Antike mehr noch als griechischer eingedenk, die Verwandtschaft beider 

ruach-Bedeutungen, das Geheimnis des »geistigen Wesens«, im Rufe kündet: »O Schwester 

des Geistes, der feurig in uns waltet und lebt, heilige Luft!« 

Es ist zu beachten, daß die Ruach Gottes in der Schöpfungsgeschichte nur am Anfang genannt 

wird, wohl damit nicht die einzelnen Akte des Weltwerdens und auch nicht deren Gesamtheit, 

sondern die ungeschiedene Absichtsganzheit des Schöpfungswerkes ihr untergeben sei. Nicht 



Buber - Die Führungskraft der Schrift 3 06.02.2024 

einmal da, wo der göttliche Hauch sich dem Adam einbläst, wird die Ruach genannt, wiewohl 

(wie aus 6, 3 hervorgeht) sie selbst es ist, die sich in ihm zum Lebensatem entfacht und so alle 

offenbarende Begeistung, die dem Menschen widerfahren wird, schon in seiner Erschaffung 

vorgebildet ist. Beide Schöpfungsberichte, der Bericht von der Erschaffung der Welt (1, 1-2, 

4a) und der von der Erschaffung des Menschen (2, 4b-25), Ursprungssage der Natur und Ur-

sprungssage der Geschichte, die Erzählung, die den Menschen als Spätling an den Rand des 

Kosmos stellt, und die andre, die nur von ihm und seiner Sache sagen will und was sie an Kre-

atur zu nennen weiß um ihn versammelt, beide, nicht wie wesensfremde literarische Urkunden 

miteinander vernäht, sondern wie die zwei Seiten des uns bekannten Seins, Außenseite und 

Innenseite, einander ergänzend, beginnen mit einer Handlung der Ruach. In der ersten breitet 

sie bergend die Flügel über die Allheit der Dinge, die werden sollen, in der zweiten wird sie, 

ungenannt und geheimnisvoll, dem einen zu geschichtlichem Dasein bestimmten Wesen ein-

geflößt, um seiner Entscheidung beizuwohnen und sein Schicksal zu teilen: hier bindet sich an 

die Geschichte der Schöpfung die Geschichte der Offenbarung, denn wo sich persönliche Of-

fenbarung vollziehen wird, wird es die Ruach sein, die in den Menschen eindringt (Richter 14, 

6.19; 15, 14; 1. Samuelis 10, 6.10; 11, 6; 16, 13) und sich mit ihm »bekleidet« (Richter 6, 34), 

ihn aber eben dadurch zu einem »andern Menschen« umschafft (1. Samuelis 10, 6). 

Das ist eine uns noch unentzogene Einheitsbotschaft. 

Quelle: Almanach auf das Jahr des Herrn 1955, Hamburg: Friedrich Wittig 1955, S. 20-24. 


