
Buber - Biblischer Humanismus 1 07.02.2024 

Biblischer Humanismus 

Von Martin Buber 

Als 1913 ein von mir versammelter und geleiteter kleiner Kreis pädagogisch interessierter Ju-

den den Plan eines jüdischen Landerziehungsheims beriet, dessen Ausführung dann der Welt-

krieg vereitelt hat, stellte ich das Lehrprogramm der zu errichtenden Anstalt unter den Begriff 

eines hebräischen Humanismus. Damit wollte ich sagen, daß, wie das Abendland eine Reihe 

von Jahrhunderten lang der Sprache und dem Schrifttum der Antike die menschenbildneri-

schen Kräfte abgewann, in unserm Erziehungsbau der Mittelraum der Sprache und dem 

Schrifttum des klassischen Israel gebührt als den Mächten, denen wir ein neues zentrales Wir-

ken ermöglichen müssen, damit sie aus dem Stoff des gegenwärtigen Lebens und seiner Auf-

gaben den Menschen einer neuen jüdischen Würdigkeit gestalten. 

Als ich 16 Jahre später auf dem XVI. Zionistenkongreß knapp aussprechen wollte, was ich in 

dem gegenwärtigen Erziehungssystem des jüdischen Palästina vermisse, was ich ihm wün-

sche, fand ich wieder keinen anderen Namen dafür als den eines »hebräischen Humanismus 

im realsten Sinn«. In diesen neu hinzugefügten drei Worten »im realsten Sinn« sind die Erfah-

rungen eingefaßt, die ich in drei Jahrzehnten mit der nationaljüdischen Bewegung gemacht 

hatte. Sie hatte das Volk als solches aktiviert, die Sprache als solche erneut, ohne innerhalb 

beider, innerhalb der Geschichte, innerhalb der Literatur mit seherischer Erkenntnis und For-

derung zwischen echten und falschen Werten zu scheiden, ohne dem Überkommenen Ord-

nung und Gericht zu entnehmen. Sie hatte verkannt, daß die Urform dieses Volkes aus ord-

nender und richtender Tat entstanden, die große Urkunde dieser Sprache auf ordnendem und 

richtendem Wort gegründet war, und daß eine formale »Renaissance« ein aufgeblasenes Un-

ding ist, daß vielmehr von der Wiedergeburt der normativen Urkräfte die Zukunft der auf dem 

alten Heimatboden neu beginnenden Gemeinschaft abhängt. Hebräischer Humanismus heißt 

Gestaltung eines hebräischen Menschen, und ein hebräischer Mensch ist etwas ganz anderes 

als ein hebräisch sprechender Mensch. 

Konrad Burdach hat in einer bedeutenden Abhandlung1, die das Grundwesen des abendländi-

schen Humanismus bestimmen will, mit hoher Berechtigung auf einen Spruch aus Dantes 

»Gastmahl« hingewiesen: »Eines jeden Dinges höchstes Verlangen, das ihm vom Anbeginn 

die Natur eingepflanzt hat, ist es, zu seinem Urgrunde zurückzukehren.« Im Anschluß an 

dieses Wort erblickt Burdach in der »Rückkehr zum menschlichen Urgrund, und zwar nicht in 

spekulativem Denken, sondern in einer konkreten Umgestaltung des gesamten inneren Le-

bens« das Ziel der geistigen Bewegung, die wir Humanismus zu nennen gewohnt sind. Der 

Humanist nimmt die Antike nicht in ihrer Gesamtheit als historische Materie hin, er nimmt 

das von ihr auf, was seiner Art nach jene »Rückkehr« zu fördern ihm tauglich erscheint. So 

fühlt Goethe in Rom »in Gegenwart plastischer Kunstwerke der Alten« sich »durchaus auf 

den Menschen in seinem reinsten Zustand zurückgeführt«2. Auch ein hebräischer Humanis-

mus kann nur einer seherischen Auslese entspringen, die aus dem Judentum den hebräischen 

Menschen herausschaut, als den jüdischen Menschen in seinem reinsten Zustand. So wird 

unser Humanismus auf die Bibel hingeleitet. 

Ein hebräischer Mensch ist zwar nicht ein biblischer Mensch, denn die »Rückkehr«, die hier 

gemeint ist, kann naturgemäß nicht ein Streben nach der Wiederholung oder Fortsetzung eines 

längst Gewesenen bedeuten, sondern nur eins nach dessen Erneuerung in echt gegenwärtiger 

 
1 Über den Ursprung des Humanismus; abgedruckt in dem Buch »Reformation, Renaissance, Humanismus« 

(1918). 
2 Vgl. Burdach a. a. O. 201. 



Buber - Biblischer Humanismus 2 07.02.2024 

Erscheinung; wohl aber ist ein hebräischer Mensch nur einer zu nennen, der ein bibelwürdiger 

Mensch ist. Unsere Bibel aber besteht aus Weisung, Mahnung und Zwiesprache mit dem Wei-

senden und Mahnenden. Nur ein Mensch, der tun und hören will, was der Mund des Unbe-

dingten ihm gebieten wird, ist ein bibelwürdiger Mensch. Ein hebräischer Mensch kann nur 

der sein, der sich von der Stimme, die in der hebräischen Bibel zu ihm redet, anreden läßt und 

ihr mit seinem Leben Rede steht. 

Selbstverständlich decken sich die beiden Begriffe nicht. Selbstverständlich gilt von dem 

Satz, daß jeder hebräische Mensch bibelwürdig sein müsse, die Umkehrung nicht. Der hebräi-

sche Mensch ist der, der sich von der Stimme, die in der hebräischen Bibel zu ihm redet, in 

deren hebräischer Sprache anreden läßt. Das ist der Sinn des biblischen Humanismus. 

Humanismus geht von dem Geheimnis der Sprache aus und auf das Geheimnis der mensch-

lichen Person zu. Die Wirklichkeit der Sprache soll im Geist der Person wirkend werden. Die 

Wahrheit der Sprache soll sich in der Existenz der Person bewähren. Das hat humanistische 

Erziehung gemeint, solang sie lebendig war. 

Biblischer Humanismus geht von dem Geheimnis der hebräischen Sprache aus und auf das 

Geheimnis des hebräischen Menschen zu. Die Erfüllung jener in diesem ist es, was die bib-

lisch-humanistische Erziehung meint. Sie will den Juden von heute zu seinem Urgrund zu-

rückführen. Sein Urgrund aber ist da, wo er die Stimme des Unbedingten hebräisch erschallen 

hört. 

Dem biblischen Humanismus ist es um eine »konkrete Umgestaltung« unseres gesamten – 

und nicht unseres inneren Lebens allein zu tun. Diese konkrete Umgestaltung kann nur von 

einer Wiedergeburt der normativen Urkräfte aus erfolgen, die zwischen Recht und Unrecht, 

Wahr und Falsch scheiden und denen das Leben sich unterwirft. Die Urkräfte sind uns im 

Wort, im biblischen Wort überliefert. Auch wer wie ich das biblische Wort nicht an die Stelle 

der Stimme treten zu lassen, es nicht als ihre absolute, zureichende, unwandelbar gültige Aus-

sprache anzuerkennen vermag, auch dem muß es gewiß sein, daß wir das Normative nicht an-

ders wahrhaft wiedererlangen können, als indem wir uns dem biblischen Wort erschließen, 

darin es eben als Urkraft erscheint: Urkraft, vermöge derer eine Gemeinschaft ein ihr Kundge-

tanes vernimmt und annimmt, Urkraft, vermöge derer der Führer dieser Gemeinschaft ihr, 

ohne es sich selber irgend zuschreiben zu können, vielmehr als ein Offenbartes kundtut, was 

sie vernehmen und annehmen soll. Wir sind nicht mehr Gemeinschaft, die dessen mächtig ist, 

aber wenn wir uns dem biblischen Wort auftun, wenn der Einzelne sich von ihm in sein per-

sönliches Leben treffen läßt, das Walten des Normativen in sich aufnimmt, dann dürfen wir 

hoffen, daß die so – verschieden und doch gemeinsam – Ergriffenen wieder zur Gemeinschaft 

in jenem Ursinn zusammenwachsen. 

Unter biblischem Wort aber ist hier nicht dessen Gehalt, sondern das Wort selber zu verste-

hen. Die eigentliche Wirkung tut nur das ursprüngliche Wort im Geheimnis seiner Gespro-

chenheit: wenn man es so nachspricht, daß es jetzt und hier gesprochen ist. Das biblische 

Wort ist übersetzbar, weil es einen Gehalt hat, mit dem es an den Menschen ergeht. Es ist un-

übersetzbar, weil es ein Sprachgeheimnis hat, mit dem es an Israel ergeht. Im Zentrum eines 

biblischen Humanismus steht der Dienst an dem unübersetzbaren Wort. 

* 

Die Bezeichnung eines Humanismus habe ich für unsere pädagogische Provinz gewählt, weil 

auch hier den Tiefen der Sprache der Baustoff für die Struktur der Person abgewonnen wer-

den soll. Aber mit dem Beiwort »biblisch« wird doch alles von Grund aus anders. Denn das 



Buber - Biblischer Humanismus 3 07.02.2024 

ist von Grund aus andere Sprache nicht nur, es ist von Grund aus anderes Sprechen und ande-

rer Spruch. 

Das Wort der griechischen Antike ist abgelöst und ausgeformt. Es wird dem Block des fakti-

schen Gesprochenwerdens enthoben, mit dem Meißel der Denkkunst, der Redekunst, der 

Dichtkunst behauen, in das Reich der Gestalt versetzt. Es würde als roh und unbrauchbar, als 

barbarisch gelten, wenn ihm Unmittelbarkeit anhaften bliebe. Erst wenn es reine Gestalt wur-

de, gilt es. 

Das Wort der hebräischen Bibel hat seine Reinheit nicht in der Gestalt, sondern in der Ur-

sprünglichkeit; wo es einer Bearbeitung unterlag, die sich als Kunst wußte, verunreinigte sie 

es. Das biblische Wort hat da seine ganze biblische Mächtigkeit, wo es in der Unmittelbarkeit, 

in der Gesprochenheit verblieben ist. Daß ein Psalm Aufschrei und nicht Gedicht, daß Prophe-

tenrede Anruf und nicht formgerechte Allokution ist, das gehört wesentlich zur Biblizität des 

biblischen Wortes. In der Bibel verwandelt sich die Stimme des sprechenden Menschen nicht, 

sie bleibt wie sie ist, und doch erscheint sie als aller Beiläufigkeit entrückt, sie ist eben ur-

sprünglich. Darum aber auch ist es im Bereich dieses Wortes möglich geworden, daß die ver-

menschte Gottesstimme, in menschlichem Idiom ertönend, von Menschenlettern eingefangen, 

doch nicht wie der Part eines Gottes in den Epiphanien der griechischen Tragödie vor uns re-

det, sondern zu uns. 

Weil das Wort der griechischen Antike bearbeitetes, gehämmertes Wort ist, weil es Werk ist, 

tendiert es zum Monologischen. Die Luft des einsamen, bildnerischen Geistes umgibt es auch 

noch auf der Tribüne. Es tut der Haltung des athenischen Rhetors keinen Abbruch, daß er 

seine Reden entwirft und einübt; ein Prophet, der das täte, wäre ausgewischt. In der sokrati-

schen Ironie birgt sich ein elementares Unbewegtbleiben im Verkehr; wo in der Bibel ein Ge-

danke sich äußert, blickt der Sprecher sorgend auf den Hörer. Wen immer der tragische Chor 

anredet, Menschen oder Götter, letztlich ist es Anrede nicht, der schicksalkündende Gesang 

erfüllt sich in sich selber; der Psalmenchor, der gebetet hat: »Erlöse uns deiner Huld zu wil-

len!«, horcht nun in der Stille, ob er erhört worden ist. Unverklärt und ungedämpft bewahrt 

das biblische Wort den dialogischen Charakter der lebendigen Wirklichkeit. 

Und wie die Artung des Wortes hier und dort grundverschieden ist, so wird das Wort hier und 

dort grundverschieden erkannt, Grundverschiedenes wird von ihm gelehrt oder berichtet. Der 

Logos der Griechen ist; er ist ewigseiend (Heraklit); und wenn der Prolog des hellenisieren-

den Johannes-Evangeliums wie die hebräische Bibel mit einem »Im Anfang« beginnt, läßt er 

sogleich das völlig unhebräische »war das Wort« folgen. Im Anfang der biblischen Schöp-

fungsgeschichte ist das Wort nicht, es geschieht, es wird gesprochen. Hier gibt es kein 

»Wort«, das nicht gesprochen wird; das einzige Sein des Wortes ist sein Gesprochensein; aber 

alles Sein der seienden Dinge kommt vom Gesprochensein, Gesprochenwerden des Urworts 

her: »er selber sprach, und es ward«. Die Griechen lehren das Wort, die Juden berichten es. 

Die Verschiedenheit des Wesens überträgt sich in die der erzieherischen Wirkung. Der abend-

ländische Humanismus empfängt die Sprache als Gebild, und so geht er auf »eine Befreiung 

der eigentlich bildnerischen Kräfte des Menschen« (Burdach) aus; das »geistige Imperium«, 

das er errichten will, »darf man das Apollinische heißen«. Bildnertum ist über die Welt ge-

setzt; bildnerisch ist die höchste Macht des Geistes, zum Gebild will sie die Person, zum Ge-

bild die Polis vollenden. Ein anderes muß das Gesetz eines biblischen Humanismus sein. Er 

empfängt die Sprache als Geschehen, als das Geschehen in der Gegenseitigkeit; so muß er 

denn auf ein Geschehen, und zwar auf ein Geschehen in der Gegenseitigkeit abzielen. Er 

meint nicht die in sich beschlossene Person, sondern die offene; nicht die Gestalt, sondern die 

Beziehung; nicht die Bewältigung des Geheimnisses, sondern die Unmittelbarkeit zu ihm; 



Buber - Biblischer Humanismus 4 07.02.2024 

nicht den Denker und Meister des Worts, sondern seinen Hörer und Vollstrecker, seinen Beter 

und Künder. Und er meint nicht den vollkommenen Bau der Polis, nicht das freie und be-

herrschte Zusammenspiel der Glieder eines Staatsleibes, sondern die »Eda«, die gegenwärtige 

Gemeinschaft all dieses Volks untereinander, zwischen Mensch und Mensch die echte Unmit-

telbarkeit der »Gerechtigkeit« und der »Liebe«, der »Holdschaft« und der »Treue«, – diese 

Eda aber als »Eda Gottes«, denn sich als Gemeinschaft erfüllend leistet das Volk dem An-

spruch seines Herrn die rechtmäßige Antwort, es erfüllt das Wort. Personhaft und volkhaft er-

füllt sich das Wort nicht im Gebild, sondern in der Bewährung. 

Bewährung aber gibt es nicht in der Dauer, wie sie dem Werk, dem Gebild zugehört, es gibt 

sie nur im faktischen Augenblick. Der biblische Humanismus kann nicht, wie der abendländi-

sche, über die Problematik des Augenblicks erheben; er will zum Standhalten in ihr, zur Be-

währung in ihr erziehen. Diese Wetternacht hier, diese niederzuckenden Blitze, diese Andro-

hung des Verderbens: entflieh dem in keine Welt des Logos, in keine der vollkommenen Ge-

stalt, halte Stand, höre im Donner das Wort, gehorche, erwidre! Diese furchtbare Welt ist die 

Welt Gottes. Sie fordert dich an. Bewähre dich als Gottes Mensch in ihr! 

So spräche sich im biblischen Humanismus eine Wiedergeburt der normativen Urkräfte Isra-

els aus. 

Quelle: Martin Buber, Werke, Bd. 1: Schriften zur Bibel, Heidelberg: Lambert Schnei-der, 1964, 

S. 1085-1092. 


