Biblischer Humanismus
Von Martin Buber

Als 1913 ein von mir versammelter und geleiteter kleiner Kreis padagogisch interessierter Ju-
den den Plan eines jludischen Landerziehungsheims beriet, dessen Ausfiihrung dann der Welt-
krieg vereitelt hat, stellte ich das Lehrprogramm der zu errichtenden Anstalt unter den Begriff
eines hebrdischen Humanismus. Damit wollte ich sagen, daB, wie das Abendland eine Reihe
von Jahrhunderten lang der Sprache und dem Schrifttum der Antike die menschenbildneri-
schen Kréfte abgewann, in unserm Erziehungsbau der Mittelraum der Sprache und dem
Schrifttum des klassischen Israel gebuihrt als den Méachten, denen wir ein neues zentrales Wir-
ken ermdglichen missen, damit sie aus dem Stoff des gegenwaértigen Lebens und seiner Auf-
gaben den Menschen einer neuen jldischen Wiirdigkeit gestalten.

Als ich 16 Jahre spéater auf dem XVI. ZionistenkongreR knapp aussprechen wollte, was ich in
dem gegenwaértigen Erziehungssystem des jldischen Pal&stina vermisse, was ich ihm win-
sche, fand ich wieder keinen anderen Namen dafiir als den eines »hebréischen Humanismus
im realsten Sinn«. In diesen neu hinzugeflgten drei Worten »im realsten Sinn« sind die Erfah-
rungen eingefaft, die ich in drei Jahrzehnten mit der nationaljudischen Bewegung gemacht
hatte. Sie hatte das Volk als solches aktiviert, die Sprache als solche erneut, ohne innerhalb
beider, innerhalb der Geschichte, innerhalb der Literatur mit seherischer Erkenntnis und For-
derung zwischen echten und falschen Werten zu scheiden, ohne dem Uberkommenen Ord-
nung und Gericht zu entnehmen. Sie hatte verkannt, dal? die Urform dieses Volkes aus ord-
nender und richtender Tat entstanden, die groRe Urkunde dieser Sprache auf ordnendem und
richtendem Wort gegriindet war, und daf eine formale »Renaissance« ein aufgeblasenes Un-
ding ist, dal’ vielmehr von der Wiedergeburt der normativen Urkrafte die Zukunft der auf dem
alten Heimatboden neu beginnenden Gemeinschaft abh&ngt. Hebréaischer Humanismus heif3t
Gestaltung eines hebrédischen Menschen, und ein hebraischer Mensch ist etwas ganz anderes
als ein hebréaisch sprechender Mensch.

Konrad Burdach hat in einer bedeutenden Abhandlung?, die das Grundwesen des abendlandi-
schen Humanismus bestimmen will, mit hoher Berechtigung auf einen Spruch aus Dantes
»Gastmahl« hingewiesen: »Eines jeden Dinges hochstes Verlangen, das ihm vom Anbeginn
die Natur eingepflanzt hat, ist es, zu seinem Urgrunde zurtickzukehren.« Im Anschluf} an
dieses Wort erblickt Burdach in der »Ruckkehr zum menschlichen Urgrund, und zwar nicht in
spekulativem Denken, sondern in einer konkreten Umgestaltung des gesamten inneren Le-
bens« das Ziel der geistigen Bewegung, die wir Humanismus zu nennen gewohnt sind. Der
Humanist nimmt die Antike nicht in ihrer Gesamtheit als historische Materie hin, er nimmt
das von ihr auf, was seiner Art nach jene »Ruckkehr« zu fordern ihm tauglich erscheint. So
fuhlt Goethe in Rom »in Gegenwart plastischer Kunstwerke der Alten« sich »durchaus auf
den Menschen in seinem reinsten Zustand zuriickgefiihrt«?. Auch ein hebraischer Humanis-
mus kann nur einer seherischen Auslese entspringen, die aus dem Judentum den hebréischen
Menschen herausschaut, als den jiidischen Menschen in seinem reinsten Zustand. So wird
unser Humanismus auf die Bibel hingeleitet.

Ein hebrdischer Mensch ist zwar nicht ein biblischer Mensch, denn die »Rickkehr«, die hier
gemeint ist, kann naturgemal nicht ein Streben nach der Wiederholung oder Fortsetzung eines
langst Gewesenen bedeuten, sondern nur eins nach dessen Erneuerung in echt gegenwartiger

1 Uber den Ursprung des Humanismus; abgedruckt in dem Buch »Reformation, Renaissance, Humanismus«
(1918).
2Vgl. Burdach a. a. O. 201.

Buber - Biblischer Humanismus 1 07.02.2024



Erscheinung; wohl aber ist ein hebréischer Mensch nur einer zu nennen, der ein bibelwrdiger
Mensch ist. Unsere Bibel aber besteht aus Weisung, Mahnung und Zwiesprache mit dem Wei-
senden und Mahnenden. Nur ein Mensch, der tun und horen will, was der Mund des Unbe-
dingten ihm gebieten wird, ist ein bibelwlrdiger Mensch. Ein hebraischer Mensch kann nur
der sein, der sich von der Stimme, die in der hebrdischen Bibel zu ihm redet, anreden 1&Rt und
ihr mit seinem Leben Rede steht.

Selbstverstandlich decken sich die beiden Begriffe nicht. Selbstverstandlich gilt von dem
Satz, dal? jeder hebrédische Mensch bibelwirdig sein musse, die Umkehrung nicht. Der hebrai-
sche Mensch ist der, der sich von der Stimme, die in der hebréischen Bibel zu ihm redet, in
deren hebréischer Sprache anreden 1&Bt. Das ist der Sinn des biblischen Humanismus.

Humanismus geht von dem Geheimnis der Sprache aus und auf das Geheimnis der mensch-
lichen Person zu. Die Wirklichkeit der Sprache soll im Geist der Person wirkend werden. Die
Wahrheit der Sprache soll sich in der Existenz der Person bewéhren. Das hat humanistische
Erziehung gemeint, solang sie lebendig war.

Biblischer Humanismus geht von dem Geheimnis der hebraischen Sprache aus und auf das
Geheimnis des hebrédischen Menschen zu. Die Erfullung jener in diesem ist es, was die bib-
lisch-humanistische Erziehung meint. Sie will den Juden von heute zu seinem Urgrund zu-
rickfuhren. Sein Urgrund aber ist da, wo er die Stimme des Unbedingten hebraisch erschallen
hort.

Dem biblischen Humanismus ist es um eine »konkrete Umgestaltung« unseres gesamten —
und nicht unseres inneren Lebens allein zu tun. Diese konkrete Umgestaltung kann nur von
einer Wiedergeburt der normativen Urkréfte aus erfolgen, die zwischen Recht und Unrecht,
Wahr und Falsch scheiden und denen das Leben sich unterwirft. Die Urkrafte sind uns im
Wort, im biblischen Wort liberliefert. Auch wer wie ich das biblische Wort nicht an die Stelle
der Stimme treten zu lassen, es nicht als ihre absolute, zureichende, unwandelbar giltige Aus-
sprache anzuerkennen vermag, auch dem muf es gewil sein, dal3 wir das Normative nicht an-
ders wahrhaft wiedererlangen kénnen, als indem wir uns dem biblischen Wort erschlie3en,
darin es eben als Urkraft erscheint: Urkraft, vermdge derer eine Gemeinschaft ein ihr Kundge-
tanes vernimmt und annimmt, Urkraft, vermége derer der Flhrer dieser Gemeinschaft ihr,
ohne es sich selber irgend zuschreiben zu kdnnen, vielmehr als ein Offenbartes kundtut, was
sie vernehmen und annehmen soll. Wir sind nicht mehr Gemeinschaft, die dessen machtig ist,
aber wenn wir uns dem biblischen Wort auftun, wenn der Einzelne sich von ihm in sein per-
sOnliches Leben treffen l1&4Bt, das Walten des Normativen in sich aufnimmt, dann ddrfen wir
hoffen, daR die so — verschieden und doch gemeinsam — Ergriffenen wieder zur Gemeinschaft
in jenem Ursinn zusammenwachsen.

Unter biblischem Wort aber ist hier nicht dessen Gehalt, sondern das Wort selber zu verste-
hen. Die eigentliche Wirkung tut nur das urspringliche Wort im Geheimnis seiner Gespro-
chenheit: wenn man es so nachspricht, daB es jetzt und hier gesprochen ist. Das biblische
Wort ist Gbersetzbar, weil es einen Gehalt hat, mit dem es an den Menschen ergeht. Es ist un-
Ubersetzbar, weil es ein Sprachgeheimnis hat, mit dem es an Israel ergeht. Im Zentrum eines
biblischen Humanismus steht der Dienst an dem untibersetzbaren Wort.

*

Die Bezeichnung eines Humanismus habe ich fiir unsere padagogische Provinz gewahlt, weil
auch hier den Tiefen der Sprache der Baustoff fur die Struktur der Person abgewonnen wer-
den soll. Aber mit dem Beiwort »biblisch« wird doch alles von Grund aus anders. Denn das

Buber - Biblischer Humanismus 2 07.02.2024



ist von Grund aus andere Sprache nicht nur, es ist von Grund aus anderes Sprechen und ande-
rer Spruch.

Das Wort der griechischen Antike ist abgeldst und ausgeformt. Es wird dem Block des fakti-
schen Gesprochenwerdens enthoben, mit dem MeiRel der Denkkunst, der Redekunst, der
Dichtkunst behauen, in das Reich der Gestalt versetzt. Es wiirde als roh und unbrauchbar, als
barbarisch gelten, wenn ihm Unmittelbarkeit anhaften bliebe. Erst wenn es reine Gestalt wur-
de, gilt es.

Das Wort der hebrdischen Bibel hat seine Reinheit nicht in der Gestalt, sondern in der Ur-
spriinglichkeit; wo es einer Bearbeitung unterlag, die sich als Kunst wuRte, verunreinigte sie
es. Das biblische Wort hat da seine ganze biblische Machtigkeit, wo es in der Unmittelbarkeit,
in der Gesprochenheit verblieben ist. Dal ein Psalm Aufschrei und nicht Gedicht, dal} Prophe-
tenrede Anruf und nicht formgerechte Allokution ist, das gehort wesentlich zur Biblizitét des
biblischen Wortes. In der Bibel verwandelt sich die Stimme des sprechenden Menschen nicht,
sie bleibt wie sie ist, und doch erscheint sie als aller Beildufigkeit entriickt, sie ist eben ur-
spriinglich. Darum aber auch ist es im Bereich dieses Wortes mdglich geworden, daf? die ver-
menschte Gottesstimme, in menschlichem Idiom erténend, von Menschenlettern eingefangen,
doch nicht wie der Part eines Gottes in den Epiphanien der griechischen Tragddie vor uns re-
det, sondern zu uns.

Weil das Wort der griechischen Antike bearbeitetes, gehd&mmertes Wort ist, weil es Werk ist,
tendiert es zum Monologischen. Die Luft des einsamen, bildnerischen Geistes umgibt es auch
noch auf der Tribune. Es tut der Haltung des athenischen Rhetors keinen Abbruch, dal3 er
seine Reden entwirft und einubt; ein Prophet, der das tate, ware ausgewischt. In der sokrati-
schen Ironie birgt sich ein elementares Unbewegtbleiben im Verkehr; wo in der Bibel ein Ge-
danke sich dauf3ert, blickt der Sprecher sorgend auf den Hoérer. Wen immer der tragische Chor
anredet, Menschen oder Gotter, letztlich ist es Anrede nicht, der schicksalkiindende Gesang
erfullt sich in sich selber; der Psalmenchor, der gebetet hat: »Erldse uns deiner Huld zu wil-
lenl«, horcht nun in der Stille, ob er erhdrt worden ist. Unverklart und ungedampft bewahrt
das biblische Wort den dialogischen Charakter der lebendigen Wirklichkeit.

Und wie die Artung des Wortes hier und dort grundverschieden ist, so wird das Wort hier und
dort grundverschieden erkannt, Grundverschiedenes wird von ihm gelehrt oder berichtet. Der
Logos der Griechen ist; er ist ewigseiend (Heraklit); und wenn der Prolog des hellenisieren-
den Johannes-Evangeliums wie die hebréische Bibel mit einem »Im Anfang« beginnt, 1aRt er
sogleich das voéllig unhebrdische »war das Wort« folgen. Im Anfang der biblischen Schép-
fungsgeschichte ist das Wort nicht, es geschieht, es wird gesprochen. Hier gibt es kein
»Wort«, das nicht gesprochen wird; das einzige Sein des Wortes ist sein Gesprochensein; aber
alles Sein der seienden Dinge kommt vom Gesprochensein, Gesprochenwerden des Urworts
her: »er selber sprach, und es ward«. Die Griechen lehren das Wort, die Juden berichten es.

Die Verschiedenheit des Wesens (bertragt sich in die der erzieherischen Wirkung. Der abend-
landische Humanismus empféangt die Sprache als Gebild, und so geht er auf »eine Befreiung
der eigentlich bildnerischen Krafte des Menschen« (Burdach) aus; das »geistige Imperium,
das er errichten will, »darf man das Apollinische heilen«. Bildnertum ist Giber die Welt ge-
setzt; bildnerisch ist die hochste Macht des Geistes, zum Gebild will sie die Person, zum Ge-
bild die Polis vollenden. Ein anderes muf} das Gesetz eines biblischen Humanismus sein. Er
empfangt die Sprache als Geschehen, als das Geschehen in der Gegenseitigkeit; so mul? er
denn auf ein Geschehen, und zwar auf ein Geschehen in der Gegenseitigkeit abzielen. Er
meint nicht die in sich beschlossene Person, sondern die offene; nicht die Gestalt, sondern die
Beziehung; nicht die Bewaltigung des Geheimnisses, sondern die Unmittelbarkeit zu ihm;

Buber - Biblischer Humanismus 3 07.02.2024



nicht den Denker und Meister des Worts, sondern seinen Horer und Vollstrecker, seinen Beter
und Kiinder. Und er meint nicht den vollkommenen Bau der Polis, nicht das freie und be-
herrschte Zusammenspiel der Glieder eines Staatsleibes, sondern die »Eda«, die gegenwartige
Gemeinschaft all dieses VVolks untereinander, zwischen Mensch und Mensch die echte Unmit-
telbarkeit der »Gerechtigkeit« und der »Liebe«, der »Holdschaft« und der »Treue«, — diese
Eda aber als »Eda Gottes«, denn sich als Gemeinschaft erfillend leistet das Volk dem An-
spruch seines Herrn die rechtmaRige Antwort, es erflllt das Wort. Personhaft und volkhaft er-
flllt sich das Wort nicht im Gebild, sondern in der Bewahrung.

Bewdhrung aber gibt es nicht in der Dauer, wie sie dem Werk, dem Gebild zugehort, es gibt
sie nur im faktischen Augenblick. Der biblische Humanismus kann nicht, wie der abendlandi-
sche, Uber die Problematik des Augenblicks erheben; er will zum Standhalten in ihr, zur Be-
wéhrung in ihr erziehen. Diese Wetternacht hier, diese niederzuckenden Blitze, diese Andro-
hung des Verderbens: entflieh dem in keine Welt des Logos, in keine der vollkommenen Ge-
stalt, halte Stand, hére im Donner das Wort, gehorche, erwidre! Diese furchtbare Welt ist die
Welt Gottes. Sie fordert dich an. Bewéhre dich als Gottes Mensch in ihr!

So spréche sich im biblischen Humanismus eine Wiedergeburt der normativen Urkrafte Isra-
els aus.

Quelle: Martin Buber, Werke, Bd. 1: Schriften zur Bibel, Heidelberg: Lambert Schnei-der, 1964,
S. 1085-1092.

Buber - Biblischer Humanismus 4 07.02.2024



