
Barth - Über die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft (Credo)

 1 13.02.2024 

Über die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft 

Von Karl Barth 

Wir sprachen schon von dem Begriff der theologischen Exegese, die die Schrift versteht als 

Zeugnis von Gottes Offenbarung, d. h. als Hinweis auf ein wirkliches, in der Zeit und im 

Raum sich vollziehendes Geschehen, freilich ein Geschehen, das unmittelbar begründet ist in 

der Barmherzigkeit Gottes, der zu uns Menschen reden und an uns Menschen handeln will. 

[161] Als solches wirkliches, aber in der Barmherzigkeit, im Willen Gottes begründetes Ge-

schehen will der Gegenstand des biblischen Zeugnisses verstanden sein. Beides ist nicht von-

einander zu trennen. Es sind sozusagen zwei Ebenen, die sich schneiden. Biblische Exegese 

kann grundsätzlich nur Auslegung der Texte sein, die die Heilige Schrift bietet. Es kann nicht 

ihre Aufgabe sein, hinter das Zeugnis dieser Texte zurückgehen zu wollen. Sondern sie wie-

derholt erklärend, was das Zeugnis als solches sagt, was die Propheten und Apostel bezeugen 

von den „großen Taten Gottes“. Es gibt nun auch eine andere Art der Betrachtung dieses Ge-

schehens und dieses Zeugnisses von dem Geschehen. Es gibt auch eine untheologische Exe-

gese. Es gibt den großen Versuch der modernen Geschichtswissenschaft. Darunter möchte ich 

den Versuch verstehen, aus Berichten über vergangenes Geschehen durch tunlichste Aus-

scheidung alles dessen, was in diesen Berichten der Anteil der Erzähler ist, dasjenige heraus-

zuschälen, was „wirklich“, d. h. was als von Menschen getan und erlebt, nun den Gegenstand 

der Berichte bildet. Und zwar wird versucht, diesen Gegenstand herauszuarbeiten durch An-

wendung der Kategorien der historischen Relation und der historischen Analogie. An ihnen 

wird der jeweilige Bericht gemessen, sie sind das Kriterium oder doch Wahrscheinlichkeits-

Kriterium dafür, wie die Berichte unterschieden und gewertet werden müssen. Je nachdem 

wird der Bericht dann als Historie oder aber als Mythus, Sage oder Legende bezeichnet. Ent-

spricht der Bericht den Kriterien nicht, dann spricht der Historiker von Mythus, Sage oder Le-

gende. Es geht in der modernen Geschichtswissenschaft um eine Wahrscheinlichkeitsrech-

nung, die auf einem ganz bestimmt eingeschränkten Wahrheitsbegriff beruht. Die Vorstellung 

eines in der Geschichte handelnden und in der Geschichte sich bezeugenden Gottes ist unter 

ihren Kategorien nicht vorgesehen. Trotzdem kann nun kein grundsätzliches Hindernis beste-

hen, dieses Vorgehen der modernen Geschichtswissenschaft auch auf die Bibel anzuwenden. 

Die Bibel ist ja auch ein document humain. Das ist nicht zu leugnen und auch die daraus sich 

ergebenden Konsequenzen sind keineswegs einfach zu beklagen. Warum sollte die ge-

schichtswissenschaftliche Methode nicht auch zur Erforschung und Auslegung der Texte der 

Schrift [162] ihre ganz bestimmten Dienste leisten können? Auch die theologische Exegese 

kann von ihr ganz bestimmte Dinge lernen. Und es ist nicht einzusehen, warum diese Me-

thode als solche vor der theologischen Fakultät haltzumachen hätte. Warum sollte sie nicht 

angewandt werden, um der theologischen Exegese ihre Dienste zu leisten? Nur daß sie nicht 

den Anspruch erhebe, die Methode für die Exegese zu sein! Sie kann nur ein bestimmtes Ver-

fahren sein, das unter anderen sich auch auf die Bibel anwenden läßt und das gerade in seinem 

„atheistischen“ Charakter reinigende Dienste tun kann. Die Bibel ist ein menschliches Doku-

ment, mitten in der ganzen Religionsgeschichte. Die moderne Geschichtswissenschaft eröffnet 

uns eine Möglichkeit, dieses Menschliche als Menschliches und dann gerade so als Zeugnis zu 

verstehen, wie sie etwa den Reformatoren noch nicht geboten war. – Natürlich erheben sich 

nun Probleme. Die Methode der modernen Geschichtswissenschaft kann schon darum nicht 

identisch sein mit theologischer Exegese, weil sie immer die Frage stellen muß nach dem 

menschlichen Geschehen als solchem. Und wenn es nicht als solches zu erkennen ist, so wird 

sie mit positiven Aussagen zurückhalten müssen. Ferner: sie darf sich nicht begnügen, Texte 

auszulegen, sondern muß von den Texten zur Sache vordringen wollen. Der Theologe ist also 

z. B. einem Kapitel des Matthäus- oder auch Johannesevangeliums gegenüber anders dran als 

der Historiker. Ihm ist das Entscheidende der Text als solcher, während jener, abstrahierend 



Barth - Über die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft (Credo)

 2 13.02.2024 

vom Text, danach fragen wird, „wie es gewesen ist“. Kollisionen zwischen theologischer Exe-

gese und Geschichtswissenschaft liegen dann nicht vor, wenn die Geschichtswissenschaft den 

Inhalt eines Textes als historisch anerkennt. Anders ist die Sache gelagert, wenn der Histori-

ker von „Sage“ oder „Legende“ sprechen zu müssen meint. Ich würde doch denken, daß kein 

Grund vorliegt für den Theologen hier zu protestieren. Die beiden Begriffe meinen ja doch of-

fenbar zunächst nur dies, daß es hier um Berichte von einem Geschehen geht, das als mensch-

liches Geschehen problematisch ist, das vom menschlichen Denken unter Anwendung der Ka-

tegorien der Relation und der Analogie, also unter Voraussetzung jenes eingeschränkten 

Wahrheitsbegriffs aus schwer oder „unmöglich“ vorstellig zu machen ist. Wären doch die 

Theologen des 19. Jahr-[163]hunderts nicht ihrerseits der historischen Denkweise erlegen, 

sondern schlicht bei der Weisheit der Väter geblieben: „Es steht geschrieben! „ dann würde 

die ganze Situation zwischen Exegese und Geschichtswissenschaft nicht in der Weise schwie-

rig geworden sein. Der Protest des Theologen kann, genau genommen, erst da einsetzen, wo 

der Historiker vom „Mythus“ redet. Einem als „Mythus“ zu verstehenden Bericht liegt in kei-

nem Sinn ein Geschehen zugrunde, auch nicht ein als geschehen „Gesagtes“. Sondern hier 

handelt es sich um ein Phantasiegebilde des Menschen, eine Spekulation über Gott und 

Mensch. Mit der Einführung des Begriffs des Mythus muß die Theologie ihre Voraussetzung 

angegriffen sehen. Hier kann sie die historische Methode nur abweisen. Das Gespräch zwi-

schen Exegese und Geschichtswissenschaft kann sich ja trotzdem fortsetzen; bekanntlich fin-

den die interessantesten Gespräche oft da statt, wo man nicht mehr zueinander redet! Der The-

ologe mag dann den Historiker etwa danach fragen, ob er nicht vielleicht darum in der Bibel 

Mythen finde, weil er selber ein allzu mythischer Denker sei, wie ja kaum je ein Denken so 

mythisch gewesen ist wie das des 19. und 20. Jahrhunderts usw. 

Wir dürfen uns nicht wundern, in der Bibel dauernd Texten zu begegnen, die dem Wahrheits-

begriff der Geschichtswissenschaft nicht standzuhalten vermögen, sondern die der Historiker 

eben nur als „Sage“ oder „Legende“ wird bezeichnen können. Aber gerade diese Texte ma-

chen uns darauf aufmerksam, daß es in der Bibel zwar wohl um ein Geschehen, aber eben um 

das Geschehen der großen Taten Gottes geht. Qualiter? totaliter aliter als jedes andere Ge-

schehen! Mehr ist dann nicht zu sagen und ich werde mich wohl hüten z. B. zur Jungfrauenge-

burt auch nur ein Wort hinzuzufügen zu dem, was da steht. Eine Erklärung, ein Sichtbarma-

chen im historischen Sinn, das dürfte hier ausgeschlossen sein. 

Und nun wurde mir aus Ihren Reihen in diesem Zusammenhang konkret die spezifisch hollän-

dische Frage gestellt: ob die Schlange im Paradies „wirklich“ gesprochen habe? -Ich würde 

mich entschieden dagegen wehren, diesen Vorgang mit „Mythus“ zu bezeichnen. Ich kann ihn 

andererseits aber auch nicht im Sinne der Geschichtswissenschaft als „historisch“ bezeichnen, 

denn eine sprechende Schlange – nun ja, das kann ich mir [164] (von allen Andern abgese-

hen!) so wenig vorstellen, wie sonst jemand. Aber ich möchte wohl die lieben Freunde der 

sprechenden Schlange fragen, ob es nicht besser wäre, sich daran zu halten, daß das nun ein-

mal „geschrieben steht“ und also sich für das zu interessieren, was die Schlange gesprochen 

hat? Es scheinen mir sehr wichtige und bedeutungsvolle Worte zu sein, die ich auf keinen Fall 

in der Bibel missen möchte. Die Schlangenrede ist ja die Einladung an den Menschen, sich 

Gott gegenüberzustellen mit der gerade für das Problem der theologischen Exegese so bedeut-

samen Frage: Sollte Gott gesagt haben? Wo diese Frage gehört wird, da muß man meinen, zu 

sein wie Gott, da muß von der Frucht gegessen werden. Da steht der Mensch schon reflektie-

rend über dem Worte Gottes und wird ihm dann sicher nicht gehorsam sein. Sowohl das kriti-

sche wie auch das apologetische Darüberstehen wäre zu unterlassen. Daß wir es nicht unter-

lassen, das beweist sehr handgreiflich: Die Schlange hat wirklich gesprochen, jawohl! 

Quelle: Karl Barth, Credo, München: Chr. Kaiser, 1935, S. 160-164. 


