Uber die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft
Von Karl Barth

Wir sprachen schon von dem Begriff der theologischen Exegese, die die Schrift versteht als
Zeugnis von Gottes Offenbarung, d. h. als Hinweis auf ein wirkliches, in der Zeit und im
Raum sich vollziehendes Geschehen, freilich ein Geschehen, das unmittelbar begriindet ist in
der Barmherzigkeit Gottes, der zu uns Menschen reden und an uns Menschen handeln will.
[161] Als solches wirkliches, aber in der Barmherzigkeit, im Willen Gottes begriindetes Ge-
schehen will der Gegenstand des biblischen Zeugnisses verstanden sein. Beides ist nicht von-
einander zu trennen. Es sind sozusagen zwei Ebenen, die sich schneiden. Biblische Exegese
kann grundsétzlich nur Auslegung der Texte sein, die die Heilige Schrift bietet. Es kann nicht
ihre Aufgabe sein, hinter das Zeugnis dieser Texte zurlickgehen zu wollen. Sondern sie wie-
derholt erklarend, was das Zeugnis als solches sagt, was die Propheten und Apostel bezeugen
von den ,,groRen Taten Gottes*. Es gibt nun auch eine andere Art der Betrachtung dieses Ge-
schehens und dieses Zeugnisses von dem Geschehen. Es gibt auch eine untheologische Exe-
gese. Es gibt den groRen Versuch der modernen Geschichtswissenschaft. Darunter méchte ich
den Versuch verstehen, aus Berichten (ber vergangenes Geschehen durch tunlichste Aus-
scheidung alles dessen, was in diesen Berichten der Anteil der Erzéhler ist, dasjenige heraus-
zuschalen, was ,,wirklich®, d. h. was als von Menschen getan und erlebt, nun den Gegenstand
der Berichte bildet. Und zwar wird versucht, diesen Gegenstand herauszuarbeiten durch An-
wendung der Kategorien der historischen Relation und der historischen Analogie. An ihnen
wird der jeweilige Bericht gemessen, sie sind das Kriterium oder doch Wahrscheinlichkeits-
Kriterium dafiir, wie die Berichte unterschieden und gewertet werden mussen. Je nachdem
wird der Bericht dann als Historie oder aber als Mythus, Sage oder Legende bezeichnet. Ent-
spricht der Bericht den Kriterien nicht, dann spricht der Historiker von Mythus, Sage oder Le-
gende. Es geht in der modernen Geschichtswissenschaft um eine Wahrscheinlichkeitsrech-
nung, die auf einem ganz bestimmt eingeschrankten Wahrheitsbegriff beruht. Die Vorstellung
eines in der Geschichte handelnden und in der Geschichte sich bezeugenden Gottes ist unter
ihren Kategorien nicht vorgesehen. Trotzdem kann nun kein grundsétzliches Hindernis beste-
hen, dieses Vorgehen der modernen Geschichtswissenschaft auch auf die Bibel anzuwenden.
Die Bibel ist ja auch ein document humain. Das ist nicht zu leugnen und auch die daraus sich
ergebenden Konsequenzen sind keineswegs einfach zu beklagen. Warum sollte die ge-
schichtswissenschaftliche Methode nicht auch zur Erforschung und Auslegung der Texte der
Schrift [162] ihre ganz bestimmten Dienste leisten kdnnen? Auch die theologische Exegese
kann von ihr ganz bestimmte Dinge lernen. Und es ist nicht einzusehen, warum diese Me-
thode als solche vor der theologischen Fakultat haltzumachen hatte. Warum sollte sie nicht
angewandt werden, um der theologischen Exegese ihre Dienste zu leisten? Nur daf sie nicht
den Anspruch erhebe, die Methode fur die Exegese zu sein! Sie kann nur ein bestimmtes Ver-
fahren sein, das unter anderen sich auch auf die Bibel anwenden 188t und das gerade in seinem
,,atheistischen* Charakter reinigende Dienste tun kann. Die Bibel ist ein menschliches Doku-
ment, mitten in der ganzen Religionsgeschichte. Die moderne Geschichtswissenschaft eroffnet
uns eine Mdglichkeit, dieses Menschliche als Menschliches und dann gerade so als Zeugnis zu
verstehen, wie sie etwa den Reformatoren noch nicht geboten war. — Naturlich erheben sich
nun Probleme. Die Methode der modernen Geschichtswissenschaft kann schon darum nicht
identisch sein mit theologischer Exegese, weil sie immer die Frage stellen mul} nach dem
menschlichen Geschehen als solchem. Und wenn es nicht als solches zu erkennen ist, so wird
sie mit positiven Aussagen zuriickhalten miissen. Ferner: sie darf sich nicht begniigen, Texte
auszulegen, sondern muf3 von den Texten zur Sache vordringen wollen. Der Theologe ist also
z. B. einem Kapitel des Matthdus- oder auch Johannesevangeliums gegeniiber anders dran als
der Historiker. Thm ist das Entscheidende der Text als solcher, wéhrend jener, abstrahierend

Barth - Uber die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft (Credo)
1 13.02.2024



vom Text, danach fragen wird, ,,wie es gewesen ist“. Kollisionen zwischen theologischer Exe-
gese und Geschichtswissenschaft liegen dann nicht vor, wenn die Geschichtswissenschaft den
Inhalt eines Textes als historisch anerkennt. Anders ist die Sache gelagert, wenn der Histori-
ker von ,,Sage“ oder ,,.Legende* sprechen zu missen meint. Ich wiirde doch denken, dal} kein
Grund vorliegt fur den Theologen hier zu protestieren. Die beiden Begriffe meinen ja doch of-
fenbar zunéchst nur dies, dal3 es hier um Berichte von einem Geschehen geht, das als mensch-
liches Geschehen problematisch ist, das vom menschlichen Denken unter Anwendung der Ka-
tegorien der Relation und der Analogie, also unter VVoraussetzung jenes eingeschrankten
Wahrheitsbegriffs aus schwer oder ,,unmaglich* vorstellig zu machen ist. Wéren doch die
Theologen des 19. Jahr-[163]hunderts nicht ihrerseits der historischen Denkweise erlegen,
sondern schlicht bei der Weisheit der Vater geblieben: ,,Es steht geschrieben! ,, dann wirde
die ganze Situation zwischen Exegese und Geschichtswissenschaft nicht in der Weise schwie-
rig geworden sein. Der Protest des Theologen kann, genau genommen, erst da einsetzen, wo
der Historiker vom ,,Mythus* redet. Einem als ,,Mythus* zu verstehenden Bericht liegt in kei-
nem Sinn ein Geschehen zugrunde, auch nicht ein als geschehen ,,Gesagtes. Sondern hier
handelt es sich um ein Phantasiegebilde des Menschen, eine Spekulation tiber Gott und
Mensch. Mit der Einflihrung des Begriffs des Mythus muR die Theologie ihre Voraussetzung
angegriffen sehen. Hier kann sie die historische Methode nur abweisen. Das Gesprach zwi-
schen Exegese und Geschichtswissenschaft kann sich ja trotzdem fortsetzen; bekanntlich fin-
den die interessantesten Gespréche oft da statt, wo man nicht mehr zueinander redet! Der The-
ologe mag dann den Historiker etwa danach fragen, ob er nicht vielleicht darum in der Bibel
Mythen finde, weil er selber ein allzu mythischer Denker sei, wie ja kaum je ein Denken so
mythisch gewesen ist wie das des 19. und 20. Jahrhunderts usw.

Wir durfen uns nicht wundern, in der Bibel dauernd Texten zu begegnen, die dem Wahrheits-
begriff der Geschichtswissenschaft nicht standzuhalten vermégen, sondern die der Historiker
eben nur als ,,Sage* oder ,,Legende* wird bezeichnen kdénnen. Aber gerade diese Texte ma-
chen uns darauf aufmerksam, daR es in der Bibel zwar wohl um ein Geschehen, aber eben um
das Geschehen der groRen Taten Gottes geht. Qualiter? totaliter aliter als jedes andere Ge-
schehen! Mehr ist dann nicht zu sagen und ich werde mich wohl hiten z. B. zur Jungfrauenge-
burt auch nur ein Wort hinzuzufiigen zu dem, was da steht. Eine Erklarung, ein Sichtbarma-
chen im historischen Sinn, das durfte hier ausgeschlossen sein.

Und nun wurde mir aus Ihren Reihen in diesem Zusammenhang konkret die spezifisch hollan-
dische Frage gestellt: ob die Schlange im Paradies ,,wirklich* gesprochen habe? -Ich wiirde
mich entschieden dagegen wehren, diesen VVorgang mit ,,Mythus* zu bezeichnen. Ich kann ihn
andererseits aber auch nicht im Sinne der Geschichtswissenschaft als ,,historisch bezeichnen,
denn eine sprechende Schlange — nun ja, das kann ich mir [164] (von allen Andern abgese-
hen!) so wenig vorstellen, wie sonst jemand. Aber ich méchte wohl die lieben Freunde der
sprechenden Schlange fragen, ob es nicht besser wére, sich daran zu halten, daf das nun ein-
mal ,,geschrieben steht* und also sich fiir das zu interessieren, was die Schlange gesprochen
hat? Es scheinen mir sehr wichtige und bedeutungsvolle Worte zu sein, die ich auf keinen Fall
in der Bibel missen mdchte. Die Schlangenrede ist ja die Einladung an den Menschen, sich
Gott gegenuberzustellen mit der gerade fiir das Problem der theologischen Exegese so bedeut-
samen Frage: Sollte Gott gesagt haben? Wo diese Frage gehort wird, da mul man meinen, zu
sein wie Gott, da muf3 von der Frucht gegessen werden. Da steht der Mensch schon reflektie-
rend Uber dem Worte Gottes und wird ihm dann sicher nicht gehorsam sein. Sowohl das kriti-
sche wie auch das apologetische Dartiberstehen wére zu unterlassen. Dal8 wir es nicht unter-
lassen, das beweist sehr handgreiflich: Die Schlange hat wirklich gesprochen, jawohl!

Quelle: Karl Barth, Credo, Minchen: Chr. Kaiser, 1935, S. 160-164.

Barth - Uber die biblische Exegese und die Geschichtswissenschaft (Credo)
2 13.02.2024



