
Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 1 17.02.2024 

Auslegung von Matthäus 28,16-20 

Von Karl Barth 

Copyright 1945 by Basler Missionsbuchhandlung G.m.b.H. Printed in Switzerland 

Basler Missionsstudien Neue Folge Nr. 17 

 

Die auf den folgenden Seiten gebotene Auslegung ist die Wiedergabe der stenographischen 

Nachschrift eines im Kreis der Mitarbeiter der Basler Mission am 4. April 1945 gehaltenen 

Vortrags. Ich habe sie sprachlich und im Blick auf das, was in der nachfolgenden Diskussion 

dazu gesagt wurde, da und dort auch sachlich überarbeitet. Ich habe sie aber nicht so ausgear-

beitet, daß sie mehr als eine Skizze zu sein beanspruchen dürfte. 

Die elf Jünger gingen aber nach Galiläa, auf den Berg, wohin ihnen Jesus zu gehen befohlen 

hatte, und da sie ihn sahen, fielen sie vor ihm nieder; einige aber zweifelten. Und Jesus trat 

(an sie) heran, redete und sprach zu ihnen: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf 

der Erde. So geht nun hin und macht zu Jüngern alle Völker: indem ihr sie tauft auf den Na-

men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes (und) indem ihr sie lehrt halten al-

les, was ich euch befohlen habe! Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der 

Zeit. 

Wir haben ein Stück des neutestamentlichen Zeugnisses vom Geschehen der vierzig Tage 

nach Ostern gehört. 

Machen wir uns kurz klar, was nach dem Neuen Testament in diesen vierzig Tagen geschehen 

ist: Es ist in diesen Tagen das Ziel des Lebens und Sterbens Jesu und damit der Auftrag seiner 

Gemeinde ein erstes Mal für Menschen sichtbar, hörbar, greifbar geworden: sein Kommen in 

der Herrlichkeit des Sohnes seines Vaters und mit diesem Kommen nicht mehr und nicht we-

niger als der Anbruch des Endes dieser und des Anfangs einer neuen Welt. «Er erwies sich 

ihnen als lebendig nach seinem Leiden durch viele Beweise, indem er ihnen während vierzig 

Tagen erschien und ihnen über das Reich Gottes Bescheid sagte» (Apg. 1, 3). Es erwies sich 

in diesen vierzig Tagen, daß die Verkündigung des herbeigekommenen Reiches Gottes, mit 

der schon Johannes der Täufer und dann Jesus selber auf den Plan getreten waren, und daß 

Jesu Wunder und Zeichen nicht ins Leere gezeigt hatten. Es erwies sich, daß die Bitte: «Dein 

Reich komme!» nicht vergeblich gebetet war, daß «diese Generation», die Generation der da-

mals Lebenden, in der Tat nicht vergehen sollte, bis «alles» geschehen war, wie Jesus nach 

Mark. 13, 30 gesagt hatte. Es erwies sich, daß es wahr war, daß einige von denen, die um Je-

sus waren, den Tod nicht schmecken sollten, bevor sie das Kommen des Reiches Gottes in 

Kraft gesehen hatten (Mark. 9, 1). Es erwies sich, daß die Jünger mit den Städten Israels nicht 

zu Ende kamen, bevor des Menschen Sohn kam (Matth. 10, 23). Nun kam er, nun geschah 

«alles». Es erwies sich das Recht und die Notwendigkeit des von Petrus hei Cäsarea nach 

Matth. 16, 16 gewissermaßen vorausgenommenen, damals noch unzeitgemäßen Bekenntnis-

ses: Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes! und also die Rechtmäßigkeit des Na-

mens Herr, Kyrios, den die Jünger Jesu immer wieder beigelegt haben. Es erwies sich mit an-

deren Worten, daß die Endzeit wirklich angebrochen war. Und das alles erwies sich, indem 

Jesus, nachdem er gestorben und begraben war, auferstand von den Toten und seiner Ge-

meinde in dieser neuen Gestalt erschien und insofern schon jetzt «wiederkam». Nicht um ge-

wissermaßen in einem zweiten Teil seines irdischen Lebens weiter zu lehren und zu wirken, 

sondern um ihnen das ihnen vorher verborgene Ziel seines Lebens und Sterbens offenbar zu 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 2 17.02.2024 

machen und um sie selbst mit der Verkündigung seiner Herrschaft und also des nun auch 

ihnen offenbar gewordenen Reiches zu beauftragen. — Das ist in kurzen Worten der Gegen-

stand der Osterberichte am Ende der vier Evangelien, am Anfang der Apostelgeschichte und 

am Anfang des 15. Kapitels des ersten Korintherbriefes: das ist die Ostertatsache. 

Zwei methodische Bemerkungen sind zum Verständnis dieser Osterberichte vorauszuschicken. 

1. Wir müssen uns klarmachen: sie reden von einem wirklichen Geschehen in Raum und Zeit, 

nicht von irgendwelchen Gedanken und Ideen. Sie reden von einem leeren Grab (Matth. 27, 

62—66; 28, 11—151), von der aufs neue leiblich sichtbaren, hörbaren, belastbaren Person 

Jesu (Luk. 24, 39 f.; Joh. 20, 24 f.; 1. Joh. 1, 1!). Das alles steht in diesen Berichten im Zu-

sammenhang mit der übrigen Geschichte Jesu und seiner Gemeinde, auch mit der Weltge-

schichte (Pontius Pilatus!), und ist selber ein geschichtliches Moment, das wie den Abschluß 

alles Vorangehenden, so auch die Voraussetzung und den Wendepunkt alles Folgenden bildet. 

Wer hier von einem «Mythos» sprechen wollte, der verwechselt die Kategorien: hier geht es 

um etwas Einmaliges. Wir müssen aber sofort hinzufügen: um dieses Einmalige: um den An-

bruch des neuen Himmels und der neuen Erde (Offb. 21, 1; 2. Petr. 3, 13), des Jüngsten Ta-

ges, der Herrlichkeit Gottes im Fleisch (Joh. 1, 14), die Gegenwart des «Eschaton». Von die-

sem Geschehen konnte nur so berichtet werden, wie es diese Berichte faktisch tun: lückenhaft 

und widerspruchsvoll: Man denke an das Verhältnis der Berichte des Matthäus und des Lukas 

zueinander oder an das der Berichte der Synoptiker und des Johannes, der Evangelien und des 

ersten Korintherbriefes! Aus ihnen eine Historie in unserem Sinne des Begriffs herauszuschä-

len ist unmöglich. Es fehlt alle topographische und chronologische Exaktheit, es fehlt, sobald 

man die Berichte unter sich vergleicht, die klare Begrenzung der einzelnen geschilderten Sze-

nen; es fehlt auch die Verifizierung der berichteten Tatsachen durch unparteiische Zeugen. 

Diese Berichte reden nicht, wie Historie zu reden pflegt, sondern, so ähnlich wie etwa die 

Schöpfungsgeschichte: im Stil geschichtlicher Sage. Das bedeutet aber, daß man gar nicht 

versuchen darf, hier zu harmonisieren. Dem widersetzt sich ihr Gegenstand. Kein Zweifel: 

von demselben Gegenstand reden in sachlicher Uebereinstimmung alle diese Berichte. Es will 

aber jeder von ihnen so, wie er lautet, für sich gelesen sein, je als dieses besondere Zeugnis 

von Gottes entscheidendem Wort und Tun in der Wende der Aeonen. Wobei es wieder selbst-

verständlich ist, daß je der eine zur Erklärung des andern heranzuziehen ist. 

2. Diese Texte reden von einem «historisch» unbegreiflichen, aber darum nicht von einem 

durch den Glauben und die Frömmigkeit der Gemeinde nachträglich gedeuteten oder konstru-

ierten oder gar erfundenen Geschehen. Sie reden vielmehr ganz unzweideutig von einem sol-

chen Geschehen, das den Glauben der späteren Gemeinde begründet und geformt hat. Es be-

steht darin, daß Jesus den Seinen so gegenwärtig war, daß Gott ihnen offenbar wurde. In sol-

cher Gegenwart Jesu vollzog sich jetzt die Offenbarung Gottes, daß sie ihnen — sie stellte sie 

jetzt gewissermaßen in die Mitte aller Zeiten — zur Kundmachung des vergangenen und des 

zukünftigen Willens und Waltens Gottes wurde. Darum handelt es sich hier zugleich um eine 

Rekapitulation der Geschichte Israels und deren Spitze in dem irdischen Leben Jesu und um 

eine Antizipation der Geschichte des Regiments Jesu in seiner Gemeinde und in der ganzen 

Welt. Das alles ist in diesen vierzig Tagen gegenwärtig, als wäre es noch oder schon da: das 

vergangene und das zukünftige Walten Gottes. So also sind diese Texte zu hören. 

Noch eine kurze Vorbemerkung zu Matth. 28, 16 f. im Zusammenhang der übrigen Osterbe-

richte: Zwei Gruppen sind in diesen Berichten unterscheidbar: 

1. Die Berichte von Jesus und den Frauen. Es geht diesen Frauen gegenüber erstens um die 

Offenbarung des Faktums der Auferstehung (leeres Grab) und um die der Identität des Aufer-

standenen mit dem Gekreuzigten, in unserem Kapitel Vers 1—6 und 9. Dazu kommt zweitens 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 3 17.02.2024 

der Auftrag, das ihnen Offenbarte den Jüngern mitzuteilen (Vers 7—8 und 10). Dieser Auf-

trag wird eigentümlich beleuchtet dadurch, daß Mark. 16, 8 von den Frauen gesagt wird: «sie 

sagten es niemand, denn sie fürchteten sich» und Luk. 24,11 von den Jüngern: «sic hielten es 

für ein Märlein». — Nur andeutungsweise sei hier noch gesagt, daß man in dieser eigentümli-

chen Stellung der Frauen den Jüngern gegenüber wohl eine Abschattung des Verhältnisses der 

geschichtlichen israelitischen Gemeinde zu der nun in der Begründung begriffenen Gemeinde 

der Endzeit sehen darf. 

2. Die Berichte von Jesus und den Jüngern. Auch hier geht es erstens um die Offenbarung des 

Faktums und der Identität (Vers 17 bis 18; Luk. 24, 37 f.; Joh. 20, 19 f.). Beherrschend ist 

aber zweitens der Auftrag an die Jünger, dieses ihnen Offenbarte der Welt mit- zuteilen (Vers 

19; Luk. 24, 27; Joh. 20, 21). Im echten Markustext fehlt der Bericht von Jesus und den Jün-

gern. Er ist dort später durch die Stelle Mark. 16, 9—20 ergänzt worden. Dieser Auftrag tritt 

in Kraft durch die Gabe des Heiligen Geistes. Die Stelle Joh. 20, 22 zeigt die auffallende Tat-

sache, daß der vierte Evangelist Ostern und Pfingsten als ein Ereignis verstanden hat. Sachlich 

gehören sic bestimmt zusammen. Ostern mit Pfingsten, Pfingsten mit Ostern zusammen ist die 

Konstituierung der Gemeinde der Endzeit. 

Unser Text gehört klar zu der zweiten Gruppe, zu den Jüngergeschichten, parallel mit Luk. 

24, 36—49 und Joh. 20, 19—29. Darüber hinaus bieten Luk. 24, 13—35 den Bericht von den 

Emmausjüngern, Luk. 24, 50—53 und Apg. 1, 4—12 den Bericht von der Himmelfahrt, Joh. 

21, 1—23 den Bericht von der Erscheinung am See Tiberias und von dem Gespräch mit Pet-

rus. Das Matthäusevangelium, das die geschlossenste Darstellung aufweist, bringt nur den Be-

richt von dieser einzigen Erscheinung Jesu vor den Jüngern, dem wir uns jetzt zuwenden. 

Vers 16. 

«Die elf Jünger» (so auch Luk. 24, 9. 33) sind die durch den Ausfall des Judas vorübergehend 

unvollkommen gewordene Zwölfzahl der das Israel der Endzeit verkörpernden und repräsen-

tierenden ersten «Schüler» Jesu. Diese «Elf» sind aber — so ist es mit der biblischen Arithme-

tik! — gleich «Zwölf», denn sie sind faktisch auch in ihrer Unvollkommenheit Israels Voll-

zahl. 1. Kor. 15,5 wird ausdrücklich von einer Erscheinung Jesu vor den Zwölf gesprochen. 

Judas hat diese Vollzahl nicht zerstören können. 

«... gingen nach Galiläa ...» Es ist eine Eigentümlichkeit des Matthäusberichtes, daß hier die 

Geschichte Jesu auf ihren Anfang Matth. 4, 12—17 zurückgeführt wird; in das Galiläa der 

Heiden, zu dem Volk, das im Finstern wohnt und ein großes Licht sieht. Die Endgeschichte 

steht in Kontinuität mit dem vorangegangenen Leben Jesu und der Geschichte Israels, die ih-

rerseits als solche auf sie hinweisen. (Lukas verlegt dieselbe Szene nach Jerusalem, in das 

Zentrum der israelitischen Gemeinde, das hier als solches [Luk. 24, 47] den Ausgangspunkt 

der endgeschichtlichen Verkündigung an alle Völker bildet.) Man bemerke, wie beide Darstel-

lungen, topographisch unvereinbar und auch theologisch in verschiedener Nuance, in der Sa-

che Zusammentreffen. 

«... auf den Berg ...» Handelt es sich hier um den Berg der Verklärung oder um den Berg der 

Bergpredigt? (B. Weiß). Besser bleibt man bei der allgemeinen Vorstellung von einem (geo-

graphisch nicht zu identifizierenden) dem Berg Zion gegenüberliegenden Berg im Norden. 

Dorthin hat Jesus seine Jünger bestellt: 

«... wohin ihnen Jesus zu gehen befohlen hatte.» Nach Vers 7 hat dies der Engel, nach Vers 10 

hat es Jesus selber (durch die Frauen) den Jüngern, «seinen Brüdern» (Vers 10), aufgetragen. 

Wer dort gemeint war, zeigt sich darin, daß es die Elf sind, die hier erschienen sind. Die Kom-



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 4 17.02.2024 

bination mit der Erscheinung vor den 500 Brüdern (1. Kor. 15,6) wie noch Olshausen und 

Schlatter sie vornehmen, erscheint von liier aus unwahrscheinlich. 

Vers 17. 

«Und da sie ihn sahen ...» Dieses Sehen (idóntes) ist der Ausdruck dafür, daß die Offenbarung 

des Faktums der Auferstehung Jesu und der Identität des Auferstandenen mit dem Gekreuzig-

ten nun, nachdem sie Vers 9 den Frauen widerfahren ist, auch den Jüngern widerfahren soll. 

Doch weist das «er trat heran» (proseltṓn) Vers 18 auf eine gewisse zunächst noch bestehende 

Ferne und bloße Objektivität dieser Offenbarung hin. 

«... warfen sie sich vor ihm nieder», wie Vers 9 die Frauen, wie wieder sie alle bei seiner 

Himmelfahrt (Luk. 24, 51). Die Erklärung des Thomas: «Mein Herr und mein Gott» ist hier 

notwendiger Kommentar. Der Vorgang ist Ausdruck für die Anbetung, wie sie in Gegenwart 

der offenbaren Gottheit stattfindet. So ist Jesus ihnen, so sind sie ihm jetzt begegnet. 

«Einige aber zweifelten», wie Luk. 24, 37 f. und Joh. 20, 24 f. (Dem Thomas ist in der Ausle-

gung viel Unrecht geschehen. Seine Erklärung, daß er, um nicht zu zweifeln, Jesus durchaus 

leiblich berühren müsse, ist höchst normal apostolisch!) Aeltere Ausleger hielten es für un-

möglich, dieses «Zweifeln» auf die Apostel zu beziehen, und kamen darum auf die Vermu-

tung, es möchten hier auch noch andere dabeigewesen sein (so Starke, Rieger, Olshausen). 

Das ist aber nach Vers 17 unwahrscheinlich. J. Weiß findet den Zusatz sprachlich hart, unvor-

bereitet, ohne Fortsetzung und «stimmungswidrig in diesem harmonischen Schluß». Aber der 

Vergleich mit Lukas und Johannes zeigt die Notwendigkeit dieses Elementes auch bei Mat-

thäus. Calvin hat richtig gesehen: Anbetung und Zweifel haben hier denselben Grund: die 

Knechtsgestalt des Menschen Jesus war überkleidet mit der Herrlichkeit Gottes. Offenbarung 

ist immer ein Geschehen mit einem terminus a quo und einem terminus ad quem: sofern sie 

Verhüllung ist, erregt sie Zweifel, sofern sie Enthüllung ist, erzwingt sie Anbetung. Alle» sind 

immer wieder auf diesem Weg, und darum hat Rieger recht, wenn er sagt, das stehe da, «... 

damit man immer erinnert werde, daß es mit Glaubenssachen durch das Gedräng gebe. Wun-

dere dich nicht darüber, wenn der Glaube auch bei dir ein beständiges Ueberwinden des Un-

glaubens ist». Dieses Element des durch den Glauben zu überwindenden Unglaubens vertre-

ten hier «einige» (hoí dé) wie bei Johannes Thomas, bei Lukas doch geradezu alle Apostel. 

Erst die Gabe des Heiligen Geistes macht dem Gedränge ein Ende, bedeutet die Beseitigung 

dieses Elementes. Zweifelnde Apostel, eine zweifelnde Gemeinde nach Pfingsten haben im 

Neuen Testament allerdings keine Stätte. Spiritus sanctus non est scepticus (Luther). Hier 

aber stehen die Apostel noch im Anfang, noch im Schatten des Todes Christi, in einer Wie-

derholung ihrer eigenen problematischen Haltung in der Passionszeit. 

Vers 18. 

«Und Jesus trat heran, redete und sprach zu ihnen:» Vielleicht treten diese Worte bei Matthäus 

an die Stelle eines Hinweises auf das Pfingstereignis, das er sonst nicht erwähnt. Sicher ist, 

daß mit diesem Herantreten Jesu die Offenbarung auch nach ihrer subjektiven Seite vollzogen 

wird. Bengel sagt dazu: eo ipso dubitantibus fidem faciens. Indem er an sie herantrat, hat er 

den Zweifelnden Glauben geschaffen! So haben wir hier die von J. Weiß vermißte «Fortset-

zung» zu dem «Zweifeln» von Vers 17. 

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden.» Das «So» (oún) der Fortsetzung 

Vers 19 charakterisiert dieses Wort als Kennzeichnung der auf Seiten Jesu, also objektiv, be-

stehenden Voraussetzung des Vers 19 ausgesprochenen Imperativs. Als derjenige, der durch 

das Wort Vers 18 gekennzeichnet wird, hat Jesus die Autorität, die Jünger so anzureden, wie 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 5 17.02.2024 

es Vers 19 geschieht. Das Vers 19 entsprechende Tun der Jünger und alles, was sich daraus 

ergeben mag, wird also auf keinen Fall auf der Güte und Kraft ihres eigenen Wollens und 

Vollbringens beruhen, wird aber auch nicht beschränkt sein durch dessen Mangelhaftigkeit. 

Hinter dem Befehl Vers 19 steht der Befehlende, Jesus selber, in seinem Vers 18 beschriebe-

nen Charakter. Er sichert seine Ausführung sowohl ihrer Schwäche gegenüber als auch gegen 

jede Störung von dritter Seite. 

exousía heißt «Recht und Macht» und entspricht dem lateinischen potestas. Die Parallele bei 

Lukas fehlt nur scheinbar. Daß Jesus der Träger der höchsten exousía ist und als solcher für 

seinen Befehl gutstellt, wird dort darin sichtbar, daß er zugleich der Inhalt und der Ausleger 

der Schrift ist. Bei Matthäus sagt das Wort: es ist in Erfüllung gegangen, was Jesus nach 

Matth. 26, 64 zu den Hohenpriestern gesagt hat: «Von jetzt an werdet ihr des Menschen Sohn 

sitzen sehen zur Rechten der Kraft und kommen auf den Wolken des Himmels» (und eben da-

mit Dan. 7,14: «Ihm ist gegeben Macht und Ehre und Reich...»). Das Reich ist wirklich sein 

Reich, welches er als solches dem Vater zu Füßen legen wird (1. Kor. 15, 24). Gott hat ihn er-

höht und ihm den Namen über alle Namen gegeben: den Kyriosnamen, in welchem sich beu-

gen sollen die Knie derer, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind (Phil. 2,9 f.). 

Er hat die Mächte und Gewalten entwaffnet (nach 1. Kor. 15,24 aufgehoben), öffentlich zur 

Schau geführt und in sich selbst über sie triumphiert (Kol. 2,15). Er ist «über jeder Gewalt 

und Macht und Kraft und Hoheit, über jedem in dieser und in der zukünftigen Welt nennbaren 

Namen». Gott hat «alles seinen Füßen unterworfen» (Eph.l, 21 f.). Die Herrschaft über den 

Kosmos gehört unserm Herrn, seinem Gesalbten, und er wird herrschen in alle Ewigkeit 

(Offb. 11,15). — Was bedeutet das alles? Es bedeutet, daß das göttliche Recht auf alles Ge-

schaffene im Himmel und auf Erden konkret das Recht Jesu, die göttliche Macht darüber kon-

kret das Vermögen Jesu, das göttliche Wirken, Regieren und Begrenzen konkret die Sache 

Jesu ist. Als Inhaber dieser exousía steht Jesus hinter dem Befehl Vers 19, ist er Autorität ge-

genüber denen, die er angeht, und Garantie für seine Ausführung ihnen selbst und allen Drit-

ten gegenüber. Und im Bereich dieser exousía, ihr verpflichtet und durch sie gedeckt sind die, 

die den Befehl Vers 19 entgegennehmen. 

Alle Gewalt im Himmel und auf Erden! Man bemerke, daß damit eine Exklusive ausgespro-

chen ist: es gibt objektiv keine andere Gewalt neben der, über die Jesus verfügt. Alles Recht, 

alle Macht sind die Jesu. Es gibt nur noch Mächte und Gewalten, die ihm schon unterworfen 

sind, die in ihm ihr Haupt haben (Kol. 2,10). Es gibt also kein Naturrecht und keine Natur-

macht, die ihm gegenüber einen Bereich für sich bildeten, die ihm gegenüber selbständig Ehr-

furcht, Vertrauen, Furcht, Gehorsam verdienten. Es ist z. B. unmöglich, aus den exousía 

(Röm. 13, 1 f.) eine von Gott neben dem Reich Christi eingesetzte Staatsgewalt und also einen 

in das Reich Christi nicht eingeschlossenen politischen Bereich zu machen. 

Wer aber ist das Subjekt, das diese exousía hat? Daß sie ihm «gegeben» ist, schließt aus, hier 

einfach und abstrakt an den ewigen Sohn Gottes (der nicht Mensch ist), an den lógos ásarkos 

zu denken. Ihm muß die Gewalt nicht erst gegeben werden, er hat sie von Ewigkeit und in 

Ewigkeit. Von diesem Sohn Gottes ist im Neuen Testament wohl überall, aber eben nirgends 

abstrakt die Rede, sondern immer ist der ewige Sohn der, der zugleich Mensch ist. Von ihm 

wird auch hier gesprochen. Eben dem Menschen Jesus ist jene exousía gegeben. Eben der 

Mensch Jesus ist ja auch der Vers 19 befehlende Herr. Und daß dem so ist, spricht das Wort 

Vers 18 als Voraussetzung des Befehls Vers 19 aus. 

Daß sie ihm «gegeben» ist, darf nun aber sicher nicht so verstanden werden, als ob sie ihm 

erst in und mit seiner Auferstehung gegeben worden sei. Dagegen streitet eine Anzahl sehr 

deutlicher Stellen der Evangelien, in denen die Aussage Vers 18 unzweideutig schon auf das 

Leben Jesu vor seinem Tode bezogen ist: «Alles ist mir übergeben von meinem Vater» 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 6 17.02.2024 

(Matth. 11, 27). «Er hat alles in seine Hand gegeben» (Joh. 3, 35). Jesus wußte, «daß der Va-

ter ihm alles in die Hände gegeben» hatte (Joh. 13, 3). «Du hast ihm ‚Recht und Macht‘ über 

alles Fleisch gegeben» (Joh. 17, 2). «Er redete als der, der ‚Recht und Macht‘ hat» (Matth. 7, 

29). «Des Menschen Sohn hat ‚Recht und Macht‘, Sünden zu vergeben» (Matth. 9, 6). Vgl. 

auch Matth. 21, 23 f. 

exousía ist dem Menschen Jesus natürlich so gegeben, wie göttliche Gewalt einem Geschöpf 

allein gegeben sein kann: selbstverständlich nicht ohne daß dieses Geschöpf darum betet, an 

Gott glaubt, Gott gehorsam ist, gegeben als freie Gnade — aber indem diese Gnade ewig ist, 

von Anfang an und dauernd gegeben: virtuell im Schöpfungs- und Heilsratschluß Gottes vor 

aller Welt, aktuell in der Fleischwerdung des Wortes: «Er ist ein Kindlein worden klein, der 

alle Ding erhält allein.» Indem er Sünden vergab, Wunder und Zeichen tat, hat Jesus von die-

ser Gewalt lange vor seiner Auferstehung wenigstens teilweise auch sichtbaren Gebrauch ge-

macht. Er hat sie nie nicht gehabt. Es bestand seine «Entäußerung» (Phil. 2, 7) also doch nur 

in der durch die Blindheit der Menschen bedingten Verborgenheit seiner Majestät. Eine 

Machttat war gerade das, was er im Zustand der höchsten Schwäche getan hat: sein Kreuzes-

tod. Sa divinité se tenoit pour un peu de temps comme cachée c'est à dire elle ne demonstroit 

point sa vertu (Calvin). In der Auferstehung aber offenbart sich Jesus seinen Jüngern als der, 

der alle exousía hatte und hat und haben wird, nachdem das den Jüngern wie der Welt zuvor 

verborgen gewesen war. Von dieser Offenbarung des Auferstandenen redet Vers 18. 

Vers 19 — 20 a. 

Hier geht es um die entscheidende Aussage des Textes: um den durch seinen Vers 18 be-

schriebenen Charakter begründeten Befehl und Auftrag des auferstandenen Jesus. «So gehet 

nun hin und macht zu Jüngern ...»; Macht sie zu dem, was ihr selbst seid! Laßt sie da (bei 

mir!) lernen, wo ihr selber gelernt habt! Ruft sie hinein in die Zwölfzahl des endzeitlichen Is-

rael! Laßt sie teilnehmen an dessen Stellung und Funktion der Welt gegenüber! Die Zwölf — 

wir sahen schon: die biblische Arithmetik ist merkwürdig! — können und sollen Unzählige 

sein. Wie Jesus die ersten Jünger zu Aposteln «machte» (Mark. 3, 14—15), so die Apostel 

diese anderen zu apostolischen Christen. Es ist das Königsamt des Messias, das hier auf die 

ersten Jünger als auf des «Königs Aufgebot» übertragen wird. 

Der umfassende Imperativ: «So geht nun hin!» beruht auf der Gewalt, die Jesus gegeben ist, 

und darum seine Aussprache Vers 19 auf deren Bekanntmachung Vers 18: «Macht sie zu Jün-

gern!» Die Erinnerung an die «Aussendung» von Matth. 10 und die Parallele Mark. 16,15 

(«Gehet hin in alle Welt und verkündiget das Evangelium!») haben das Besondere unseres 

Textes weithin verdeckt. Es geht hier wie Matth. 10 um dieselbe Wirklichkeit, aber dort um 

ihre implizite, verborgene, hier um ihre explizite, offenbare Gestalt: um die durch das Wort 

Jesu vollzogene Begründung der apostolischen (d. h. der das Wort der Apostel aufnehmen-

den, aber auch aktiv weitergebenden) Kirche. Joh. 20, 21: «Wie mich der Vater gesendet hat, 

so sende ich euch.» Diese apostolische Gemeinde, die nicht für sich selber da ist, sondern «für 

Christus», an seiner Stelle (2. Kor. 5, 20), ist das entscheidende Faktum der jetzt angebroche-

nen Endzeit. Die Existenz dieser Gemeinde erschöpft sich nicht darin, daß das Evangelium 

von den Aposteln verkündigt und von den anderen gehört wird, sondern sie geht darin weiter, 

daß diese anderen, die es gehört haben, ihrerseits «apostolisch» werden, indem das Evange-

lium auch von ihnen, den selber zu Jüngern Gewordenen, verkündigt wird. Darum jetzt nicht 

nur kērúxate, sondern mathēteúsate: Machet sie zu Jüngern! Joh. 17, 20—21 dürfte hier der 

notwendige Kommentar sein: «Nicht für diese allein aber, sondern auch für die, welche durch 

ihr Wort an mich glauben, bitte ich, daß sie alle eins seien, wie du, Vater, in mir bist und ich 

in dir — daß auch sie in uns eins seien, damit die Welt glaubt, daß du mich gesandt hast und 

sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast.» 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 7 17.02.2024 

Und nun das große Problem unseres Textes: 

«... alle Völker ...» pánta tà éthnē. Auf Grund dieser drei Worte ist diese Stelle der «Missions-

befehl» genannt worden. Was heißt das: «alle Völker»? 

Es heißt einmal: Menschen aus allen Völkern, welche eben damit, daß sie Jünger werden, be-

deutsam werden für die Existenz ihrer Völker, so daß nun auch diese Völker als solche in den 

Bereich des Apostolates und seiner Botschaft gerückt werden und in der unter ihnen existie-

renden Gemeinde ihre geheime Mitte bekommen. Man beachte das doppelte autoús in der 

Fortsetzung, das nicht auf éthnē gehen kann. Es handelt sich wirklich nicht darum, daß die 

Völker als solche zu Jüngern gemacht werden sollen. Diese Auffassung hat einmal in der Mis-

sionstheorie gespukt: in üblem Zusammenhang mit Phantasien der Deutschen Christen! Sie ist 

nichtig. 

Und «alle Völker» heißt zum anderen: Menschen aus der Heidenwelt, aus den gojim. Israel ist 

damit nicht ausgeschlossen, das Recht der Erstgeburt des Volkes Israel, seine dignitas 

primogeniturae, wie Calvin es nannte, bleibt erhalten. Aber zu den heidnischen Völkern und 

Menschen sollen die Jünger nun hinausgehen. Denn gerade das Israel der Endzeit soll nun in 

Erscheinung treten: das Volk des am Ende der Zeiten erschienenen Messias. Dieses Volk ist 

die Gemeinde der Endzeit. Sie ist die Gemeinde, die Versammlung aus Juden und Heiden. Die 

bisher verschlossenen Türen und Fenster des Hauses Israel müssen jetzt also aufgehen. Die 

den Aposteln von Jesus befohlene und aufgetragene Sendung richtet sich jetzt also «an die Ju-

den zuerst und auch an die Griechen» (Röm. 1,16). Dementsprechend heißt es Mark. 16,15: 

«Gehet hin in alle Welt und verkündigt das Evangelium aller Kreatur.» Matthäus hat das-

selbe, er hat es nur konkreter gesagt, indem er von «allen Völkern» geredet hat. Diese Aussen-

dung bedeutet: Die Gemeinde Jesu wird in seiner Auferstehung offenbar gemacht als die uni-

versale Gemeinde: als das Israel der Endzeit, als das Israel, in dessen Lebenszusammenhang 

auch die Erwählten unter den Heiden hineinzurufen sind. Sie war nie etwas anderes. Jesus hat 

sie tatsächlich auch in seinem Leben vor seinem Tod nie anders begründet, als er sie hier of-

fenbar macht: nicht als eine Sondergemeinschaft in Israel und also nicht als eine neue Gestalt 

des bisherigen, des geschichtlichen Israel, sondern als das Israel der Endzeit, das als solches 

die Bestimmung des geschichtlichen Israel erfüllt, der «Bundesmittler für das Menschenge-

schlecht», das «Licht der Völker» zu sein (Jes. 42,6; 49,8). Es ist wichtig, dies zu sehen. 

Schon der Zusammenhang unseres Textes mit Vers 18 und dessen Parallelen macht ja jede 

Beschränkung des Bereiches Jesu unmöglich. Wie hätte der, der alle Gewalt hat, jemals ein 

frommes jüdisches Vereinlein gründen wollen können? Der Name des «Menschensohns» ist 

der Name dessen, dem «die Völker aller Nationen und Zungen» dienen sollen (Dan. 7,14). 

Der Acker, auf den der Menschensohn den guten Samen sät, ist darum der Kosmos (Matth. 

13, 38). Das Wort vom Lösegeld für viele antì pollõn (Mark. 10,45) und das vom Vergießen 

seines Blutes für viele hypèr pollõn bedeutet sicher eine Identifikation Jesu mit dem leidenden 

Gottesknecht Jes. 53 (vgl. dort bes. Vers 11—12). Aber eben von diesem heißt es ja: «Zu we-

nig ist es, daß du mein Knecht sein solltest, nur um die Stämme Jakobs aufzurichten und die 

Geretteten Israels zurückzubringen; so will ich dich denn zum Lichte der Völker machen, daß 

mein Heil reiche bis an das Ende der Erde» (Jes. 49, 6). Und: «Er wird emporsteigen, wird 

hochragend und erhaben sein ... Er wird viele Völker in Erstaunen versetzen, und Könige wer-

den vor ihm ihren Mund verschließen» (Jes. 52, 13 f.). So werden seine Jünger zum vornhe-

rein das «Salz der Erde», das «Licht der Welt» genannt (Matth. 5, 13—14). So hatte schon Jo-

hannes der Täufer ins Auge gefaßt, daß Gott dem Abraham aus diesen Steinen Kinder erwe-

cken wird (Matth. 3, 9). So hatte Jesus selbst von den vielen gesprochen, die am Abend und 

Morgen kommen werden, um mit den Patriarchen zu Tisch zu sitzen (Matth. 8,11). Und von 

den Engeln, die der Menschensohn in seiner Parusie aussenden wird, seine Auserwählten zu 

versammeln von den vier Winden her und von einem Ende des Himmels bis zum anderen 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 8 17.02.2024 

(Matth. 24, 31, vgl. auch 25, 31 f.). Und von den Knechten, die ausgehen werden an die Stra-

ßenkreuzungen, um einzuladen, so viele sie finden, Böse und Gute (Matth. 22, 9 f.). Und so-

gar direkt von dem Zeugnis, das seine Jünger tatsächlich auch vor den Heiden ablegen werden 

(Matth. 10, 18). 

Jesus hat diesen universalen Charakter seiner Gemeinde zuvor relativ verborgen gehalten, wie 

er auch den Besitz seiner Gewalt Vers 18, wie er auch seinen Messiasnamen Matth. 16, 20 re-

lativ verborgen gehalten hat. Warum das? Der Weg des bisherigen geschichtlichen Israel war 

vor Jesu Tod noch nicht zu Ende gegangen, das Israel der Endzeit konnte noch nicht sichtbar 

werden. Es war die Verwerfung des Messias noch nicht vollzogen, sein Leben noch nicht hin-

gegeben zum Lösegeld für viele. Es war noch nicht alles bereit: der Tisch war noch nicht ge-

deckt; die Gäste, für die er bestimmt war, konnten noch nicht eingeladen werden. Die Zube-

reitung Israels zur Erfüllung seines endzeitlichen Berufs war noch nicht vollendet. Diesem 

«noch nicht» entsprechend, wußte sich Jesus — vorläufig— nur zu den verlorenen Schafen 

aus dem Hause Israel gesendet: eine Regel, von der er, indem er sie aussprach, doch sofort 

eine Ausnahme machte (Matth. 15, 24). In der merkwürdigen Stelle Mark. 4, 10—12 wird ja 

eine noch strengere Regel sichtbar, laut derer er sich ursprünglich «noch nicht» einmal an das 

ganze Volk Israel, sondern direkt und eigentlich nur an seine Jünger gewendet hat. Diesem 

«noch nicht» entsprechend, gebot er seinen Jüngern — vorläufig — nicht auf die Straße der 

Heiden und nicht in die Stadt der Samariter zu gehen (Matth. 10, 5). Und dieses «noch nicht» 

warf seine Schatten auch noch in der relativen Zurückhaltung, in der die Urapostel in Jerusa-

lem bleiben, ihre Scheu vor der Berührung mit den Heiden erst überwinden mußten (Apg. 10) 

und die Heidenmission schließlich dem Paulus zuwiesen (Gal. 2). Aber eben: während dieses 

« noch nicht» noch seine Schatten warf auch in der Zeit nach Ostern, war es faktisch schon 

überholt, war unterdessen die große Wende geschehen. Die «Ueberlieferung» Jesu an die Hei-

den, die in der zweiten und dritten Leidensweissagung angekündigt wird, hatte stattgefunden 

(Matth. 27, 2). Dieses Ereignis scheidet die Zeiten. Jetzt fängt die Endzeit Israels an. Jesu 

Ausstoßung durch die Juden wird das große Gnadenangebot an die Heiden. Die Geschichte 

Israels ist in der Verwerfung und im Tod seines Messias zu ihrem Ende und Ziel gekommen, 

die verborgene Kirche aus Juden und Heiden zur Offenbarung reif geworden. Diese tatsächli-

che Offenbarung des messianischen Israel geschieht jetzt in den Worten Vers 19. Was tut es 

zur Sache, wenn ihre Ausführung ihnen nicht einfach auf dem Fuße gefolgt zu sein scheint? 

Indem die Zwölfzahl des endzeitlichen Israel in der Person des Paulus auch äußerlich wieder 

vollkommen wird, wird die Tätigkeit dieser Zwölf genau an dem durch diese Offenbarung be-

zeichneten Punkt einsetzen: «Machet zu Jüngern alle Völker!» 

Dieses «alle Völker» widerspricht der früheren Theorie und Praxis Jesu darum nicht, weil ge-

rade jener Weg in der Enge Israels in die Weite der Völkerwelt führen, weil gerade der Weg 

in diese Weite zunächst der Weg in jener Enge sein mußte. «Das Heil kommt von den Juden» 

(Joh. 4, 22). Daß es von den Juden kommt, das ist die erste, enge, verborgene (in den Elf re-

präsentierte), daß es von den Juden kommt (zu den Heiden kommt!), das ist die zweite, weite, 

offenbare (in den Elf plus Eins repräsentierte) Gestalt der endzeitlichen Gemeinde. 

Und daß die Urapostel sich in dieser Sache so verhalten hätten, als ob kein Missionsbefehl 

vorliege (J. Weiß, Klostermann), ist darum eine schiefe Behauptung, weil schon die Elf als 

solche, vom Auferstandenen gesehen und angeredet, die Elf plus Eins sind, die sich dem Mis-

sionsbefehl Jesu entsprechend verhalten werden. Die Kirche als Ganzes wird den Befehl und 

Auftrag Jesu insofern ausführen, als sofort schon ihre zunächst nur an Israel gerichtete Bot-

schaft von den Juden aus allen Ländern in der Sprache dieser Länder gehört (Apg. 2, 6 f.) und 

dann, ausgerichtet von Paulus, dem Zwölften, auch direkt zur Botschaft an die Heiden wird. 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 9 17.02.2024 

Wir haben es also nicht nötig, zur Erklärung von Vers 19 die Hypothese einer «Rückwärtspro-

jektion vom Standpunkt der späteren Gemeinde» (Klostermann) heranzuziehen, das Wort für 

«unecht» zu erklären und das innere Recht der Heidenmission auf den «überjüdischen Kern 

des Evangeliums» zu begründen, ihre magna charta in der «urchristlichen Missionsge-

schichte» zu suchen (J. Weiß). Das Wort ist als Offenbarung der verborgenen Wirklichkeit der 

endzeitlichen Gemeinde geradezu echtestes Wort des auferstandenen Jesus: Rekapitulation 

und Antizipation. 

«... indem ihr sie lauft auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes ...» 

Das «zu Jüngern machen» vollzieht sich laut den beiden Partizipien durch Taufen und durch 

Lehren. 

Taufen ist das priesterliche Amt der objektiven Einführung anderer in den Bereich der Gottes-

herrschaft, primär das Amt des Christus selber. Hier aber überträgt er dieses Amt auf seine 

ersten Jünger, nachdem er sie — im Abendmahl — an der Frucht seines Opfertodes zum vo-

raus beteiligt und dann diesen erlitten hat. 

Taufen auf einen Namen heißt im damaligen Judentum: jemanden einem Reinigungshad un-

terziehen mit der Intention, daß diese Handlung das Dokument bilde für ctw’as, was ist und 

werden soll, z. B. einen heidnischen Sklaven heim Eintritt in ein jüdisches Haus zur Doku-

mentierung seines Sklavenstandes oder beim Austritt zur Dokumentierung seiner Befreiung. 

Taufen auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes heißt: Jemanden dem 

Reinigungsbad unterziehen, durch das ihm und anderen dokumentiert wird, daß er zu diesem 

Gott gehört, daß also Vater, Sohn und Heiliger Geist auch für ihn das sind, was dieser Gottes-

name in sich schließt, und daß er diese Zugehörigkeit seinerseits zu bejahen und zu bestätigen 

hat. 

Man bemerke im einzelnen: 

1. Wenn die Lesart von BD: baptísantes («nachdem ihr sie getauft habt») richtig wäre, wäre 

der Vollzug der Taufe nur mitbefohlen als Voraussetzung des zentral befohlenen Lehrens. 

2. Eine liturgische Vorschrift betr. der bei der Taufe anzuwendenden Formel liegt in unserem 

Text nicht vor (Zahn), so daß die Taufe «auf den Namen Jesu Christi» (Apg. 2,38 usw.) nicht 

(so J. Weiß) gegen die «Echtheit» der Stelle sprechen kann. 

3. Der Nachdruck liegt nicht auf dem Taufen an sich (solche Reinigungsbäder waren im da-

maligen Judentum als Initiationsdokumente in vielen Zusammenhängen üblich), sondern da-

rauf, daß die Jünger diese Taufe vollziehen sollen: ein heidnischer Mensch wird ein Jünger, 

indem ihm das, seine Zugehörigkeit zu Vater, Sohn und Heiligem Geist, dokumentiert wird. 

4. Die äußere Handlung der Taufe steht als signum pro re. Befohlen wird (synekdochisch, in-

dem die Dokumentation befohlen wird), die Herstellung des dokumentierten Tatbestandes: 

jene heidnischen Menschen sollen durch die Jünger in das Zugehörigkeitsverhältnis zu Vater, 

Sohn und Heiligem Geist versetzt und dadurch selber zu Jüngern gemacht werden. Was dieses 

Verhältnis sachlich bedeutet, ergibt sich aus Luk. 24,47: Ihnen soll im Namen Jesu «die Buße 

zur Vergebung der Sünden» verkündigt werden. Sie werden Jünger, indem sie von Gott be-

gnadigte und Gott dankbare Sünder und so der Scheidung von Gott entrissen werden. 

In diesem Zusammenhang verstanden ist auch der «Taufbefehl», d. h. die Uebertragung der 

messianischen Macht Jesu als Priester aller Menschen an seine Jünger («Ich will dir die 

Schlüssel des Himmelreiches geben ...», Matth. 16,19), echtestes Wort des auferstandenen 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 10 17.02.2024 

Jesus. Echt und bedeutsam ist dann auch dies, daß es gerade hier (und im Neuen Testament in 

dieser Einfachheit nur hier, vgl. 1. Kor. 12, 4—6; 2. Kor. 13,13; 2. Thess. 2,13 14; Eph. 4,4—

6; 1. Petr. 1, 2) zur Nennung des dreieinigen Cottes- namens kommt: im Augenblick der Of-

fenbarung der universalen Existenz der apostolischen Gemeinde der Endzeit. 

«... und indem ihr sie lehret zu halten alles, was ich euch befohlen habe.» Das Taufen begrün-

det Existenz und Wesen, das Lehren den Weg und das Werk der künftigen Jünger. 

«Lehren», didáskein ist das Amt des Propheten und Lehrers in Verkündigung und Unterricht. 

In dieses prophetische Amt Jesu sind die Apostel nun eingerückt. Ein Christ werden heißt: an-

deren zum Christus werden durch die Teilnahme an seinem Königtum, Priestertum und Pro-

phetentum. Die Apostel werden das jenseits der Krisis, ihres Verhaltens in der Passionszeit, in 

der auch ihr Lehramt menschlich gesehen völlig unglaubwürdig geworden war. Gerade ihr ei-

genes tēreĩn, Bewahren des ihnen von Jesus Befohlenen, hatte ja versagt. Nun wird ihnen — 

ohne nach ihrer Bekehrung zu fragen! (vgl. aber Luk. 22, 32) — das freie unverdiente Ver-

trauen geschenkt, daß sie jene heidnischen Menschen in diesem «Bewahren» unterrichten, sie 

so zum Weg und Werk von Jüngern an- leiten dürfen. heißt: ein Gegebenes festhalten, bewah-

ren, bewachen, schützen, unversehrt erhalten.) 

«Alles, was ich euch befohlen habe.» Was hat ihnen Jesus befohlen? Ihm nachzufolgen, «um 

mit ihm zu sein» (Mark. 3,14) und also in dem durch das nahe herbeigekommene Reich Got-

tes abgesteckten Raum und in der daselbst gültigen Lebensordnung zu existieren, und das al-

les nicht als Selbstzweck — um ihrer persönlichen Moral und Seligkeit willen oder zur He-

bung des gesellschaftlichen Wohls — sondern um damit die ihnen als seinen Herolden und 

Aposteln gegebene Dienstordnung innezuhalten. Eben unter diese Dienstordnung, mit der die 

Existenz der Gemeinde steht und fällt, kommen eo ipso auch alle «Getauften» zu stehen. Eben 

zu ihrer Innehaltung und so zur Bejahung und Bestätigung ihrer Zugehörigkeit zum Vater, 

zum Sohn und zum Heiligen Geist müssen also auch sie aufgerufen, in ihr müssen auch sic 

unterrichtet werden, damit auch ihr Tun und Werk das von Jüngern werde, damit in der Welt 

Gemeinde existieren könne. Sie existiert da und nur da, wo das von Jesus Befohlene «festge-

halten» wird. Und diese Unterrichtung der durch ihre Taufe in die Zugehörigkeit zum dreiei-

nigen Gott versetzten Heiden ist die Aufgabe der Apostel. Ihnen als den Zeugen seines Lebens 

und seiner Auferstehung ist sie für alle Zeiten und Räume gegeben, allen anderen nur aus 

zweiter, d. h. aus ihrer Hand. Sie und nur sie haben in der Gemeinde zu lehren. Denn ein an-

deres Objekt des tēreĩn als das von Jesus ihnen befohlene kommt in der Gemeinde nicht in 

Frage. Von dem ihnen Befohlenen aber nicht weniger als alles, der ganze Umfang jener 

Dienstordnung. Dies ist die neutestamentliche Begründung des Schriftprinzips, mit dem wir 

der römischen Kirche den Rücken zu kehren haben. Alles Unterrichten in der Kirche wird im-

mer nur in einer Wiederholung des apostolischen Unterrichtens bestehen können. 

Noch erhebt sich im Blick auf die Verse 19—20 a eine Frage. Wo bleibt hier der Matth. 10,8 

f. ausdrücklich formulierte Auftrag, Kranke zu heilen, Tote zu erwecken, Aussätzige zu reini-

gen, Dämonen auszutreiben? Daß die entsprechenden «Gaben» der späteren Gemeinde, ohne 

allgemein zu sein, nicht fehlten, wissen wir aus der Apostelgeschichte und manchen Briefstel-

len. Aber dieser Teil de« Auftrags: Zeichen zu tun, ist mit der Auferstehung Christi als dem 

Zeichen aller Zeichen in der Tat erfüllt und hinfällig geworden. Entsprechendes kann wieder 

Ereignis werden. Es kann aber nicht als Wesensmerkmal der Gemeinde der Endzeit postuliert 

werden. Sie ist von ihrer Vergangenheit (vierzig Tage) wie von ihrer Zukunft (Wiederkunft) 

her umgeben von dem einen «Zeichen des Menschensohnes». Daß das Vermögen, jene beson-

deren «begleitenden» Zeichen zu tun, Mark. 16, 17 f. für den Glauben sozusagen obligatorisch 

erklärt wird, spricht auch für die Nichtkanonizität dieses Textes. Die Aufgabe der Apostel und 

damit auch die der apostolischen Gemeinde besteht im Taufen und Lehren im Lichte dieses 



Barth - Auslegung von Matthäus 28,16-20 11 17.02.2024 

Zeichens: im Lichte des Ostertages und eben von daher auch im Lichte ihrer «im Himmel auf-

bewahrten Hoffnung» (Kol. 1, 5). 

Vers 20 b. 

«Und siehe, ich bin bei euch ...» Die Gemeinde der angebrochenen und nun in ihrem Anbruch 

offenbarten und erkannten Endzeit ist nicht allein, nicht sich selbst überlassen. Ihrem Begrün-

der ist nicht umsonst alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben (Vers 18). «Wo zwei 

oder drei unter euch versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen» 

(Matth. 18, 20). Hinter den Jesu Befehl und Auftrag ausführenden Aposteln steht er selber: 

seine Autorität und Garantie. «Wer euch hört, der hört mich» (Luk. 10,16). «Wer sich zu mir 

bekennt vor den Menschen, zu dem werde auch ich mich bekennen vor meinem Vater im 

Himmel» (Matth. 10, 32). Ergo nunquam plane exspirabit ecclesia christiana (Bengel). Eben 

darum kann die christliche Kirche aber auch nie in eigener Vollmacht und Sache reden und 

handeln wollen. Die ganze zutiefst überhebliche, selbstsüchtige Idee der römischen Kirche ist 

hier an der Wurzel angegriffen. 

«Ich bin bei euch», nach Gen. 28, 15; Richt. 6,12; Hagg. 1, 13 die Formel für die unmittelbare 

Gottesgegenwart. Indem Jesus sie braucht, sagt er noch einmal, wer er ist. Ich bin bei euch. 

Das heißt nicht: ich werde immer so bei euch sein wie jetzt. Diese vierzig Tage sind einmalig 

und nur mit der Wiederkunft selbst, die — recht verstanden — auch schon mit ihnen anhebt, 

zu vergleichen. Aber die zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft liegende Zwischenzeit ist 

für die Gemeinde darum keine «herrenlose» Zeit. Und weil die Gemeinde in der Welt ist, da-

rum ist sie es auch für die Welt nicht! Diese kann darum auch von der Gemeinde aus nie als 

«herrenlos», als bloß neutral oder als feindlich betrachtet werden. Tut die Gemeinde das, so 

hat sie auch das «bei euch» nicht realisiert! 

«Ich bin bei euch», nämlich: als der in der Erinnerung seines Lebens, Sterbens und Auferste-

hens konkret je heute redende und wirkende, als der im Heiligen Geist durch sein Wort jede 

Gegenwart erfüllende und beherrschende, als der mit jeder Zukunft Kommende, vor der Tür 

Stehende und Anklopfende. Immer wieder in dieser meiner Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft werde ich bei euch sein. 

Das ist die über die vierzig Tage hinausgreifende Verheißung des Auferstandenen, die Le-

bensbasis für den ganzen weiteren Ablauf der Endzeit. Indem die Apostel diese Verheißung 

empfangen und ergreifen, auf diese Basis sich stellen, sind sie der Felsen, auf den Jesus seine 

Gemeinde erbaut, stärker als die Pforten des Hades. 

«... alle Tage bis zur Vollendung der Zeit»: Man muß mit drei verschiedenen «Zeiten» rech-

nen: 1. von der Schöpfung bis zur Erscheinung Christi: die vergehende und in und mit der Er-

scheinung Christi tatsächlich vergangene Zeit, 2. von der Erscheinung Christi bis zur Vollen-

dung seiner Wiederkunft: die in seiner Auferstehung offenbarte Endzeit, 3. von seiner vollen-

deten Wiederkunft ab in Ewigkeit: die in Gottes eigener Zeit aufgehobene Geschöpfzeit. «Bis 

zur Vollendung der (nämlich dieser) Zeit» wird also heißen: bis die mit der Erscheinung Jesu 

angebrochene Endzeit abgelaufen, das All Gott unterworfen, das besondere Reich Jesu Christi 

zu seinem Ziel gekommen, Gott alles in allen ist (1. Kor. 15, 27 f.). Alle Tage dieser «letzten» 

Zeit sind auf Grund der Gegenwart Jesu die Tage der Gültigkeit des in unserem Text verzeich-

neten Missions- und Taufbefehls des Auferstandenen. 


