Auslegung von Matthaus 28,16-20
Von Karl Barth
Copyright 1945 by Basler Missionsbuchhandlung G.m.b.H. Printed in Switzerland

Basler Missionsstudien Neue Folge Nr. 17

Die auf den folgenden Seiten gebotene Auslegung ist die Wiedergabe der stenographischen
Nachschrift eines im Kreis der Mitarbeiter der Basler Mission am 4. April 1945 gehaltenen
Vortrags. Ich habe sie sprachlich und im Blick auf das, was in der nachfolgenden Diskussion
dazu gesagt wurde, da und dort auch sachlich tberarbeitet. Ich habe sie aber nicht so ausgear-
beitet, daB sie mehr als eine Skizze zu sein beanspruchen drfte.

Die elf Junger gingen aber nach Galil&a, auf den Berg, wohin ihnen Jesus zu gehen befohlen
hatte, und da sie ihn sahen, fielen sie vor ihm nieder; einige aber zweifelten. Und Jesus trat
(an sie) heran, redete und sprach zu ihnen: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
der Erde. So geht nun hin und macht zu Jingern alle Vélker: indem ihr sie tauft auf den Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes (und) indem ihr sie lehrt halten al-
les, was ich euch befohlen habe! Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der
Zeit.

Wir haben ein Stiick des neutestamentlichen Zeugnisses vom Geschehen der vierzig Tage
nach Ostern gehort.

Machen wir uns kurz Klar, was nach dem Neuen Testament in diesen vierzig Tagen geschehen
ist: Es ist in diesen Tagen das Ziel des Lebens und Sterbens Jesu und damit der Auftrag seiner
Gemeinde ein erstes Mal fiir Menschen sichtbar, horbar, greifbar geworden: sein Kommen in
der Herrlichkeit des Sohnes seines Vaters und mit diesem Kommen nicht mehr und nicht we-
niger als der Anbruch des Endes dieser und des Anfangs einer neuen Welt. «Er erwies sich
ihnen als lebendig nach seinem Leiden durch viele Beweise, indem er ihnen wahrend vierzig
Tagen erschien und ihnen Uber das Reich Gottes Bescheid sagte» (Apg. 1, 3). Es erwies sich
in diesen vierzig Tagen, dal’ die Verkiindigung des herbeigekommenen Reiches Gottes, mit
der schon Johannes der Taufer und dann Jesus selber auf den Plan getreten waren, und daf
Jesu Wunder und Zeichen nicht ins Leere gezeigt hatten. Es erwies sich, daf} die Bitte: «Dein
Reich kommel!» nicht vergeblich gebetet war, daR «diese Generation», die Generation der da-
mals Lebenden, in der Tat nicht vergehen sollte, bis «alles» geschehen war, wie Jesus nach
Mark. 13, 30 gesagt hatte. Es erwies sich, dal} es wahr war, dal} einige von denen, die um Je-
sus waren, den Tod nicht schmecken sollten, bevor sie das Kommen des Reiches Gottes in
Kraft gesehen hatten (Mark. 9, 1). Es erwies sich, dal die Jinger mit den Stadten Israels nicht
zu Ende kamen, bevor des Menschen Sohn kam (Matth. 10, 23). Nun kam er, nun geschah
«alles». Es erwies sich das Recht und die Notwendigkeit des von Petrus hei Césarea nach
Matth. 16, 16 gewissermafen vorausgenommenen, damals noch unzeitgemalien Bekenntnis-
ses: Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes! und also die Rechtmaligkeit des Na-
mens Herr, Kyrios, den die Jinger Jesu immer wieder beigelegt haben. Es erwies sich mit an-
deren Worten, dal? die Endzeit wirklich angebrochen war. Und das alles erwies sich, indem
Jesus, nachdem er gestorben und begraben war, auferstand von den Toten und seiner Ge-
meinde in dieser neuen Gestalt erschien und insofern schon jetzt «wiederkam». Nicht um ge-
wissermalien in einem zweiten Teil seines irdischen Lebens weiter zu lehren und zu wirken,
sondern um ihnen das ihnen vorher verborgene Ziel seines Lebens und Sterbens offenbar zu

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 1 17.02.2024



machen und um sie selbst mit der Verkindigung seiner Herrschaft und also des nun auch
ihnen offenbar gewordenen Reiches zu beauftragen. — Das ist in kurzen Worten der Gegen-
stand der Osterberichte am Ende der vier Evangelien, am Anfang der Apostelgeschichte und
am Anfang des 15. Kapitels des ersten Korintherbriefes: das ist die Ostertatsache.

Zwei methodische Bemerkungen sind zum Verstandnis dieser Osterberichte vorauszuschicken.

1. Wir mussen uns klarmachen: sie reden von einem wirklichen Geschehen in Raum und Zeit,
nicht von irgendwelchen Gedanken und Ideen. Sie reden von einem leeren Grab (Matth. 27,
62—66; 28, 11—151), von der aufs neue leiblich sichtbaren, hdrbaren, belastbaren Person
Jesu (Luk. 24, 39 f.; Joh. 20, 24 f.; 1. Joh. 1, 1!). Das alles steht in diesen Berichten im Zu-
sammenhang mit der Gbrigen Geschichte Jesu und seiner Gemeinde, auch mit der Weltge-
schichte (Pontius Pilatus!), und ist selber ein geschichtliches Moment, das wie den Abschluf3
alles Vorangehenden, so auch die Voraussetzung und den Wendepunkt alles Folgenden bildet.
Wer hier von einem «Mythos» sprechen wollte, der verwechselt die Kategorien: hier geht es
um etwas Einmaliges. Wir mussen aber sofort hinzufligen: um dieses Einmalige: um den An-
bruch des neuen Himmels und der neuen Erde (Offb. 21, 1; 2. Petr. 3, 13), des Jingsten Ta-
ges, der Herrlichkeit Gottes im Fleisch (Joh. 1, 14), die Gegenwart des «Eschaton». VVon die-
sem Geschehen konnte nur so berichtet werden, wie es diese Berichte faktisch tun: luckenhaft
und widerspruchsvoll: Man denke an das Verhéltnis der Berichte des Matthéus und des Lukas
zueinander oder an das der Berichte der Synoptiker und des Johannes, der Evangelien und des
ersten Korintherbriefes! Aus ihnen eine Historie in unserem Sinne des Begriffs herauszuscha-
len ist unmdglich. Es fehlt alle topographische und chronologische Exaktheit, es fehlt, sobald
man die Berichte unter sich vergleicht, die klare Begrenzung der einzelnen geschilderten Sze-
nen; es fehlt auch die Verifizierung der berichteten Tatsachen durch unparteiische Zeugen.
Diese Berichte reden nicht, wie Historie zu reden pflegt, sondern, so dhnlich wie etwa die
Schopfungsgeschichte: im Stil geschichtlicher Sage. Das bedeutet aber, da man gar nicht
versuchen darf, hier zu harmonisieren. Dem widersetzt sich ihr Gegenstand. Kein Zweifel:
von demselben Gegenstand reden in sachlicher Uebereinstimmung alle diese Berichte. Es will
aber jeder von ihnen so, wie er lautet, fir sich gelesen sein, je als dieses besondere Zeugnis
von Gottes entscheidendem Wort und Tun in der Wende der Aeonen. Wobei es wieder selbst-
verstandlich ist, dal3 je der eine zur Erklarung des andern heranzuziehen ist.

2. Diese Texte reden von einem «historisch» unbegreiflichen, aber darum nicht von einem
durch den Glauben und die Frommigkeit der Gemeinde nachtraglich gedeuteten oder konstru-
ierten oder gar erfundenen Geschehen. Sie reden vielmehr ganz unzweideutig von einem sol-
chen Geschehen, das den Glauben der spateren Gemeinde begriindet und geformt hat. Es be-
steht darin, daf} Jesus den Seinen so gegenwartig war, dall Gott ihnen offenbar wurde. In sol-
cher Gegenwart Jesu vollzog sich jetzt die Offenbarung Gottes, dal? sie ihnen — sie stellte sie
jetzt gewissermalien in die Mitte aller Zeiten — zur Kundmachung des vergangenen und des
zukunftigen Willens und Waltens Gottes wurde. Darum handelt es sich hier zugleich um eine
Rekapitulation der Geschichte Israels und deren Spitze in dem irdischen Leben Jesu und um
eine Antizipation der Geschichte des Regiments Jesu in seiner Gemeinde und in der ganzen
Welt. Das alles ist in diesen vierzig Tagen gegenwartig, als wére es noch oder schon da: das
vergangene und das zukinftige Walten Gottes. So also sind diese Texte zu horen.

Noch eine kurze Vorbemerkung zu Matth. 28, 16 f. im Zusammenhang der tUbrigen Osterbe-
richte: Zwei Gruppen sind in diesen Berichten unterscheidbar:

1. Die Berichte von Jesus und den Frauen. Es geht diesen Frauen gegeniber erstens um die
Offenbarung des Faktums der Auferstehung (leeres Grab) und um die der Identitat des Aufer-
standenen mit dem Gekreuzigten, in unserem Kapitel Vers 1—6 und 9. Dazu kommt zweitens

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 2 17.02.2024



der Auftrag, das ihnen Offenbarte den Jungern mitzuteilen (Vers 7—=8 und 10). Dieser Auf-
trag wird eigentiimlich beleuchtet dadurch, dafl Mark. 16, 8 von den Frauen gesagt wird: «sie
sagten es niemand, denn sie furchteten sich» und Luk. 24,11 von den Jingern: «sic hielten es
fiir ein Mérlein». — Nur andeutungsweise sei hier noch gesagt, da man in dieser eigentimli-
chen Stellung der Frauen den Jungern gegenuber wohl eine Abschattung des Verhéltnisses der
geschichtlichen israelitischen Gemeinde zu der nun in der Begriindung begriffenen Gemeinde
der Endzeit sehen darf.

2. Die Berichte von Jesus und den Jiingern. Auch hier geht es erstens um die Offenbarung des
Faktums und der Identitat (Vers 17 bis 18; Luk. 24, 37 f.; Joh. 20, 19 f.). Beherrschend ist
aber zweitens der Auftrag an die Junger, dieses ihnen Offenbarte der Welt mit- zuteilen (Vers
19; Luk. 24, 27; Joh. 20, 21). Im echten Markustext fehlt der Bericht von Jesus und den Jin-
gern. Er ist dort spater durch die Stelle Mark. 16, 9—20 erganzt worden. Dieser Auftrag tritt
in Kraft durch die Gabe des Heiligen Geistes. Die Stelle Joh. 20, 22 zeigt die auffallende Tat-
sache, dal der vierte Evangelist Ostern und Pfingsten als ein Ereignis verstanden hat. Sachlich
gehoren sic bestimmt zusammen. Ostern mit Pfingsten, Pfingsten mit Ostern zusammen ist die
Konstituierung der Gemeinde der Endzeit.

Unser Text gehort klar zu der zweiten Gruppe, zu den Jingergeschichten, parallel mit Luk.
24, 36—49 und Joh. 20, 19—29. Dartiber hinaus bieten Luk. 24, 13—35 den Bericht von den
Emmausjlngern, Luk. 24, 50—53 und Apg. 1, 4—12 den Bericht von der Himmelfahrt, Joh.
21, 1—23 den Bericht von der Erscheinung am See Tiberias und von dem Gesprach mit Pet-
rus. Das Matthausevangelium, das die geschlossenste Darstellung aufweist, bringt nur den Be-
richt von dieser einzigen Erscheinung Jesu vor den Jingern, dem wir uns jetzt zuwenden.

Vers 16.

«Die elf Junger» (so auch Luk. 24, 9. 33) sind die durch den Ausfall des Judas vorlbergehend
unvollkommen gewordene Zwolfzahl der das Israel der Endzeit verkérpernden und repréasen-
tierenden ersten «Schiler» Jesu. Diese «EIf» sind aber — so ist es mit der biblischen Arithme-
tik! — gleich «Zwdlf», denn sie sind faktisch auch in ihrer Unvollkommenheit Israels VVoll-
zahl. 1. Kor. 15,5 wird ausdricklich von einer Erscheinung Jesu vor den Zwolf gesprochen.
Judas hat diese Vollzahl nicht zerstoren kdnnen.

«... gingen nach Galilaa ...» Es ist eine Eigentlimlichkeit des Matthausberichtes, dal hier die
Geschichte Jesu auf ihren Anfang Matth. 4, 12—17 zurtickgefuhrt wird; in das Galilaa der
Heiden, zu dem Volk, das im Finstern wohnt und ein groRes Licht sieht. Die Endgeschichte
steht in Kontinuitat mit dem vorangegangenen Leben Jesu und der Geschichte Israels, die ih-
rerseits als solche auf sie hinweisen. (Lukas verlegt dieselbe Szene nach Jerusalem, in das
Zentrum der israelitischen Gemeinde, das hier als solches [Luk. 24, 47] den Ausgangspunkt
der endgeschichtlichen Verkundigung an alle VVélker bildet.) Man bemerke, wie beide Darstel-
lungen, topographisch unvereinbar und auch theologisch in verschiedener Nuance, in der Sa-
che Zusammentreffen.

«... auf den Berg ...» Handelt es sich hier um den Berg der Verklarung oder um den Berg der
Bergpredigt? (B. Weil}). Besser bleibt man bei der allgemeinen Vorstellung von einem (geo-
graphisch nicht zu identifizierenden) dem Berg Zion gegeniiberliegenden Berg im Norden.
Dorthin hat Jesus seine Junger bestellt:

«... wohin ihnen Jesus zu gehen befohlen hatte.» Nach Vers 7 hat dies der Engel, nach Vers 10
hat es Jesus selber (durch die Frauen) den Jungern, «seinen Briidern» (Vers 10), aufgetragen.
Wer dort gemeint war, zeigt sich darin, dal? es die EIf sind, die hier erschienen sind. Die Kom-

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 3 17.02.2024



bination mit der Erscheinung vor den 500 Briidern (1. Kor. 15,6) wie noch Olshausen und
Schlatter sie vornehmen, erscheint von liier aus unwahrscheinlich.

Vers 17.

«Und da sie ihn sahen ...» Dieses Sehen (iddntes) ist der Ausdruck dafiir, daR die Offenbarung
des Faktums der Auferstehung Jesu und der Identitat des Auferstandenen mit dem Gekreuzig-
ten nun, nachdem sie Vers 9 den Frauen widerfahren ist, auch den Jiingern widerfahren soll.
Doch weist das «er trat heran» (proselton) Vers 18 auf eine gewisse zunéchst noch bestehende
Ferne und bloRe Objektivitat dieser Offenbarung hin.

«... warfen sie sich vor ihm nieder», wie Vers 9 die Frauen, wie wieder sie alle bei seiner
Himmelfahrt (Luk. 24, 51). Die Erklarung des Thomas: «Mein Herr und mein Gott» ist hier
notwendiger Kommentar. Der VVorgang ist Ausdruck fir die Anbetung, wie sie in Gegenwart
der offenbaren Gottheit stattfindet. So ist Jesus ihnen, so sind sie ihm jetzt begegnet.

«Einige aber zweifelten», wie Luk. 24, 37 f. und Joh. 20, 24 f. (Dem Thomas ist in der Ausle-
gung viel Unrecht geschehen. Seine Erklarung, daB er, um nicht zu zweifeln, Jesus durchaus
leiblich beriihren miisse, ist hdchst normal apostolisch!) Aeltere Ausleger hielten es flr un-
moglich, dieses «Zweifeln» auf die Apostel zu beziehen, und kamen darum auf die Vermu-
tung, es mochten hier auch noch andere dabeigewesen sein (so Starke, Rieger, Olshausen).
Das ist aber nach Vers 17 unwahrscheinlich. J. Weil3 findet den Zusatz sprachlich hart, unvor-
bereitet, ohne Fortsetzung und «stimmungswidrig in diesem harmonischen Schluf3». Aber der
Vergleich mit Lukas und Johannes zeigt die Notwendigkeit dieses Elementes auch bei Mat-
thdus. Calvin hat richtig gesehen: Anbetung und Zweifel haben hier denselben Grund: die
Knechtsgestalt des Menschen Jesus war uberkleidet mit der Herrlichkeit Gottes. Offenbarung
ist immer ein Geschehen mit einem terminus a quo und einem terminus ad quem: sofern sie
Verhillung ist, erregt sie Zweifel, sofern sie Enthlllung ist, erzwingt sie Anbetung. Alle» sind
immer wieder auf diesem Weg, und darum hat Rieger recht, wenn er sagt, das stehe da, «...
damit man immer erinnert werde, dal3 es mit Glaubenssachen durch das Gedrang gebe. Wun-
dere dich nicht dartiber, wenn der Glaube auch bei dir ein bestandiges Ueberwinden des Un-
glaubens ist». Dieses Element des durch den Glauben zu tiberwindenden Unglaubens vertre-
ten hier «einige» (hoi dé) wie bei Johannes Thomas, bei Lukas doch geradezu alle Apostel.
Erst die Gabe des Heiligen Geistes macht dem Gedrange ein Ende, bedeutet die Beseitigung
dieses Elementes. Zweifelnde Apostel, eine zweifelnde Gemeinde nach Pfingsten haben im
Neuen Testament allerdings keine Statte. Spiritus sanctus non est scepticus (Luther). Hier
aber stehen die Apostel noch im Anfang, noch im Schatten des Todes Christi, in einer Wie-
derholung ihrer eigenen problematischen Haltung in der Passionszeit.

Vers 18.

«Und Jesus trat heran, redete und sprach zu ihnen:» Vielleicht treten diese Worte bei Matthdus
an die Stelle eines Hinweises auf das Pfingstereignis, das er sonst nicht erwahnt. Sicher ist,
dal? mit diesem Herantreten Jesu die Offenbarung auch nach ihrer subjektiven Seite vollzogen
wird. Bengel sagt dazu: eo ipso dubitantibus fidem faciens. Indem er an sie herantrat, hat er
den Zweifelnden Glauben geschaffen! So haben wir hier die von J. Weil} vermifte «Fortset-
zung» zu dem «Zweifeln» von Vers 17.

«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden.» Das «So» (oun) der Fortsetzung

Vers 19 charakterisiert dieses Wort als Kennzeichnung der auf Seiten Jesu, also objektiv, be-
stehenden Voraussetzung des Vers 19 ausgesprochenen Imperativs. Als derjenige, der durch
das Wort Vers 18 gekennzeichnet wird, hat Jesus die Autoritat, die Jinger so anzureden, wie

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 4 17.02.2024



es Vers 19 geschieht. Das Vers 19 entsprechende Tun der Jinger und alles, was sich daraus
ergeben mag, wird also auf keinen Fall auf der Gute und Kraft ihres eigenen Wollens und
Vollbringens beruhen, wird aber auch nicht beschrankt sein durch dessen Mangelhaftigkeit.
Hinter dem Befehl Vers 19 steht der Befehlende, Jesus selber, in seinem Vers 18 beschriebe-
nen Charakter. Er sichert seine Ausfiihrung sowohl ihrer Schwéche gegentber als auch gegen
jede Stoérung von dritter Seite.

exousia heifst «Recht und Macht» und entspricht dem lateinischen potestas. Die Parallele bei
Lukas fehlt nur scheinbar. Dal} Jesus der Trager der hdchsten exousia ist und als solcher flr
seinen Befehl gutstellt, wird dort darin sichtbar, daB er zugleich der Inhalt und der Ausleger
der Schrift ist. Bei Matthdus sagt das Wort: es ist in Erfillung gegangen, was Jesus nach
Matth. 26, 64 zu den Hohenpriestern gesagt hat: «Von jetzt an werdet ihr des Menschen Sohn
sitzen sehen zur Rechten der Kraft und kommen auf den Wolken des Himmels» (und eben da-
mit Dan. 7,14: «Ilhm ist gegeben Macht und Ehre und Reich...»). Das Reich ist wirklich sein
Reich, welches er als solches dem Vater zu FulRen legen wird (1. Kor. 15, 24). Gott hat ihn er-
hoht und ihm den Namen tber alle Namen gegeben: den Kyriosnamen, in welchem sich beu-
gen sollen die Knie derer, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind (Phil. 2,9 f.).
Er hat die Méchte und Gewalten entwaffnet (nach 1. Kor. 15,24 aufgehoben), 6ffentlich zur
Schau gefiihrt und in sich selbst tiber sie triumphiert (Kol. 2,15). Er ist «lber jeder Gewalt
und Macht und Kraft und Hoheit, tber jedem in dieser und in der zukinftigen Welt nennbaren
Namen». Gott hat «alles seinen Fiif3en unterworfen» (Eph.l, 21 f.). Die Herrschaft Giber den
Kosmos gehort unserm Herrn, seinem Gesalbten, und er wird herrschen in alle Ewigkeit
(Offb. 11,15). — Was bedeutet das alles? Es bedeutet, dal? das gottliche Recht auf alles Ge-
schaffene im Himmel und auf Erden konkret das Recht Jesu, die géttliche Macht dartber kon-
kret das Vermdgen Jesu, das gottliche Wirken, Regieren und Begrenzen konkret die Sache
Jesu ist. Als Inhaber dieser exousia steht Jesus hinter dem Befehl Vers 19, ist er Autoritét ge-
gentiber denen, die er angeht, und Garantie fur seine Ausfuhrung ihnen selbst und allen Drit-
ten gegeniiber. Und im Bereich dieser exousia, ihr verpflichtet und durch sie gedeckt sind die,
die den Befehl Vers 19 entgegennehmen.

Alle Gewalt im Himmel und auf Erden! Man bemerke, dal} damit eine Exklusive ausgespro-
chen ist: es gibt objektiv keine andere Gewalt neben der, Gber die Jesus verfligt. Alles Recht,
alle Macht sind die Jesu. Es gibt nur noch Méachte und Gewalten, die ihm schon unterworfen
sind, die in ihm ihr Haupt haben (Kol. 2,10). Es gibt also kein Naturrecht und keine Natur-
macht, die ihm gegeniber einen Bereich fir sich bildeten, die ihm gegenliber selbstandig Ehr-
furcht, Vertrauen, Furcht, Gehorsam verdienten. Es ist z. B. unmdglich, aus den exousia
(R6m. 13, 1 f.) eine von Gott neben dem Reich Christi eingesetzte Staatsgewalt und also einen
in das Reich Christi nicht eingeschlossenen politischen Bereich zu machen.

Wer aber ist das Subjekt, das diese exousia hat? Dal} sie ihm «gegeben» ist, schlie3t aus, hier
einfach und abstrakt an den ewigen Sohn Gottes (der nicht Mensch ist), an den 16gos asarkos
zu denken. Thm muR die Gewalt nicht erst gegeben werden, er hat sie von Ewigkeit und in
Ewigkeit. Von diesem Sohn Gottes ist im Neuen Testament wohl tiberall, aber eben nirgends
abstrakt die Rede, sondern immer ist der ewige Sohn der, der zugleich Mensch ist. Von ihm
wird auch hier gesprochen. Eben dem Menschen Jesus ist jene exousia gegeben. Eben der
Mensch Jesus ist ja auch der Vers 19 befehlende Herr. Und dal} dem so ist, spricht das Wort
Vers 18 als Voraussetzung des Befehls Vers 19 aus.

Dal? sie ihm «gegeben» ist, darf nun aber sicher nicht so verstanden werden, als ob sie ihm
erst in und mit seiner Auferstehung gegeben worden sei. Dagegen streitet eine Anzahl sehr
deutlicher Stellen der Evangelien, in denen die Aussage Vers 18 unzweideutig schon auf das
Leben Jesu vor seinem Tode bezogen ist: «Alles ist mir Gbergeben von meinem Vater»

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 5 17.02.2024



(Matth. 11, 27). «Er hat alles in seine Hand gegeben» (Joh. 3, 35). Jesus wuRte, «dal} der Va-
ter ihm alles in die H&nde gegeben» hatte (Joh. 13, 3). «Du hast ihm ,Recht und Macht* Gber
alles Fleisch gegeben» (Joh. 17, 2). «Er redete als der, der ,Recht und Macht‘ hat» (Matth. 7,
29). «Des Menschen Sohn hat ,Recht und Macht®, Siinden zu vergeben» (Matth. 9, 6). Vgl.
auch Matth. 21, 23 f.

exousia ist dem Menschen Jesus natirlich so gegeben, wie gottliche Gewalt einem Geschopf
allein gegeben sein kann: selbstverstandlich nicht ohne daR dieses Geschépf darum betet, an
Gott glaubt, Gott gehorsam ist, gegeben als freie Gnade — aber indem diese Gnade ewig ist,
von Anfang an und dauernd gegeben: virtuell im Schépfungs- und HeilsratschluR Gottes vor
aller Welt, aktuell in der Fleischwerdung des Wortes: «Er ist ein Kindlein worden klein, der
alle Ding erhalt allein.» Indem er Stinden vergab, Wunder und Zeichen tat, hat Jesus von die-
ser Gewalt lange vor seiner Auferstehung wenigstens teilweise auch sichtbaren Gebrauch ge-
macht. Er hat sie nie nicht gehabt. Es bestand seine «EntéduRerung» (Phil. 2, 7) also doch nur
in der durch die Blindheit der Menschen bedingten Verborgenheit seiner Majestét. Eine
Machttat war gerade das, was er im Zustand der hdchsten Schwache getan hat: sein Kreuzes-
tod. Sa divinité se tenoit pour un peu de temps comme cachée c'est a dire elle ne demonstroit
point sa vertu (Calvin). In der Auferstehung aber offenbart sich Jesus seinen Jiingern als der,
der alle exousia hatte und hat und haben wird, nachdem das den Jiingern wie der Welt zuvor
verborgen gewesen war. VVon dieser Offenbarung des Auferstandenen redet Vers 18.

Vers 19 — 20 a.

Hier geht es um die entscheidende Aussage des Textes: um den durch seinen Vers 18 be-
schriebenen Charakter begriindeten Befehl und Auftrag des auferstandenen Jesus. «So gehet
nun hin und macht zu Jiingern ...»; Macht sie zu dem, was ihr selbst seid! Lalit sie da (bei
mir!) lernen, wo ihr selber gelernt habt! Ruft sie hinein in die Zwd6lfzahl des endzeitlichen Is-
rael! Lal3t sie teilnehmen an dessen Stellung und Funktion der Welt gegentber! Die Zwolf —
wir sahen schon: die biblische Arithmetik ist merkwirdig! — kénnen und sollen Unzéhlige
sein. Wie Jesus die ersten Junger zu Aposteln «machte» (Mark. 3, 14—15), so die Apostel
diese anderen zu apostolischen Christen. Es ist das Konigsamt des Messias, das hier auf die
ersten Jiinger als auf des «Konigs Aufgebot» tUbertragen wird.

Der umfassende Imperativ: «So geht nun hin!» beruht auf der Gewalt, die Jesus gegeben ist,
und darum seine Aussprache Vers 19 auf deren Bekanntmachung Vers 18: «Macht sie zu Jin-
gernl» Die Erinnerung an die «Aussendung» von Matth. 10 und die Parallele Mark. 16,15
(«Gehet hin in alle Welt und verkindiget das Evangelium!») haben das Besondere unseres
Textes weithin verdeckt. Es geht hier wie Matth. 10 um dieselbe Wirklichkeit, aber dort um
ihre implizite, verborgene, hier um ihre explizite, offenbare Gestalt: um die durch das Wort
Jesu vollzogene Begriindung der apostolischen (d. h. der das Wort der Apostel aufnehmen-
den, aber auch aktiv weitergebenden) Kirche. Joh. 20, 21: «Wie mich der Vater gesendet hat,
so sende ich euch.» Diese apostolische Gemeinde, die nicht fiir sich selber da ist, sondern «fir
Christus», an seiner Stelle (2. Kor. 5, 20), ist das entscheidende Faktum der jetzt angebroche-
nen Endzeit. Die Existenz dieser Gemeinde erschdpft sich nicht darin, dal3 das Evangelium
von den Aposteln verkindigt und von den anderen gehort wird, sondern sie geht darin weiter,
dal? diese anderen, die es gehort haben, ihrerseits «apostolisch» werden, indem das Evange-
lium auch von ihnen, den selber zu Jiingern Gewordenen, verkindigt wird. Darum jetzt nicht
nur kerdxate, sondern mathetedsate: Machet sie zu Jingern! Joh. 17, 20—21 durfte hier der
notwendige Kommentar sein: «Nicht fur diese allein aber, sondern auch fur die, welche durch
ihr Wort an mich glauben, bitte ich, daf3 sie alle eins seien, wie du, Vater, in mir bist und ich
in dir — dal} auch sie in uns eins seien, damit die Welt glaubt, da du mich gesandt hast und
sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast.»

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 6 17.02.2024



Und nun das groRe Problem unseres Textes:

«... alle Volker ...» panta ta éthne. Auf Grund dieser drei Worte ist diese Stelle der «Missions-
befehl» genannt worden. Was heif3t das: «alle Volker»?

Es heil3t einmal: Menschen aus allen VVolkern, welche eben damit, daf sie Jinger werden, be-
deutsam werden fur die Existenz ihrer VVolker, so daf? nun auch diese Volker als solche in den
Bereich des Apostolates und seiner Botschaft gerlickt werden und in der unter ihnen existie-
renden Gemeinde ihre geheime Mitte bekommen. Man beachte das doppelte autous in der
Fortsetzung, das nicht auf éthné gehen kann. Es handelt sich wirklich nicht darum, daf die
Volker als solche zu Jiingern gemacht werden sollen. Diese Auffassung hat einmal in der Mis-
sionstheorie gespukt: in tblem Zusammenhang mit Phantasien der Deutschen Christen! Sie ist
nichtig.

Und «alle Vélker» hei8t zum anderen: Menschen aus der Heidenwelt, aus den gojim. Israel ist
damit nicht ausgeschlossen, das Recht der Erstgeburt des Volkes Israel, seine dignitas
primogeniturae, wie Calvin es nannte, bleibt erhalten. Aber zu den heidnischen Vélkern und
Menschen sollen die Jinger nun hinausgehen. Denn gerade das Israel der Endzeit soll nun in
Erscheinung treten: das VVolk des am Ende der Zeiten erschienenen Messias. Dieses Volk ist
die Gemeinde der Endzeit. Sie ist die Gemeinde, die Versammlung aus Juden und Heiden. Die
bisher verschlossenen Turen und Fenster des Hauses Israel missen jetzt also aufgehen. Die
den Aposteln von Jesus befohlene und aufgetragene Sendung richtet sich jetzt also «an die Ju-
den zuerst und auch an die Griechen» (R6m. 1,16). Dementsprechend heif3t es Mark. 16,15:
«Gehet hin in alle Welt und verkiindigt das Evangelium aller Kreatur.» Matthdus hat das-
selbe, er hat es nur konkreter gesagt, indem er von «allen VVolkern» geredet hat. Diese Aussen-
dung bedeutet: Die Gemeinde Jesu wird in seiner Auferstehung offenbar gemacht als die uni-
versale Gemeinde: als das Israel der Endzeit, als das Israel, in dessen Lebenszusammenhang
auch die Erwéhlten unter den Heiden hineinzurufen sind. Sie war nie etwas anderes. Jesus hat
sie tatsachlich auch in seinem Leben vor seinem Tod nie anders begriindet, als er sie hier of-
fenbar macht: nicht als eine Sondergemeinschaft in Israel und also nicht als eine neue Gestalt
des bisherigen, des geschichtlichen Israel, sondern als das Israel der Endzeit, das als solches
die Bestimmung des geschichtlichen Israel erflllt, der «Bundesmittler fir das Menschenge-
schlecht», das «Licht der Volker» zu sein (Jes. 42,6; 49,8). Es ist wichtig, dies zu sehen.
Schon der Zusammenhang unseres Textes mit Vers 18 und dessen Parallelen macht ja jede
Beschrankung des Bereiches Jesu unmdglich. Wie hatte der, der alle Gewalt hat, jemals ein
frommes judisches Vereinlein griinden wollen kdnnen? Der Name des «Menschensohns» ist
der Name dessen, dem «die Volker aller Nationen und Zungen» dienen sollen (Dan. 7,14).
Der Acker, auf den der Menschensohn den guten Samen sat, ist darum der Kosmos (Matth.
13, 38). Das Wort vom Lésegeld fir viele anti polldn (Mark. 10,45) und das vom Vergiel3en
seines Blutes fur viele hypér poll6n bedeutet sicher eine Identifikation Jesu mit dem leidenden
Gottesknecht Jes. 53 (vgl. dort bes. Vers 11—12). Aber eben von diesem heif3t es ja: «Zu we-
nig ist es, dal? du mein Knecht sein solltest, nur um die Stamme Jakobs aufzurichten und die
Geretteten Israels zuriickzubringen; so will ich dich denn zum Lichte der Vélker machen, da
mein Heil reiche bis an das Ende der Erde» (Jes. 49, 6). Und: «Er wird emporsteigen, wird
hochragend und erhaben sein ... Er wird viele VVolker in Erstaunen versetzen, und Kénige wer-
den vor ihm ihren Mund verschlieBen» (Jes. 52, 13 f.). So werden seine Jiinger zum vornhe-
rein das «Salz der Erde», das «Licht der Welt» genannt (Matth. 5, 13—14). So hatte schon Jo-
hannes der Taufer ins Auge gefalt, daR Gott dem Abraham aus diesen Steinen Kinder erwe-
cken wird (Matth. 3, 9). So hatte Jesus selbst von den vielen gesprochen, die am Abend und
Morgen kommen werden, um mit den Patriarchen zu Tisch zu sitzen (Matth. 8,11). Und von
den Engeln, die der Menschensohn in seiner Parusie aussenden wird, seine Auserwéhlten zu
versammeln von den vier Winden her und von einem Ende des Himmels bis zum anderen

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 7 17.02.2024



(Matth. 24, 31, vgl. auch 25, 31 f.). Und von den Knechten, die ausgehen werden an die Stra-
Renkreuzungen, um einzuladen, so viele sie finden, Bose und Gute (Matth. 22, 9 f.). Und so-
gar direkt von dem Zeugnis, das seine Junger tatséchlich auch vor den Heiden ablegen werden
(Matth. 10, 18).

Jesus hat diesen universalen Charakter seiner Gemeinde zuvor relativ verborgen gehalten, wie
er auch den Besitz seiner Gewalt Vers 18, wie er auch seinen Messiasnamen Matth. 16, 20 re-
lativ verborgen gehalten hat. Warum das? Der Weg des bisherigen geschichtlichen Israel war
vor Jesu Tod noch nicht zu Ende gegangen, das Israel der Endzeit konnte noch nicht sichtbar
werden. Es war die Verwerfung des Messias noch nicht vollzogen, sein Leben noch nicht hin-
gegeben zum Losegeld fiir viele. Es war noch nicht alles bereit: der Tisch war noch nicht ge-
deckt; die Gaste, fir die er bestimmt war, konnten noch nicht eingeladen werden. Die Zube-
reitung Israels zur Erflllung seines endzeitlichen Berufs war noch nicht vollendet. Diesem
«noch nicht» entsprechend, wulite sich Jesus — vorlaufig— nur zu den verlorenen Schafen
aus dem Hause Israel gesendet: eine Regel, von der er, indem er sie aussprach, doch sofort
eine Ausnahme machte (Matth. 15, 24). In der merkwurdigen Stelle Mark. 4, 10—12 wird ja
eine noch strengere Regel sichtbar, laut derer er sich urspriinglich «noch nicht» einmal an das
ganze Volk Israel, sondern direkt und eigentlich nur an seine Jiinger gewendet hat. Diesem
«noch nicht» entsprechend, gebot er seinen Jungern — vorlaufig — nicht auf die Stral3e der
Heiden und nicht in die Stadt der Samariter zu gehen (Matth. 10, 5). Und dieses «noch nicht»
warf seine Schatten auch noch in der relativen Zurtickhaltung, in der die Urapostel in Jerusa-
lem bleiben, ihre Scheu vor der Beriihrung mit den Heiden erst Giberwinden muf3ten (Apg. 10)
und die Heidenmission schliel3lich dem Paulus zuwiesen (Gal. 2). Aber eben: wahrend dieses
« noch nicht» noch seine Schatten warf auch in der Zeit nach Ostern, war es faktisch schon
uberholt, war unterdessen die grofie Wende geschehen. Die «Ueberlieferung» Jesu an die Hei-
den, die in der zweiten und dritten Leidensweissagung angekiindigt wird, hatte stattgefunden
(Matth. 27, 2). Dieses Ereignis scheidet die Zeiten. Jetzt fangt die Endzeit Israels an. Jesu
AusstoBung durch die Juden wird das grolie Gnadenangebot an die Heiden. Die Geschichte
Israels ist in der Verwerfung und im Tod seines Messias zu ihrem Ende und Ziel gekommen,
die verborgene Kirche aus Juden und Heiden zur Offenbarung reif geworden. Diese tatsachli-
che Offenbarung des messianischen Israel geschieht jetzt in den Worten Vers 19. Was tut es
zur Sache, wenn ihre Ausfiihrung ihnen nicht einfach auf dem FuRe gefolgt zu sein scheint?
Indem die Zwdlfzahl des endzeitlichen Israel in der Person des Paulus auch auferlich wieder
vollkommen wird, wird die Tatigkeit dieser Zwolf genau an dem durch diese Offenbarung be-
zeichneten Punkt einsetzen: «Machet zu Jungern alle Volker!»

Dieses «alle VVolker» widerspricht der friiheren Theorie und Praxis Jesu darum nicht, weil ge-
rade jener Weg in der Enge Israels in die Weite der Volkerwelt fuhren, weil gerade der Weg
in diese Weite zundchst der Weg in jener Enge sein muf3te. «Das Heil kommt von den Juden»
(Joh. 4, 22). Dal} es von den Juden kommt, das ist die erste, enge, verborgene (in den EIf re-
prasentierte), dal es von den Juden kommt (zu den Heiden kommt!), das ist die zweite, weite,
offenbare (in den EIf plus Eins représentierte) Gestalt der endzeitlichen Gemeinde.

Und dal? die Urapostel sich in dieser Sache so verhalten hatten, als ob kein Missionsbefehl
vorliege (J. Weil3, Klostermann), ist darum eine schiefe Behauptung, weil schon die EIf als
solche, vom Auferstandenen gesehen und angeredet, die EIf plus Eins sind, die sich dem Mis-
sionsbefehl Jesu entsprechend verhalten werden. Die Kirche als Ganzes wird den Befehl und
Auftrag Jesu insofern ausfiihren, als sofort schon ihre zunéchst nur an Israel gerichtete Bot-
schaft von den Juden aus allen L&ndern in der Sprache dieser L&nder gehért (Apg. 2, 6 f.) und
dann, ausgerichtet von Paulus, dem Zwdélften, auch direkt zur Botschaft an die Heiden wird.

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 8 17.02.2024



Wir haben es also nicht nétig, zur Erklarung von Vers 19 die Hypothese einer «Ruckwartspro-
jektion vom Standpunkt der spateren Gemeinde» (Klostermann) heranzuziehen, das Wort fur
«unecht» zu erklaren und das innere Recht der Heidenmission auf den «iiberjiidischen Kern
des Evangeliums» zu begriinden, ihre magna charta in der «urchristlichen Missionsge-
schichte» zu suchen (J. Weil}). Das Wort ist als Offenbarung der verborgenen Wirklichkeit der
endzeitlichen Gemeinde geradezu echtestes Wort des auferstandenen Jesus: Rekapitulation
und Antizipation.

«... indem ihr sie lauft auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes ...»
Das «zu Jiingern machenx vollzieht sich laut den beiden Partizipien durch Taufen und durch
Lehren.

Taufen ist das priesterliche Amt der objektiven Einfuhrung anderer in den Bereich der Gottes-
herrschaft, primér das Amt des Christus selber. Hier aber tbertrégt er dieses Amt auf seine
ersten Jiinger, nachdem er sie — im Abendmahl — an der Frucht seines Opfertodes zum vo-
raus beteiligt und dann diesen erlitten hat.

Taufen auf einen Namen heifl3t im damaligen Judentum: jemanden einem Reinigungshad un-
terziechen mit der Intention, daf} diese Handlung das Dokument bilde fiir ctw’as, was ist und
werden soll, z. B. einen heidnischen Sklaven heim Eintritt in ein jludisches Haus zur Doku-
mentierung seines Sklavenstandes oder beim Austritt zur Dokumentierung seiner Befreiung.
Taufen auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes heif3t: Jemanden dem
Reinigungsbad unterziehen, durch das ihm und anderen dokumentiert wird, da er zu diesem
Gott gehort, dal? also Vater, Sohn und Heiliger Geist auch fir ihn das sind, was dieser Gottes-
name in sich schlief3t, und dal} er diese Zugehdrigkeit seinerseits zu bejahen und zu bestatigen
hat.

Man bemerke im einzelnen:

1. Wenn die Lesart von BD: baptisantes («nachdem ihr sie getauft habt») richtig ware, ware
der Vollzug der Taufe nur mitbefohlen als VVoraussetzung des zentral befohlenen Lehrens.

2. Eine liturgische Vorschrift betr. der bei der Taufe anzuwendenden Formel liegt in unserem
Text nicht vor (Zahn), so dal die Taufe «auf den Namen Jesu Christi» (Apg. 2,38 usw.) nicht
(so J. Weil}) gegen die «Echtheit» der Stelle sprechen kann.

3. Der Nachdruck liegt nicht auf dem Taufen an sich (solche Reinigungsbéader waren im da-
maligen Judentum als Initiationsdokumente in vielen Zusammenhéngen (blich), sondern da-
rauf, daB die Junger diese Taufe vollziehen sollen: ein heidnischer Mensch wird ein Junger,
indem ihm das, seine Zugehdrigkeit zu Vater, Sohn und Heiligem Geist, dokumentiert wird.

4. Die auliere Handlung der Taufe steht als signum pro re. Befohlen wird (synekdochisch, in-
dem die Dokumentation befohlen wird), die Herstellung des dokumentierten Tatbestandes:
jene heidnischen Menschen sollen durch die Junger in das Zugehdrigkeitsverhaltnis zu Vater,
Sohn und Heiligem Geist versetzt und dadurch selber zu Jingern gemacht werden. Was dieses
Verhéltnis sachlich bedeutet, ergibt sich aus Luk. 24,47: Ihnen soll im Namen Jesu «die Bulie
zur Vergebung der Siinden» verkiindigt werden. Sie werden Junger, indem sie von Gott be-
gnadigte und Gott dankbare Stinder und so der Scheidung von Gott entrissen werden.

In diesem Zusammenhang verstanden ist auch der «Taufbefehl», d. h. die Uebertragung der
messianischen Macht Jesu als Priester aller Menschen an seine Junger («Ich will dir die
Schlissel des Himmelreiches geben ...», Matth. 16,19), echtestes Wort des auferstandenen

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 9 17.02.2024



Jesus. Echt und bedeutsam ist dann auch dies, dal? es gerade hier (und im Neuen Testament in
dieser Einfachheit nur hier, vgl. 1. Kor. 12, 4—6; 2. Kor. 13,13; 2. Thess. 2,13 14; Eph. 4,4—
6; 1. Petr. 1, 2) zur Nennung des dreieinigen Cottes- namens kommt: im Augenblick der Of-
fenbarung der universalen Existenz der apostolischen Gemeinde der Endzeit.

«... und indem ihr sie lehret zu halten alles, was ich euch befohlen habe.» Das Taufen begrin-
det Existenz und Wesen, das Lehren den Weg und das Werk der kiinftigen Junger.

«Lehren», didaskein ist das Amt des Propheten und Lehrers in Verkindigung und Unterricht.
In dieses prophetische Amt Jesu sind die Apostel nun eingertickt. Ein Christ werden heif3t: an-
deren zum Christus werden durch die Teilnahme an seinem Konigtum, Priestertum und Pro-
phetentum. Die Apostel werden das jenseits der Krisis, ihres Verhaltens in der Passionszeit, in
der auch ihr Lehramt menschlich gesehen vollig unglaubwiirdig geworden war. Gerade ihr ei-
genes terein, Bewahren des ihnen von Jesus Befohlenen, hatte ja versagt. Nun wird ihnen —
ohne nach ihrer Bekehrung zu fragen! (vgl. aber Luk. 22, 32) — das freie unverdiente Ver-
trauen geschenkt, daf? sie jene heidnischen Menschen in diesem «Bewahren» unterrichten, sie
so zum Weg und Werk von Jungern an- leiten dirfen. heif3t: ein Gegebenes festhalten, bewah-
ren, bewachen, schitzen, unversehrt erhalten.)

«Alles, was ich euch befohlen habe.» Was hat ihnen Jesus befohlen? Ihm nachzufolgen, «um
mit ihm zu sein» (Mark. 3,14) und also in dem durch das nahe herbeigekommene Reich Got-
tes abgesteckten Raum und in der daselbst gultigen Lebensordnung zu existieren, und das al-
les nicht als Selbstzweck — um ihrer persénlichen Moral und Seligkeit willen oder zur He-
bung des gesellschaftlichen Wohls — sondern um damit die ihnen als seinen Herolden und
Aposteln gegebene Dienstordnung innezuhalten. Eben unter diese Dienstordnung, mit der die
Existenz der Gemeinde steht und fallt, kommen eo ipso auch alle «Getauften» zu stehen. Eben
zu ihrer Innehaltung und so zur Bejahung und Bestétigung ihrer Zugehdérigkeit zum Vater,
zum Sohn und zum Heiligen Geist mussen also auch sie aufgerufen, in ihr missen auch sic
unterrichtet werden, damit auch ihr Tun und Werk das von Jingern werde, damit in der Welt
Gemeinde existieren kdnne. Sie existiert da und nur da, wo das von Jesus Befohlene «festge-
halten» wird. Und diese Unterrichtung der durch ihre Taufe in die Zugehérigkeit zum dreiei-
nigen Gott versetzten Heiden ist die Aufgabe der Apostel. Ihnen als den Zeugen seines Lebens
und seiner Auferstehung ist sie fir alle Zeiten und Rdume gegeben, allen anderen nur aus
zweiter, d. h. aus ihrer Hand. Sie und nur sie haben in der Gemeinde zu lehren. Denn ein an-
deres Objekt des terein als das von Jesus ihnen befohlene kommt in der Gemeinde nicht in
Frage. Von dem ihnen Befohlenen aber nicht weniger als alles, der ganze Umfang jener
Dienstordnung. Dies ist die neutestamentliche Begriindung des Schriftprinzips, mit dem wir
der rdmischen Kirche den Ricken zu kehren haben. Alles Unterrichten in der Kirche wird im-
mer nur in einer Wiederholung des apostolischen Unterrichtens bestehen kdnnen.

Noch erhebt sich im Blick auf die Verse 19—20 a eine Frage. Wo bleibt hier der Matth. 10,8
f. ausdriicklich formulierte Auftrag, Kranke zu heilen, Tote zu erwecken, Aussétzige zu reini-
gen, Damonen auszutreiben? Dal? die entsprechenden «Gaben» der spateren Gemeinde, ohne
allgemein zu sein, nicht fehlten, wissen wir aus der Apostelgeschichte und manchen Briefstel-
len. Aber dieser Teil de« Auftrags: Zeichen zu tun, ist mit der Auferstehung Christi als dem
Zeichen aller Zeichen in der Tat erfllt und hinfallig geworden. Entsprechendes kann wieder
Ereignis werden. Es kann aber nicht als Wesensmerkmal der Gemeinde der Endzeit postuliert
werden. Sie ist von ihrer Vergangenheit (vierzig Tage) wie von ihrer Zukunft (Wiederkunft)
her umgeben von dem einen «Zeichen des Menschensohnes». Dal3 das Vermdgen, jene beson-
deren «begleitenden» Zeichen zu tun, Mark. 16, 17 f. fir den Glauben sozusagen obligatorisch
erklart wird, spricht auch fir die Nichtkanonizitét dieses Textes. Die Aufgabe der Apostel und
damit auch die der apostolischen Gemeinde besteht im Taufen und Lehren im Lichte dieses

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 10 17.02.2024



Zeichens: im Lichte des Ostertages und eben von daher auch im Lichte ihrer «im Himmel auf-
bewahrten Hoffnung» (Kol. 1, 5).

Vers 20 b.

«Und siehe, ich bin bei euch ...» Die Gemeinde der angebrochenen und nun in ihrem Anbruch
offenbarten und erkannten Endzeit ist nicht allein, nicht sich selbst iberlassen. IThrem Begriin-
der ist nicht umsonst alle Gewalt im Himmel und auf Erden gegeben (Vers 18). «Wo zwei
oder drei unter euch versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen»
(Matth. 18, 20). Hinter den Jesu Befehl und Auftrag ausfuhrenden Aposteln steht er selber:
seine Autoritat und Garantie. «Wer euch hort, der hort mich» (Luk. 10,16). «Wer sich zu mir
bekennt vor den Menschen, zu dem werde auch ich mich bekennen vor meinem Vater im
Himmel» (Matth. 10, 32). Ergo nunquam plane exspirabit ecclesia christiana (Bengel). Eben
darum kann die christliche Kirche aber auch nie in eigener Vollmacht und Sache reden und
handeln wollen. Die ganze zutiefst tiberhebliche, selbststichtige Idee der rdmischen Kirche ist
hier an der Wurzel angegriffen.

«Ich bin bei euch», nach Gen. 28, 15; Richt. 6,12; Hagg. 1, 13 die Formel fur die unmittelbare
Gottesgegenwart. Indem Jesus sie braucht, sagt er noch einmal, wer er ist. Ich bin bei euch.
Das heift nicht: ich werde immer so bei euch sein wie jetzt. Diese vierzig Tage sind einmalig
und nur mit der Wiederkunft selbst, die — recht verstanden — auch schon mit ihnen anhebt,
zu vergleichen. Aber die zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft liegende Zwischenzeit ist
fir die Gemeinde darum keine «herrenlose» Zeit. Und weil die Gemeinde in der Welt ist, da-
rum ist sie es auch fir die Welt nicht! Diese kann darum auch von der Gemeinde aus nie als
«herrenlos», als bloR neutral oder als feindlich betrachtet werden. Tut die Gemeinde das, so
hat sie auch das «bei euch» nicht realisiert!

«Ich bin bei euch», ndmlich: als der in der Erinnerung seines Lebens, Sterbens und Auferste-
hens konkret je heute redende und wirkende, als der im Heiligen Geist durch sein Wort jede
Gegenwart erfullende und beherrschende, als der mit jeder Zukunft Kommende, vor der Tar
Stehende und Anklopfende. Immer wieder in dieser meiner Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft werde ich bei euch sein.

Das ist die Uber die vierzig Tage hinausgreifende Verheillung des Auferstandenen, die Le-
bensbasis fiir den ganzen weiteren Ablauf der Endzeit. Indem die Apostel diese Verheiung
empfangen und ergreifen, auf diese Basis sich stellen, sind sie der Felsen, auf den Jesus seine
Gemeinde erbaut, starker als die Pforten des Hades.

«... alle Tage bis zur Vollendung der Zeit»: Man muf3 mit drei verschiedenen «Zeiten» rech-
nen: 1. von der Schdpfung bis zur Erscheinung Christi: die vergehende und in und mit der Er-
scheinung Christi tatsachlich vergangene Zeit, 2. von der Erscheinung Christi bis zur Vollen-
dung seiner Wiederkunft: die in seiner Auferstehung offenbarte Endzeit, 3. von seiner vollen-
deten Wiederkunft ab in Ewigkeit: die in Gottes eigener Zeit aufgehobene Geschopfzeit. «Bis
zur Vollendung der (n&mlich dieser) Zeit» wird also heil3en: bis die mit der Erscheinung Jesu
angebrochene Endzeit abgelaufen, das All Gott unterworfen, das besondere Reich Jesu Christi
zu seinem Ziel gekommen, Gott alles in allen ist (1. Kor. 15, 27 f.). Alle Tage dieser «letzten»
Zeit sind auf Grund der Gegenwart Jesu die Tage der Giltigkeit des in unserem Text verzeich-
neten Missions- und Taufbefehls des Auferstandenen.

Barth - Auslegung von Matthéus 28,16-20 11 17.02.2024



