Erinnerung und Ethik
By Elie Wiesel

Kanzler, Vorsitzender des Kuratoriums, Mitglieder der angesehenen Fakultat, Familien,
Eltern, Grol3eltern und Freunde, und vor allem nattrlich die Abschlussklasse:

Ich gratuliere Ihnen zusammen mit meinen anderen Kollegen, die den Ehrentitel erhalten
haben. Was Sie hier gelernt haben, sollte nicht nur in der Erinnerung bleiben, sondern Sie
mussen die Tore Ihres eigenen Geddchtnisses 6ffnen und versuchen, etwas aus dem Gelernten
zu machen.

Ich spreche zu lhnen naturlich nicht nur als Lehrer, sondern auch als Zeuge. Und deshalb
muss ich mich vielleicht definieren. Sie sollten wissen, dass ich Jude bin. Vielleicht wissen
Sie es nicht. Aber was bedeutet es fir mich, Jude zu sein? Es ist nicht exklusiv — es ist eine
Offnung. Es ist wirklich so, wie wenn der Dirigent hier sein Orchester dirigiert; er bietet der
Person an, zu singen oder eine bestimmte Rolle zu spielen, eine bestimmte Melodie. Und ich
biete Thnen mein Gedachtnis an. lhr solltet etwas lber das wissen, was da ist, im Inneren.

Aber was ich sage, dass ein Jude, je judischer er oder sie ist, und je universeller die Botschaft
ist, ich sage, dass jeder andere das Gleiche sagen konnte, ob als Protestant, Unitarier,
Katholik, Buddhist oder sogar Agnostiker. Wir mussen sein, bevor wir geben. Wir mussen die
Identitat, die innere Identitét, die wir haben und die uns zu dem macht, was wir sind,
abschirmen und schitzen.

Jetzt geht es um das Thema Gedé&chtnis. In der Bibel heift es ,,Erinnere dich, vergiss nicht*.
Und wenn man den Text studiert, merkt man, dass da etwas nicht stimmt. Es reicht zu sagen:
,.Erinnere dich*. Oder es reicht zu sagen: ,,vergiss nicht“. Warum die Wiederholung? Es
konnte heillen: ,,Erinnere dich, nicht zu vergessen.* Es kénnte auch hei3en: ,,Vergiss nicht,
dich zu erinnern.* Ich sage das, weil ich weil3, dass dies eine sehr groRe Universitét ist. Ich
war schon hier, bevor Sie geboren wurden, die meisten von Ihnen. Ich war vor 35 Jahren oder
so hier. Und in aller Bescheidenheit stelle ich fest, dass die Verantwortlichen dieser
Universitat 35 Jahre gebraucht haben, um mich wieder einzuladen.

Nun zu einer Geschichte. Ein Mann verirrt sich im Wald. Er versucht, den Ausgang zu finden,
und scheitert. Es dauert Stunden, Tag und Nacht, und er ist immer noch im Wald verirrt. Am
dritten Tag bemerkt er, dass jemand anderes im Wald ist. Er rennt zu ihm und sagt: ,,Ah! Ich
bin so froh, dich zu treffen. Zeig mir den Weg hinaus.* Und er sagte: ,,Ich bin wie du — ich
habe mich im Wald verirrt. Aber eines kann ich dir sagen: Siehst du den Weg dort? Geh nicht
dorthin. Ich komme gerade von dort.*

Ich gehdre zu einer Generation, die Ihnen das sagt. Wo Sie jetzt Ihr Leben beginnen kénnen,
und Sie haben natirlich viele Stra3en, Stadte, vielleicht neue Universitaten betreten, und
denken Sie daran, es gibt etwas, das Sie sich merken mussen: Geht nicht dorthin, wo ich
herkomme.

Das 20. Jahrhundert war eines der schlimmsten Jahrhunderte in der Geschichte der
Menschheit. Warum? Weil es von zwei Fanatismen beherrscht wurde. Politischer Fanatismus:
Hauptstadt Moskau. Rassistischer Fanatismus: Hauptstadt Berlin. Und deshalb hat dieses
Jahrhundert mehr Todesopfer gefordert als je zuvor.

Was wissen wir jetzt? Ein neuer Trend ist im Anmarsch, und der Name ist Fanatismus. Wir

Wiesel - Erinnerung und Ethik 1 05.01.2024



mussen alles in unserer Macht Stehende tun, um erstens zu entlarven. Zweitens, um ihn
anzuprangern. Und nattrlich miissen wir uns dem Fanatismus entgegenstellen, wo immer er
auftritt. Was ist Fanatismus? Perversion. Man kann eine schone Idee nehmen — wie die
Religion im Mittelalter —, aber der Fanatismus kann sie in etwas Anti-menschliches
verwandeln, weil eine Gruppe von Menschen entscheidet, dass sie weil3, wer des Lebens, wer
der Erlésung wirdig ist.

Und heute hat der Fanatismus einen noch tieferen Punkt in seiner Entwicklung erreicht: den
Fanatiker, der zum Selbstmordmaorder wird. Das ist eine Art Atombombe. Ein
Selbstmordmarder, der sich selbst, und in manchen Féllen auch sich selbst, zur Waffe macht!
Sie wollen nicht einfach nur sterben. Dafur kdnnten sie einfach ins Meer springen. Sie wollen
vor allem unschuldige Menschen toten, auch Kinder, und deshalb ist das eine Option, der man
in seinem eigenen Leben widerstehen muss.

Was haben wir noch gelernt? Dass wir nicht allein auf dieser Welt sind. Gott allein ist allein.
Wir Menschen sind es nicht. Wir sind hier, um mit anderen zusammen zu sein, und ich
bestehe auf den anderen — was bedeutet, dass mancherorts, in manchen Gruppen, der andere
verdachtig ist. Das stimmt nicht. Ich sehe die Andersartigkeit des Anderen, die mich
anspricht. In der Tat ist es die Andersartigkeit des Anderen, die mich zu dem macht, was ich
bin. Ich kann immer vom Anderen lernen. Und der andere ist fir mich kein Feind, sondern ein
Geféhrte, ein Verbindeter und natrlich, in manchen Féllen der Gnade, ein Freund. Der
andere darf also niemals abgelehnt und schon gar nicht gedemutigt werden.

Was noch? Ich zitiere aus der Bibel, fahre ich fort, denn schlie3lich ist das mein Studium —
das ist meine Erziehung. Das groRte Gebot in der Bibel sind fur mich nicht die Zehn Gebote.
Erstens ist es zu schwierig, sie zu befolgen. Zweitens tun wir alle so, als wiirden wir sie
einhalten. Mein Gebot lautet: ,,Du sollst nicht tatenlos zusehen.* Das heif3t, wenn du Zeuge
einer Ungerechtigkeit wirst, darfst du nicht tatenlos zusehen. Wenn du horst, dass eine Person
oder eine Gruppe verfolgt wird, dann sieh nicht tatenlos zu. Wenn in der Gemeinschaft um
dich herum — oder in weiter Ferne — etwas schief lauft, darfst du nicht tatenlos zusehen. Du
musst eingreifen. Du musst dich einmischen. Und das ist eigentlich das Motto der
Menschenrechte. Die Menschenrechte sind heute zu einer Art sdkularer Religion geworden.
Und ich begriRe das — ich bin ein Teil davon. Und deshalb versuche ich, tiberall dort, wo
etwas passiert, als Zeuge dabei zu sein.

Einer meiner letzten dramatischen Besuche war in Bosnien. Ich wurde von Prasident Clinton
als Gesandter des Prasidenten dorthin geschickt. Und ich fuhr dorthin, an diese Orte in
Bosnien, um mit den Opfern zu sprechen. Mein Interesse gilt den Opfern. Und ich ging
buchstéblich von Person zu Person, von Familie zu Familie, von Baracke zu Baracke, von
Zelt zu Zelt und bat sie, mir ihre Geschichte zu erz&hlen. Und immer begannen sie, aber sie
horten mittendrin auf. Nicht eine der Personen, die ich interviewt oder verhort habe, hat ihre
Geschichte beendet. Meistens ging es um Vergewaltigung in der Familie und um Mord, sie
wurden gefoltert, gedemtigt — niemand hat die Geschichte zu Ende erzahlt! Denn sie brachen
alle in Tranen aus.

Und dann wurde mir Klar. Vielleicht ist das meine Aufgabe als Lehrerin, als Zeugin: die
Geschichte fur sie zu Ende zu erzahlen. Denn sie weinten und weinten und weinten. Und ich
fuhlte mich wie der Prophet Elia, als ich mich allein hinsetzte, um zu tun, was ich tun musste.
Ich sagte, ich werde ihre Tranen auffangen und sie in Geschichten verwandeln.

Jetzt wissen Sie schon etwas, was ich nicht wusste, bevor ich hierher kam. Diese Universitat
ist nicht nur wegen ihrer groRartigen Fakultat und ihrer wunderbaren Studenten grofRartig,

Wiesel - Erinnerung und Ethik 2 05.01.2024



sondern auch, weil sie eine Tradition hat. Der Festredner sollte nur 15 Minuten lang sprechen.
Ich bin mir sicher, dass sie es gut gemeint haben, denn sie hatten Mitleid mit Ihnen, liebe
Absolventen. Sie warten hier geduldig auf den Moment, in dem der Kanzler kommt und lhnen
den Abschluss uberreicht. Warum sollte ich Sie also der Folter aussetzen, der Folter des
Wartens?

Ich méchte, dass Sie wissen, dass ich trotz allem, was ich im Leben durchgemacht habe,
immer noch an die Menschheit glaube. Ich glaube immer noch an die Menschheit. Ich glaube
an die Sprache, obwohl die Sprache vom Feind pervertiert wurde. Ich glaube an Gott, auch
wenn ich oft mit ihm streite. Ich weil3 nicht, ob er sich dartiber aufregt oder nicht, aber ich tue
es. Und warum? Weil ich die Kette, die mich mit meinen Eltern und GroReltern und ihren und
ihren und ihren verbindet, nicht unterbrechen will.

Aulerdem glaube ich, dass der Mensch — jeder Mensch, egal welcher Gemeinschaft, welcher
Herkunft, welcher Hautfarbe — ein ewiges Wesen ist. Jedes menschliche Wesen ist eine
Herausforderung. Jeder Mensch ist es wert, dass ich ihm gelegentlich meine Aufmerksamkeit
und meine Liebe schenke. Und deshalb sage ich es euch: Wenn ihr jetzt in eine Welt geht, die
gehetzt ist, besessen von so viel Gewalt, oft so viel Verzweiflung — wenn ihr diese Welt
betretet und ihr sagt, die Welt ist heute nicht gut, gut! Korrigiert sie! Das ist es, was ihr hier
vier Jahre lang von euren groRen Lehrern gelernt habt. Geht dorthin und sagt ihnen, woran ihr
euch erinnert. Sagt ihnen, dass der Adel des Menschen nicht geleugnet werden kann.

Ich bin sicher, Sie haben franzésische Literatur gelernt. Ich bin sicher, Sie haben von Albert
Camus, dem groRen Philosophen und Romancier, gehort. In seinem beriihmten Roman ,, Die
Pest* sieht Dr. Rieux, die Hauptfigur des Romans, am Ende eine verwustete Stadt, Tausende
und Abertausende von Pestopfern. Und dieser Arzt sagt am Ende: Es ist wahr, all das ist wahr.

Aber dennoch glaube ich, sagte er, dass es in jedem Menschen mehr zu feiern als zu
verunglimpfen gibt. Ich wiederhole: In jedem Menschen steckt mehr zum Feiern als zum
Verunglimpfen.

Lasst uns feiern. Ich danke Ihnen.

Rede zur Abschlussfeier (commencement address) 2011 an der Washington University in St.
Louis.

Wiesel - Erinnerung und Ethik 3 05.01.2024



