
Wiesel - Erinnerung und Ethik 1 05.01.2024 

Erinnerung und Ethik 

By Elie Wiesel 

Kanzler, Vorsitzender des Kuratoriums, Mitglieder der angesehenen Fakultät, Familien, 

Eltern, Großeltern und Freunde, und vor allem natürlich die Abschlussklasse: 

Ich gratuliere Ihnen zusammen mit meinen anderen Kollegen, die den Ehrentitel erhalten 

haben. Was Sie hier gelernt haben, sollte nicht nur in der Erinnerung bleiben, sondern Sie 

müssen die Tore Ihres eigenen Gedächtnisses öffnen und versuchen, etwas aus dem Gelernten 

zu machen. 

Ich spreche zu Ihnen natürlich nicht nur als Lehrer, sondern auch als Zeuge. Und deshalb 

muss ich mich vielleicht definieren. Sie sollten wissen, dass ich Jude bin. Vielleicht wissen 

Sie es nicht. Aber was bedeutet es für mich, Jude zu sein? Es ist nicht exklusiv – es ist eine 

Öffnung. Es ist wirklich so, wie wenn der Dirigent hier sein Orchester dirigiert; er bietet der 

Person an, zu singen oder eine bestimmte Rolle zu spielen, eine bestimmte Melodie. Und ich 

biete Ihnen mein Gedächtnis an. Ihr solltet etwas über das wissen, was da ist, im Inneren. 

Aber was ich sage, dass ein Jude, je jüdischer er oder sie ist, und je universeller die Botschaft 

ist, ich sage, dass jeder andere das Gleiche sagen könnte, ob als Protestant, Unitarier, 

Katholik, Buddhist oder sogar Agnostiker. Wir müssen sein, bevor wir geben. Wir müssen die 

Identität, die innere Identität, die wir haben und die uns zu dem macht, was wir sind, 

abschirmen und schützen. 

Jetzt geht es um das Thema Gedächtnis. In der Bibel heißt es „Erinnere dich, vergiss nicht“. 

Und wenn man den Text studiert, merkt man, dass da etwas nicht stimmt. Es reicht zu sagen: 

„Erinnere dich“. Oder es reicht zu sagen: „vergiss nicht“. Warum die Wiederholung? Es 

könnte heißen: „Erinnere dich, nicht zu vergessen.“ Es könnte auch heißen: „Vergiss nicht, 

dich zu erinnern.“ Ich sage das, weil ich weiß, dass dies eine sehr große Universität ist. Ich 

war schon hier, bevor Sie geboren wurden, die meisten von Ihnen. Ich war vor 35 Jahren oder 

so hier. Und in aller Bescheidenheit stelle ich fest, dass die Verantwortlichen dieser 

Universität 35 Jahre gebraucht haben, um mich wieder einzuladen. 

Nun zu einer Geschichte. Ein Mann verirrt sich im Wald. Er versucht, den Ausgang zu finden, 

und scheitert. Es dauert Stunden, Tag und Nacht, und er ist immer noch im Wald verirrt. Am 

dritten Tag bemerkt er, dass jemand anderes im Wald ist. Er rennt zu ihm und sagt: „Ah! Ich 

bin so froh, dich zu treffen. Zeig mir den Weg hinaus.“ Und er sagte: „Ich bin wie du – ich 

habe mich im Wald verirrt. Aber eines kann ich dir sagen: Siehst du den Weg dort? Geh nicht 

dorthin. Ich komme gerade von dort.“ 

Ich gehöre zu einer Generation, die Ihnen das sagt. Wo Sie jetzt Ihr Leben beginnen können, 

und Sie haben natürlich viele Straßen, Städte, vielleicht neue Universitäten betreten, und 

denken Sie daran, es gibt etwas, das Sie sich merken müssen: Geht nicht dorthin, wo ich 

herkomme. 

Das 20. Jahrhundert war eines der schlimmsten Jahrhunderte in der Geschichte der 

Menschheit. Warum? Weil es von zwei Fanatismen beherrscht wurde. Politischer Fanatismus: 

Hauptstadt Moskau. Rassistischer Fanatismus: Hauptstadt Berlin. Und deshalb hat dieses 

Jahrhundert mehr Todesopfer gefordert als je zuvor. 

Was wissen wir jetzt? Ein neuer Trend ist im Anmarsch, und der Name ist Fanatismus. Wir 



Wiesel - Erinnerung und Ethik 2 05.01.2024 

müssen alles in unserer Macht Stehende tun, um erstens zu entlarven. Zweitens, um ihn 

anzuprangern. Und natürlich müssen wir uns dem Fanatismus entgegenstellen, wo immer er 

auftritt. Was ist Fanatismus? Perversion. Man kann eine schöne Idee nehmen – wie die 

Religion im Mittelalter –, aber der Fanatismus kann sie in etwas Anti-menschliches 

verwandeln, weil eine Gruppe von Menschen entscheidet, dass sie weiß, wer des Lebens, wer 

der Erlösung würdig ist. 

Und heute hat der Fanatismus einen noch tieferen Punkt in seiner Entwicklung erreicht: den 

Fanatiker, der zum Selbstmordmörder wird. Das ist eine Art Atombombe. Ein 

Selbstmordmörder, der sich selbst, und in manchen Fällen auch sich selbst, zur Waffe macht! 

Sie wollen nicht einfach nur sterben. Dafür könnten sie einfach ins Meer springen. Sie wollen 

vor allem unschuldige Menschen töten, auch Kinder, und deshalb ist das eine Option, der man 

in seinem eigenen Leben widerstehen muss. 

Was haben wir noch gelernt? Dass wir nicht allein auf dieser Welt sind. Gott allein ist allein. 

Wir Menschen sind es nicht. Wir sind hier, um mit anderen zusammen zu sein, und ich 

bestehe auf den anderen – was bedeutet, dass mancherorts, in manchen Gruppen, der andere 

verdächtig ist. Das stimmt nicht. Ich sehe die Andersartigkeit des Anderen, die mich 

anspricht. In der Tat ist es die Andersartigkeit des Anderen, die mich zu dem macht, was ich 

bin. Ich kann immer vom Anderen lernen. Und der andere ist für mich kein Feind, sondern ein 

Gefährte, ein Verbündeter und natürlich, in manchen Fällen der Gnade, ein Freund. Der 

andere darf also niemals abgelehnt und schon gar nicht gedemütigt werden. 

Was noch? Ich zitiere aus der Bibel, fahre ich fort, denn schließlich ist das mein Studium – 

das ist meine Erziehung. Das größte Gebot in der Bibel sind für mich nicht die Zehn Gebote. 

Erstens ist es zu schwierig, sie zu befolgen. Zweitens tun wir alle so, als würden wir sie 

einhalten. Mein Gebot lautet: „Du sollst nicht tatenlos zusehen.“ Das heißt, wenn du Zeuge 

einer Ungerechtigkeit wirst, darfst du nicht tatenlos zusehen. Wenn du hörst, dass eine Person 

oder eine Gruppe verfolgt wird, dann sieh nicht tatenlos zu. Wenn in der Gemeinschaft um 

dich herum – oder in weiter Ferne – etwas schief läuft, darfst du nicht tatenlos zusehen. Du 

musst eingreifen. Du musst dich einmischen. Und das ist eigentlich das Motto der 

Menschenrechte. Die Menschenrechte sind heute zu einer Art säkularer Religion geworden. 

Und ich begrüße das – ich bin ein Teil davon. Und deshalb versuche ich, überall dort, wo 

etwas passiert, als Zeuge dabei zu sein. 

Einer meiner letzten dramatischen Besuche war in Bosnien. Ich wurde von Präsident Clinton 

als Gesandter des Präsidenten dorthin geschickt. Und ich fuhr dorthin, an diese Orte in 

Bosnien, um mit den Opfern zu sprechen. Mein Interesse gilt den Opfern. Und ich ging 

buchstäblich von Person zu Person, von Familie zu Familie, von Baracke zu Baracke, von 

Zelt zu Zelt und bat sie, mir ihre Geschichte zu erzählen. Und immer begannen sie, aber sie 

hörten mittendrin auf. Nicht eine der Personen, die ich interviewt oder verhört habe, hat ihre 

Geschichte beendet. Meistens ging es um Vergewaltigung in der Familie und um Mord, sie 

wurden gefoltert, gedemütigt – niemand hat die Geschichte zu Ende erzählt! Denn sie brachen 

alle in Tränen aus. 

Und dann wurde mir klar. Vielleicht ist das meine Aufgabe als Lehrerin, als Zeugin: die 

Geschichte für sie zu Ende zu erzählen. Denn sie weinten und weinten und weinten. Und ich 

fühlte mich wie der Prophet Elia, als ich mich allein hinsetzte, um zu tun, was ich tun musste. 

Ich sagte, ich werde ihre Tränen auffangen und sie in Geschichten verwandeln. 

Jetzt wissen Sie schon etwas, was ich nicht wusste, bevor ich hierher kam. Diese Universität 

ist nicht nur wegen ihrer großartigen Fakultät und ihrer wunderbaren Studenten großartig, 



Wiesel - Erinnerung und Ethik 3 05.01.2024 

sondern auch, weil sie eine Tradition hat. Der Festredner sollte nur 15 Minuten lang sprechen. 

Ich bin mir sicher, dass sie es gut gemeint haben, denn sie hatten Mitleid mit Ihnen, liebe 

Absolventen. Sie warten hier geduldig auf den Moment, in dem der Kanzler kommt und Ihnen 

den Abschluss überreicht. Warum sollte ich Sie also der Folter aussetzen, der Folter des 

Wartens? 

Ich möchte, dass Sie wissen, dass ich trotz allem, was ich im Leben durchgemacht habe, 

immer noch an die Menschheit glaube. Ich glaube immer noch an die Menschheit. Ich glaube 

an die Sprache, obwohl die Sprache vom Feind pervertiert wurde. Ich glaube an Gott, auch 

wenn ich oft mit ihm streite. Ich weiß nicht, ob er sich darüber aufregt oder nicht, aber ich tue 

es. Und warum? Weil ich die Kette, die mich mit meinen Eltern und Großeltern und ihren und 

ihren und ihren verbindet, nicht unterbrechen will. 

Außerdem glaube ich, dass der Mensch – jeder Mensch, egal welcher Gemeinschaft, welcher 

Herkunft, welcher Hautfarbe – ein ewiges Wesen ist. Jedes menschliche Wesen ist eine 

Herausforderung. Jeder Mensch ist es wert, dass ich ihm gelegentlich meine Aufmerksamkeit 

und meine Liebe schenke. Und deshalb sage ich es euch: Wenn ihr jetzt in eine Welt geht, die 

gehetzt ist, besessen von so viel Gewalt, oft so viel Verzweiflung – wenn ihr diese Welt 

betretet und ihr sagt, die Welt ist heute nicht gut, gut! Korrigiert sie! Das ist es, was ihr hier 

vier Jahre lang von euren großen Lehrern gelernt habt. Geht dorthin und sagt ihnen, woran ihr 

euch erinnert. Sagt ihnen, dass der Adel des Menschen nicht geleugnet werden kann. 

Ich bin sicher, Sie haben französische Literatur gelernt. Ich bin sicher, Sie haben von Albert 

Camus, dem großen Philosophen und Romancier, gehört. In seinem berühmten Roman „Die 

Pest“ sieht Dr. Rieux, die Hauptfigur des Romans, am Ende eine verwüstete Stadt, Tausende 

und Abertausende von Pestopfern. Und dieser Arzt sagt am Ende: Es ist wahr, all das ist wahr. 

Aber dennoch glaube ich, sagte er, dass es in jedem Menschen mehr zu feiern als zu 

verunglimpfen gibt. Ich wiederhole: In jedem Menschen steckt mehr zum Feiern als zum 

Verunglimpfen. 

Lasst uns feiern. Ich danke Ihnen. 

Rede zur Abschlussfeier (commencement address) 2011 an der Washington University in St. 

Louis. 


