Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
Von Elie Wiesel

Dies ist eine verwirrende Geschichte, in der die Angst dominiert. Die Angst und der Glaube.
Angst und Herausforderung. Angst und Lachen.

Sie war erschreckend, wurde aber zur Quelle des Trostes fur all jene, die sie annahmen und,
indem sie sie weitergaben, in ihre eigene Erfahrung einfiigten.

Es ist eine Geschichte, die das judische Schicksal in seiner Gesamtheit enthélt, so wie die
Flamme im Funken enthalten ist, der sie entfacht hat. Man findet darin alle grof3en Themen,
alle Leidenschaften, alle Obsessionen des Abenteuers Judentum: die Angst des Menschen vor
Gott, seine Suche nach Reinheit und Bedeutung, seine Zerrissenheit zwischen absolutem
Glauben und absoluter Gerechtigkeit, zwischen dem Bediirfnis, Gott zu gehorchen, und dem
Bedurfnis, ihm nicht zu gehorchen, dem Durst nach Freiheit und dem Durst nach Opfer, dem
Wunsch, die Hoffnung oder die Verzweiflung durch Wort und Schweigen, dasselbe Wort und
dasselbe Schweigen zu rechtfertigen. Alles ist da.

Die Form der Erzahlung selbst, die im Buch der Biicher unubertroffen ist, streng und kraft-
voll, raubt einem den Atem. Jedes Wort hallt unendlich wider, beschwort Konflikte und Dra-
men herauf, enthiillt eine ganze Atmosphdre, baut auf einem Vorher auf und geht in ein Nach-
her Gber, gipfelt in einer dramatischen Wendung, die den Figuren eine andere menschliche
Tiefe und eine andere Dimension verleiht. Die Situation ist mit metaphysischen Implikationen
behaftet, bleibt aber auf Schritt und Tritt real und von brennender Schwere.

Diese uralte Geschichte ist immer noch unsere und wird es auf intimste Weise bleiben. Jeder
von uns ist dazu berufen, eine Rolle darin zu spielen. Welche ist das? Sind wir Abraham oder
Isaak? Wir sind Jakob, das heif3t Israel. Und Israel beginnt mit Abraham.

Lassen Sie uns den Text noch einmal lesen.

Es war einmal ein ungewdhnlicher Mann namens Abraham, der alle Gaben, alle Tugenden be-
sal und alle Gnaden verdiente: der Bote Gottes unter Menschen, die zu eitel und zu blind wa-
ren, um seine Herrlichkeit zu erkennen. Die Tradition erhebt ihn tGiber Moses — dessen Gesetz
er befolgte — und sogar Giber Adam — dessen Fehler er korrigierte.

Abraham: Der erste Feind des Gotzendienstes. Der erste zornige junge Mann. Der erste Re-
bell, der sich gegen das ,,System*, die Gesellschaft und die Autoritat auflehnte. Der erste, der
offizielle Tabus entmystifizierte und rituelle Verbote aufhob. Der erste, der die Zivilisation
ablehnte, um eine Minderheit der Einen zu bilden. Der erste Glaubige. Allein gegen alle er-
klart er sich fur frei. Allein gegen alle trotzt er dem Feuer und der Menge und behauptet, dass
Gott einer ist und dort anwesend ist, wo man ihn anruft, dass das Geheimnis des Himmels mit
dem des Menschen zusammenfallt.

Und doch. Trotz seines volligen Glaubens an Gott und seine Gerechtigkeit und auch an seine
Gute zogert er keinen Augenblick, diese in Frage zu stellen, um zwei bereits dem Untergang
geweihte Stadte zu retten: Wie kannst du, gerechter Gott, wahrer Gott, barmherziger Gott,
eine Ungerechtigkeit begehen? Er ist der Erste, der es wagt, dies zu sagen. Und Gott hort ihm
zu und antwortet ihm. Denn im Gegensatz zu Hiob legt Abraham nicht fiir sich selbst, sondern
fiir andere Firsprache ein. Gott vergibt Abraham alles, auch seine Fragen. Gott ist Gott, und

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
1 04.01.2024



Abraham ist sein treuer Diener, einer ist des anderen gewiss; er hat sich bewéhrt, Abraham. Er
hat das Haus seines Vaters verlassen, gegen Fursten und ihre Armeen gek&dmpft, Hunger und
Exil erlitten, Schmach, Feuer und Nacht durchlebt; sein Glaube ist nie ins Wanken geraten.
Dann verspricht Gott ihm die Zukunft und schenkt ihm einen Sohn, den Griinder einer Linie,
Tréger und Symbol der Gnade und des Segens.

Eines Tages beschloss Gott, ihn zum zehnten und letzten Mal zu priifen: Nimm deinen Sohn
und bring ihn mir als Opfergabe. Der Begriff dafur lautet ola und bedeutet vollstandig ver-
zehrtes Opfer, Holocaust. Und Abraham gehorcht. Ohne zu diskutieren. Ohne zu versuchen,
zu verstehen oder zu verzégern. Ohne ein Wort, ohne eine Trane. Er spricht mit niemandem
daruber, nicht einmal mit seiner Frau Sarah. Er wartet einfach bis zum néchsten Morgen und
spannt den Esel an, wahrend sie noch schlaft. Zusammen mit seinem Sohn und zwei Dienern
macht er sich auf den Weg zum Berg Morija. Und nach einem dreitdgigen Marsch — der laut
Kierkegaard langer dauerte als die viertausend Jahre, die uns von dem Ereignis trennen — be-
gannen Vater und Sohn, die Diener und den Esel zurtickzulassen, den Berg zu erklimmen.
Dort oben errichten sie den Altar und bereiten die rituelle Szene vor. Alles ist bereit: das Holz,
das Messer, das Feuer. Priester und Opfer blicken sich lange in die Augen. Fir einen Moment
hélt die gesamte Schépfung den Atem an. Die gleiche Angst durchdringt Vater und Sohn. Der
Midrasch beschreibt die Angst Isaaks. Auf dem Altar liegend, an H&nden und FliRen gefesselt,
sieht Isaak, wie der Tempel in Jerusalem abwechselnd zerstort und wieder aufgebaut wird: Im
Moment der grofiten Prufung begreift Isaak, dass das, was ihm widerféhrt, auch anderen wi-
derfahren wird; diese Geschichte wird kein Ende haben, seine Kinder werden sie weiter erlei-
den. Das Martyrium wird ihnen nie erspart bleiben. Die Angst des Vaters hingegen ist nicht
an die Zukunft gebunden; wenn Abraham seinen Sohn opfert, um Gott zu gehorchen, weil er,
dass er in Wirklichkeit seine Kenntnis von Gott und seinen Glauben an ihn opfert. Wenn Isaak
stirbt, an wen wird der Vater diesen Glauben, dieses Wissen weitergeben? Das Ende Isaaks
wirde das Ende eines wunderbaren Abenteuers bedeuten: Der Erste wird der Letzte gewesen
sein. Es gibt kaum eine groRere und verheerendere Angst: Ich hatte umsonst gelebt, gelitten
und Leid verursacht.

Und das Wunder geschieht. Der Tod ist besiegt, das Schicksal widerrufen. Die Schneide des
Messers, das den Faden der Abstammungslinie hatte durchtrennen kénnen — und die Geburt
Israels verhindert hatte — halt inne, in der Schwebe.

Ist das Rétsel deshalb gel6st? Ganz im Gegenteil. Wenn man die Midrasch-Literatur liest,
wird es noch ergreifender. Und noch beunruhigender. Die Frage ist nicht mehr, ob Isaak geret-
tet wird, sondern ob das Wunder noch einmal geschehen kann. Und wie oft. Und aus welchen
Griinden. Und zu welchem Preis.

Als Kind las ich diese Geschichte mit klopfendem Herzen; ich spurte, wie mich eine dunkle
Furcht Gberkam und mich in die Ferne trieb.

Ich verstand keine der drei Personen. Warum hatte Gott, der ein barmherziger Vater sein
wollte, von Abraham verlangt, dass er sich fiir das Unmenschliche entschied? Und warum
hatte Abraham zugestimmt? Und warum zeigte Isaak eine solche Unterwerfung? Warum hatte
er sich geopfert, obwohl ihm nicht direkt befohlen worden war, sich opfern zu lassen?

Ich verstand nicht: Wenn Gott das menschliche Leiden fir seine Herrlichkeit, die ewig sein
soll, braucht, wie kann der Mensch sich dann ein Ende dieses Leidens vorstellen? Wenn der
Glaube an Gott durch Selbstverleugnung zustande kommt, wie kann der Glaube dann den An-
spruch erheben, den Menschen zu erheben und zu verbessern?

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
2 04.01.2024



Schmerzhafte Fragen, vor allem flr einen Teenager, weil sie sich nicht auf den Kontext von
Slinde und Strafe reduzieren lassen, an den uns jedes religiose Denken gewdhnt hat. Ein Mi-
drasch tut es jedoch: Warum wurde Abraham auf dem Berg Morija gepriift? Weil er seinen
Sohn Isaak dem é&lteren Ishmael vorzog. Eine Hypothese, die den Vorzug hat, den Befehl, den
Abraham von Gott erhielt, zu ,,rechtfertigen*, und die uns ansonsten unverstandlich erscheint.
Lesen Sie ihn noch einmal. Gott sprach zu Abraham: Kakh na eth binkha eth yekhidkha asher
ahavta eth Yitzhak, nimm deinen Sohn, deinen einzigen Sohn, den du liebst, Isaak, und bringe
ihn mir als Brandopfer. Einziger Sohn? Aber das ist ein Irrtum! Was ist mit Ishmael? Von Ab-
raham vergessen, wurde er auch von Gott vergessen? Um auf die Idee der Schuld des Vaters
gegeniiber seinem dltesten Sohn zuriickzukommen — eine Schuld, die seine Bestrafung nach
sich ziehen wirde -, missen wir nur die Interpunktion des Satzes dndern: Kakh na eth binkha,
nimm deinen Sohn, Komma, eth yekhidkha asher ahavta, den einzigen, den du liebst, Isaak,
und bring ihn zu mir: Ich will ihn als Stihneopfer. Der Begriff yekhidkha — der Einzige — wird
nicht mehr durch die Fakten widerlegt.

Aber hier geht es nicht um Grammatik oder gar um immanente Moral. Wenn es einfach nur
darum gegangen ware, fir eine Schuld oder Ungerechtigkeit zu buRRen, wére das Opfer keine
so auBergewohnliche Priifung gewesen: Damals war diese Art der Selbstverbrennung bei den
Volkern der Region tblich.

Nehmen wir sogar fur einen Moment an, dass Gott den fehlbaren Vater bestrafen wollte; wa-
rum hatte er seinem Sohn eine schlimmere — und die hichste — Strafe auferlegt? Abraham
hatte diese Frage stellen kdnnen, er, der die Kiihnheit besaf3, mit Gott zugunsten von Sodom
und Gomorrha zu streiten! Dem Midrasch zufolge kannte und befolgte er die Gesetze und Ge-
bote der Tora; wusste er nicht, dass er mit einem Mord das Bild Gottes selbst verstimmeln
wirde? Wusste er nicht, dass es besser ist zu sterben als zu téten? Wusste er nicht, der alles
wusste, wusste er nicht, dass in der judischen Tradition von Gott erwartet wird, dass er sein
eigenes Gesetz einhdlt, einschlieBlich des dringendsten von allen: Du sollst nicht téten!? Oder
muss man sich eine menschlichere Motivation fir Abrahams seltsames Verhalten vorstellen?
Der unausgesprochene Groll des Vaters gegentiber dem Sohn, der ihn iberleben wird? Oder
das Bedurfnis des Menschen, das zu téten, was er liebt?

Aus dem undurchdringlichen Ereignis entspringen so viele Fragen, dass es zu einem der gro-
RBen Mysterien unserer Geschichte wird; und dieses Mysterium ist so dick, dass es nicht nur
die Fakten, sondern auch die Namen der Personen verdeckt.

Warum wurde Abraham, der versagende Priester, in unseren Gebeten zum Symbol der Gnade
— des Hessed —, des Mitgefiihls und der Liebe? Symbol der Liebe, er, der bereit war, seinem
Sohn die Kehle durchzuschneiden?

Und Isaak, warum wurde er Isaak genannt? Yitzhak? Der, der lachen wird? Uber wen oder
was wird er lachen? Oder derjenige, der zum Lachen bringen wird, wie Sarah dachte? Warum
erhielt die tragischste Figur der biblischen Geschichte fir immer einen so seltsamen Namen?

Hunderte von Bichern sind dieser Szene gewidmet, der Akeda, ein Begriff, der daran erinnert,
dass Isaak auf dem Altar gebunden wurde, und félschlicherweise mit ,,Opferung* Isaaks tber-
setzt wird.

Die Rolle, die sie im Christentum spielt, sei nur am Rande erwéhnt: Was Isaak drohte, war
eine Vorahnung der Kreuzigung. Nur wurde die Tat auf dem Berg Morija nicht vollzogen:
Der Vater liel3 seinen Sohn nicht im Stich, und schon gar nicht in den Tod. So groR ist der Ab-

stand zwischen Morija und Golgatha. Fir die jidische Tradition ist der Tod kein Instrument,

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
3 04.01.2024



das der Mensch benutzt, um Gott zu verherrlichen. Jeder Mensch ist ein Zweck in sich selbst,
eine lebendige Ewigkeit: Niemand hat das Recht, ihn zu opfern, nicht einmal Gott. Hatte Ab-
raham seinen Sohn getotet, wére er nicht unser Vater und Fursprecher geworden. Fir den Ju-
den entspringt alle Wahrheit aus dem Leben, nicht aus dem Tod. Die Kreuzigung ist flr uns
ein Schritt nicht nach vorne, sondern zuriick; auf dem Gipfel des Morija bleibt der Lebende
am Leben und markiert damit das Ende einer Ara des Ritualmordes. Indem wir die Akeda an-
rufen, appellieren wir an die Gnade. Wahrend Golgatha im Laufe der Jahrhunderte als Vor-
wand fir unzahlige Massaker an Séhnen und Vétern diente, die durch Schwert und Feuer ver-
mischt wurden, im Namen eines Wortes, das Liebe sein wollte.

Schliel3en wir die Klammer. Und folgen wir Abraham.

Was wissen wir tber sein Leben und seine Person? Vieles, was uns die Bibel erzahlt und wo-
riber sich der Midrasch ausbreitet; sie liefern uns eine Fille von prazisen und malerischen
Details Uber seine privaten und 6ffentlichen Aktivitaten. Wir erfahren von seinen Gewohnhei-
ten, seinen Gemutszustanden, seinen Geschéftsbeziehungen, seinen Schwierigkeiten mit
Nachbarn, Magden und Konkubinen. Er war reich, gastfreundlich, freundlich und warmher-
zig; er nahm Fremde in seinem Haus auf, ohne sie zu fragen, wer sie waren oder was der
Zweck ihres Besuchs war; er bewirtete Hungrige und half den Armen, seien es Engel oder
Bettler, indem er ihnen Unterkunft und Essen anbot.

Der Midrasch mochte betonen, dass seine korperlichen Fahigkeiten nicht zu vernachléssigen
waren. Er war mutig, ja sogar tollkiihn, und stiirzte sich mit dem Kopf voran in die Schlacht.
Er verlor nur eine einzige Schlacht, weil die Ubermacht des Feindes einfach zu groB war:
45.000 Befehlshaber, 80.000 kampferprobte Helden und 60.000 Soldaten mussten ihre Kréfte
bindeln, um ihn zu besiegen. Als machtiger und gefurchteter Mann musste er die schonste
Frau der Welt heiraten und nahm sie oft mit auf Reisen.

Er war standig auf der Suche nach Anregungen, nach neuen Gewissheiten, er hasste die Rou-
tine. Er reiste von Haran nach Kanaan und manchmal sogar bis nach Damaskus, um Gegner
aufzuspiren und sich mit ihnen zu messen. Als grolRer Entdecker trat er Konigen und Raubern
gegeniiber und spielte mit ihnen, um ihren Stolz zu brechen.

Sein wundersamstes Abenteuer ist jedoch seine Begegnung mit Gott — eine Begegnung, die
eine bewusste Entscheidung beider Seiten war. Sie sprechen auf gleicher Augenhohe mitei-
nander. Ani yekhidi veata yekhidi, sagt Gott gemal} dem Midrasch: Ich bin allein, und du bist
allein, nur du weift es, nur du verkiindest es. Der Austausch zwischen ihnen findet von nun an
im Zeichen des Absoluten statt: Sie werden Partner und Komplizen zugleich sein. Die Le-
gende besagt, dass Gott friher nur im Himmel herrschte und Abraham seine Herrschaft auf
die Welt hier unten ausdehnte.

Da Gottes Gesprachspartner kein mittelméaRiger Mensch sein kann, verleiht der Midrasch Ab-
raham unzéhlige Titel und Eigenschaften: Er besal die Macht eines Herrschers, die ruhige
Weisheit eines Gerechten, die heil3e Sprache eines Propheten oder Hohepriesters. Er sprach
alle Sprachen und beherrschte alle Kiinste; er hatte Zugang zu Geheimnissen, die kein Leben-
der vor ihm entschlisselt oder auch nur erahnt hatte.

Warum gab man ihm den Beinamen Haivri, der Hebréer? lvri, so eine Quelle, kommt von
dem Wort ever, das ,,Seite* bedeutet: Abraham stand auf der einen Seite und die ganze Welt
auf der anderen. Zweite, humorvoll geféarbte Erklarung: Abraham wurde ganz einfach deshalb
,,der Hebréer genannt, weil er sich mit Gott auf Hebrdisch unterhielt.

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
4 04.01.2024



Unsere Weisen fragen sich: Da Gott und er sich so sehr liebten und so eng zusammenarbeite-
ten, warum dann die Prifungen? Warum die Qualen? Weil Gott die Starken angreift; die
Schwachen leisten keinen oder nur schlechten Widerstand; sie sind uninteressant. Aber wa-
rum sollte man Gberhaupt Widerstand leisten, wenn Gott den Ausgang schon vorher kennt?
Antwort: Gott kennt ihn, der Mensch nicht.

Die meisten Kommentatoren sind der Ansicht, dass die Prufungen zu Abrahams Nutzen ge-
dacht waren. Um ihn den Volkern der Welt als Beispiel zu dienen; um ihm die Verehrung ih-
rer Fuhrer zu verschaffen. Und auch, um ihn zu verhdrten; um ihm seine Stérke und seine
Mdglichkeiten bewusst zu machen.

Natdrlich stellt das nicht jeden zufrieden: Dass Leiden den Juden nitzt, ist eine Vorstellung,
die nur unsere Feinde gerne unterschreiben.

Daher gibt es eine andere, nicht sehr originelle Erklarung, die sich auf einen alten Bekannten
beruft, der im Zweifelsfall immer zur Stelle ist: Satan. Die Quelle des Bosen, die grote Ver-
suchung. Die einfache, bequeme Antwort: der Siindenbock. Der listige Spieler, der schamlose
Ligner. Der Diener mit den schmutzigen Handen, der anstelle des Herrn Tadel und Anathema
einsammelt. Die Opferung Isaaks? Gott hatte damit nichts zu tun; es war das Werk Satans.
Gott wollte diese Priifung nicht; Satan verlangte sie. Dieses unmenschliche Spiel wurde von
Satan inszeniert, und er tragt die volle Verantwortung dafiir. Satan: das perfekte Alibi

Wie bei Hiob — der aus mehreren Griinden haufig mit Abraham verglichen wird — benutzt Sa-
tan Klatsch und Tratsch, um die Geschichte zu verdrehen und zu beschonigen. Als er von ei-
ner Inspektionsreise auf der Erde zurtickkehrt und dem Herrn seinen Bericht vorlegt und seine
Eindriicke schildert, kommt er zu seinem Uberraschungsbesuch bei Abraham, der gerade die
Geburt seines geliebten Sohnes Isaak feierte. Freudenfeste, lppige Mahlzeiten, 6ffentliche
Feiern — Satan Ubertreibt, wie es seine Gewohnheit ist. Weif3t du*, bemerkt der Versucher ti-
ckisch, ,,weilt du, dass dein treuer Diener Abraham dich vergessen hat? Ja, sein Glick ist ihm
zu Kopf gestiegen; er hat vergessen, eine Gabe flr dich zu reservieren; er denkt nur an seine
Freude, als ob sie nicht von dir kdme; er speist alle seine Géste, aber er versaumt es, dir das
jungste Schaf zu opfern, und sei es nur, um dir seine Dankbarkeit zu zeigen. Skeptisch ant-
wortet Gott: ,,Aber nein, du hast Unrecht, wenn du meinen treuen Abraham verdachtigst; er ist
mir ergeben, er liebt mich; er wirde mir alles geben, was er besitzt; er wiirde mir seinen Sohn
geben, wenn ich ihn darum bitten wirde.« ,,Wirklich?*, sagte Satan, ,,bist du sicher? Ich nicht.
Gott fuhlte sich provoziert und sah sich gezwungen, die Herausforderung anzunehmen. Wie
es weitergeht, steht in der Heiligen Schrift.

Die biblische Erzéhlung ist von beispielhafter Reinheit, Strenge und Intensitat. Kein Wort zu
viel, keine unnétige Geste. Eindringliche Bilder, strenge Sprache. Dialoge wie Feuersteine,
die man nicht erwahnen kann, ohne dass einem die Kehle zugeschnurt wird.

... Und nach all diesen Dingen ruft Gott Abraham, um ihn zu priifen. Und Abraham antwortet:
Hier bin ich. Und Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du lieb hast, nimm
Isaak und bringe ihn zu mir ins Land Morija, und dort auf der Spitze eines Berges, an der
Stelle, die ich dir zu gegebener Zeit zeigen werde, sollst du mir Isaak als Brandopfer darbrin-
gen. Diesmal antwortet Abraham nicht ,,Hier bin ich““; er antwortet nichts. Er geht nach
Hause, legt sich hin und schl&ft. Im Morgengrauen steht er auf, weckt seinen Sohn und seine
Diener und macht sich auf den Weg. Nach drei Tagen — nach drei Tagen des Schweigens —
sieht er von weitem den bezeichneten Ort. Er hélt an; die Knechte und der Esel bleiben dort.
Abraham vertraut seinem Sohn das Holz an, wahrend er selbst das Messer und das Feuer mit-

nimmt: Und sie gingen beide zusammen. Satz, der uns alles sagt: Sie werden dem Tod ins

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
5 04.01.2024



Auge sehen oder ihn geben, aber sie gehen zusammen; sie fuhlen sich vereint, obwohl sie
schon alles trennt. Gott wartet auf sie und sie gehen gemeinsam auf ihn zu. Doch dann wendet
sich Isaak, der den Mund noch nicht ge6ffnet hatte, an seinen Vater und sagt ein einziges
Wort: Vater. Und Abraham antwortet zum zweiten Mal: Hier bin ich. Ist das die Wirkung der
Stille, die auf diese schmerzhafte und ruhige Bekréaftigung folgt? Isaak ist wie von einem va-
gen Unbehagen befallen; er mochte verstehen, wenn nicht sogar beruhigt werden. Er sagt: Ich
sehe das Feuer und ich sehe das Holz; aber das Lamm, das Gott versprochen hat, wo ist es?
Verlegen und plétzlich schiichtern weicht Abraham aus: Das Lamm, das wird Gott bestim-
men. Und wieder gingen sie beide zusammen. Die Wanderung geht weiter. Sie sind allein auf
der Welt, umringt von einem unergriindlichen Plan Gottes. Aber sie sind zusammen. Die Wie-
derholung vervielfacht die dramatische Intensitat der Erzahlung und klingt hier pl6tzlich ganz
neu. Isaak beginnt zu ahnen, zu verstehen. Jetzt weil} er es. Und der Vater und der Sohn blei-
ben vereint. Gemeinsam erreichen sie den Gipfel; gemeinsam errichten sie den Altar; gemein-
sam bereiten sie das Holz und das Feuer vor. Alles ist bereit, nichts bewegt sich. Isaak liegt
auf dem Altar und starrt seinen Vater schweigend an. Pl6tzlich greift Abraham zum Messer
und macht sich bereit, das Opfer zu vollziehen. Und ... genau in diesem Moment ruft ihn ein
Engel an und sagt: Abraham. Und Abraham sagt zum dritten Mal: Hier bin ich, ich bin der-
selbe, der ich war, als ich auf deinen ersten Ruf antwortete; ich antworte auf deinen Ruf, was
immer er auch sein mag; wenn er sich auch andert, ich &ndere mich nicht.

Alles ist gut, was gut endet. Das Opfer wird vollzogen, aber Isaak bleibt am Leben; an seiner
Stelle wird ein Widder geschlachtet und verbrannt. Abraham ist wieder mit seinem Sohn ver-
eint und versohnt sich mit seinem Gewissen. Und der Engel wiederholt fir ihn in Ekstase die
lichtvollen VerheilRungen: Seine Kinder, die Erben der Erde, werden so zahlreich sein wie die
Sterne, die sich im Meer spiegeln. Abraham durchlebt erneut den grof3artigen Traum, der ihn
immer an seinen Bund mit Gott erinnern wird. Nein, die Zukunft ist nicht tot. Nein, die Wahr-
heit wird nicht erstickt. Nein, das Exil wird nicht auf unbestimmte Zeit andauern.

Abraham sollte gliicklich und besanftigt zuriickkehren. Nur endet die Erzahlung mit einem
seltsamen Satz, der die Wunden wieder aufreif3t, anstatt sie zu heilen: Vayashav Abraham el
nearav, und Abraham kehrte zu seinen Dienern zuriick. Beachten wir das Verb: Vayashav, er
kehrte zuriick. In der Einzahl. Abraham kehrte allein zuriick. Was ist mit Isaak? Wo ist Isaak?
Warum geht er nicht zu seinem Vater? Was ist mit ihm geschehen? Missen wir verstehen,
dass der Vater und der Sohn nicht mehr zusammen sind? Dass die Erfahrung, die sie gerade —
gemeinsam — gemacht haben, sie im Nachhinein getrennt hat? Dass Isaak sich verandert hat?

Dass er sauer auf seinen Vater ist? Oder dass ein Teil von ihm dort auf dem Altar geblieben
ist?

Ernste und beunruhigende Fragen, die den Midrasch zu begeistern scheinen, wo das Thema
einen ebenso wichtigen Platz einnimmt wie die Erschaffung der Welt oder die Offenbarung
am Sinai.

Der Midrasch beschrankt sich hier nicht darauf, die Fakten zu nennen und zu kommentieren.
Er erforscht das Herz und das Schweigen der Figuren; er untersucht sie aus allen Blickwin-
keln; er verfolgt sie bis in ihr Innerstes; er kommt dazu, sich das Unvorstellbare vorzustellen.

Der Prolog konzentriert sich auf eine einzige Person: Abraham. Nur er weif3, was geschehen
wird. Zu seiner Frau sagt er: Isaak und ich wollen zum Gebet gehen. Zu seinem Sohn sagt er:
Wir werden in Andacht lernen. Allein mit seinem Geheimnis — allein mit dem Wissen, dass es
ein Geheimnis gibt -, weigert er sich, es zu teilen. Als Figur nimmt Sarah nicht an der Hand-

lung teil; ebenso wenig Isaak. Sie existieren, aber ihre Prédsenz wird nicht unterstitzt. Was

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
6 04.01.2024



Gott betrifft, so ist er nur durch Abrahams Lige présent. Wir wissen, dass Gott da ist, dass er
schaut, zuhort und wartet; wir wissen es, weil Abraham fiir ihn ligt, weil Abraham seine
Angst und seinen Schmerz vor ihm verbirgt. Was wird er tun? Auf welche Seite wird er sich
stellen — auf die Seite Gottes oder auf die Seite des Opfers? Irgendjemand kennt die Antwort.
Sarah und Isaak kennen nicht einmal die Frage. Noch nicht einmal das. Aber Satan kennt sie.
In diesem Moment scheint er Gott naher zu sein als den Menschen.

Mit seinem Auftritt macht die Handlung einen Sprung nach vorn. Sein Verhalten erscheint je-
doch inkoharent. Er hatte die Opferung Isaaks vorgeschlagen — nein: gefordert -, und nun setzt
er plétzlich alles daran, sie zu sabotieren. Nachdem er erfolgreich auf Gott eingewirkt hat,
versucht er nun, Abraham zu beeinflussen.

Lassen Sie uns den Midrasch horen:

Auf seinem Weg zum Berg Morija trifft Abraham den als alten Mann verkleideten Satan: Wo-
hin gehst du? fragt ihn der Satan. — Zum Gebet*, sagte Abraham. — Gehst du mit einem Mes-
ser in der Hand zum Gebet? Mit Feuer und Holz? Niemand geht so aufgebrezelt zum Gebet. —
Es kann sein®, erklart Abraham, ,,dass wir uns verspéten. Einen Tag oder zwei. Dann mussen
wir ein Tier schlachten, an die Mahlzeiten denken und sie zubereiten; es ist besser, wenn wir
alles Notwendige dabei haben. Daraufhin lasst Satan seine Maske fallen und ruft aus: ,,Armer
alter Mann, der glaubt, er kénne mich tauschen. Weift du denn nicht, dass ich dabei war, als
dir der Befehl gegeben wurde? Abraham brach das Gesprach ab, aber Satan fuhr fort und rief:
Sag, alter Mann, hast du deinen Verstand verloren und dein Herz von allen menschlichen Ge-
fiihlen entleert? Im Alter von hundert Jahren hast du das Gliick gehabt, einen Sohn zu bekom-
men, und jetzt willst du ihm wirklich die Kehle durchschneiden? — Ja, sagte Abraham -. Aber
morgen, du armer alter Mann, morgen wird er dir noch grausamere Priifungen auferlegen:
Glaubst du, dass du auch diese tberstehen wirst? — Ich hoffe es -, sagte Abraham. Ich hoffe,
dass ich ihm immer gehorchen kann. — Aber morgen, du armer Sterblicher, morgen wird er
dich des Mordes beschuldigen — er, der dir den Befehl dazu gegeben hat! Er wird dich verur-
teilen, weil du deinen Sohn getotet hast, er wird dich verurteilen, weil du gehorcht hast! Wirst
du es trotzdem tun? — Ja, sagte Abraham, ich werde es trotzdem tun. Ich muss ihm gehorchen,
ich will es. Nachdem er beim Vater versagt hat, greift Satan den Sohn an, vor dem er als Tee-
nager verkleidet erscheint: Wohin gehst du? — Die Tora studieren, antwortet Isaak. — Und die
Tora, wirst du sie jetzt studieren oder erst nach deinem Tod? — Dumme Frage, sagt Isaac. So-
fort, naturlich. Weift du denn nicht, dass die Tora nur den Lebenden gegeben wird? — Du bist
nur ein ungliicklicher Junge*, sagte Satan. Deine Mutter tut mir leid, so wie du mir leid tust.
Sie hat jahrelang gefastet und gebetet, um dich zur Welt zu bringen, und jetzt ist dieser alte
Mann, dein eigener Vater, verriickt geworden: Er wird dich ermorden. Unglaubig schaut Isaak
seinen Vater liebevoll an. Satan féhrt in falschem, mitfihlendem Ton fort: Ja, du wirst ster-
ben, glaub mir. Weil3t du, wer sich freuen wird? Dein Bruder Ishmael. Er wird sich freuen.
Deine Kleider, dein Besitz, deine Geschenke, er wird sie bekommen. Dieses so kindliche, so
menschliche Argument, sagt der Midrasch, lasst Isaak zogern. Er wendet sich schiichtern an
seinen Vater: Sieh dir diese Person an, Vater. Hore auf seine Worte ... — Achte nicht darauf,
sagte Abraham. Es sind leere Worte ohne Bedeutung und Wahrheit. Hor nicht auf sie. Die Ge-
schichte endet hier nicht. Satan weigert sich, seine Niederlage einzugestehen. Er erfindet wei-
tere Hindernisse. Er verwandelt sich in einen Fluss; Abraham vertreibt die Fluten. In eine
Wolke; Abraham zerstreut ihn. Schliel3lich hat Satan eine brillante, geniale Idee: Er wird sich
der geféahrlichsten aller Waffen bedienen — der Wahrheit. Er setzt alles auf eine Karte, enthallt
die Fakten und erklart: ,,Abraham, ich habe hinter den Kulissen dort oben gehort, dass das
Lamm geopfert werden soll; das Lamm und nicht Isaak. Horst du mich, alter Mann: Du hast
nichts zu beftrchten, Isaak auch nicht. Ob du weitergehst oder umkehrst, ist egal. Es ist alles

nur ein Spiel, eine einfache Prufung. Hor also auf, dich zu qualen oder dich fiir einen Helden

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
7 04.01.2024



zu halten. Wenn Abraham dem Satan Glauben schenken wiirde — dem Satan, der die Wahrheit
sagt -, wirde das Drama sofort enden. Doch er setzt seinen nunmehr stillen Marsch auf den
Punkt fort, an dem Verzweiflung und Wahrheit in einer brennenden und sinnlosen Suche zu-
sammenkommen.

Wie immer im Midrasch entsprechen diese Parabeln den dramatischen Anforderungen der Er-
zdhlung; sie verdeutlichen die Handlung, erweitern sie, enthdllen die inneren Konflikte der Fi-
guren und verleihen ihnen Profil.

Die Anwesenheit Satans und die Anwesenheit Isaaks, der sich dessen bewusst ist, unter-
streicht Abrahams Einsamkeit: Satan personifiziert hier den Zweifel, den Abraham hegen
muss, um ein Mensch zu bleiben. Und die Angst, die Isaak tberkommt, bringt ihn uns naher.
Isaak, der bis zum Ende blind, still und vertrauensvoll bis zum Schluss war, ware eher naiv als
unschuldig, eher kindlich als mutig gewesen. Immerhin war er, einem Midrasch zufolge, be-
reits siebenunddreiig Jahre alt. Er konnte nicht ab einem gewissen Punkt nicht verstehen,
nicht erkennen, dass der Mann, der neben ihm ging, eine andere Rolle als die eines Vaters
spielte. Indem er Angst bekommt, wird er zum Menschen — er wird wieder zum Kind. Ein
Text geht sogar so weit, anzudeuten, dass Vater und Sohn Hand in Hand nach Morija gingen,
weil Abraham Isaak an der Flucht hindern wollte; denn Isaak hatte Angst.

Satan selbst wird zum Menschen. Nachdem er die Wahrheit vergeblich missbraucht hat, ver-
liert er den Kopf: Der Arme hat sich schlagen lassen. Er wird es wieder tun: Satan gehen die
Plane nie aus, wie wir spater noch sehen werden. Im Moment missen wir uns noch tiber Ab-
rahams Verhalten wundern: Als er sich weigerte, Satan zu glauben, wie konnte er dann sicher
sein, dass er sich nicht irrte? Was, wenn Satan nicht ligt? Indem Satan ihm die wahre Zukunft
— den genauen Ausgang — offenbarte, bedeutete er ihm in Wirklichkeit, dass er, Satan, es war,
der die Opferung Isaaks gefordert und erreicht hatte. Was, wenn er die Wahrheit sagte? Das
ist der Kern des Problems fiir Abraham, das ist die wahre Angst: Fur Gott zu sterben ist denk-
bar; in Ausnahme- und Extremsituationen ist es sogar denkbar, dass man bereit ist, fir Gott zu
toten. Aber fir Satan?

Abraham zQdgerte jedoch nicht. Er wusste es. Er wusste, dass es zwischen géttlichen und ande-
ren Prifungen einen Unterschied in Inhalt und Form gibt, und dass es Zeichen gibt, die das
verdeutlichen. Satan macht es leicht, Gott nicht. Abraham brauchte sich nur zu fragen: Was
wére am bequemsten? Nach Hause zu gehen, nattrlich, mit fréhlichem Herzen und gutem Ge-
wissen; zu Sarah zurtickzukehren, die sich sicher schon Sorgen machte. Er musste sich also
fiir das Gegenteil entscheiden und setzte seinen Weg ohne einen Blick zurtick fort. Dies war
eine bewusste Entscheidung seinerseits, und der Midrasch unterstreicht dies: Warum dauerte
die Wanderung drei Tage? Damit die Leute nicht sagen konnten, dass Vater und Sohn aus ei-
nem Schock heraus gehandelt hatten.

Nein, sie waren beide vollig klar und bewusst, hatten ihre Sinne unter Kontrolle. Sie hatten
Zeit, sich vorzubereiten, nachzudenken, das Fir und Wider abzuwégen und sich die Zukunft
in all ihrem Schrecken auszumalen.

Am Morgen des dritten Tages, so sagt der Midrasch, wie spater das Volk vor dem Sinai, er-
blickt Abraham von weitem die angegebene Stelle. Er fragt seinen Sohn: ,,Siehst du, was ich
sehe? — Ich sehe einen prachtigen Berg unter einer brennenden Wolke®, sagte Isaak. Da fragte
Abraham seine Diener: Und was seht ihr? Die beiden Diener, neutrale Statisten, sehen nur ei-
nen verlassenen Ort. Und Abraham versteht, dass das Ereignis sie nicht betrifft; sie werden
zuriickbleiben. Er versteht auch, dass der Ort tatséchlich der gewéhlte Ort ist.

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
8 04.01.2024



Da gingen Vater und Sohn zusammen, ze laakod veze leaked, der eine, um zu fesseln, der an-
dere, um gefesselt zu werden, ze lishkhot veze lishakhet, der eine, um zu schlachten, der an-
dere, um sich schlachten zu lassen, sie teilten die gleiche Hingabe an den gleichen Gott, folg-
ten dem gleichen Ruf: Das Opfer sollte ihre gemeinsame Opfergabe sein; Vater und Sohn wa-
ren nie zuvor so vereint gewesen. Der midraschische Text betont dies, als wolle er eine zu-
sétzliche tragische Bedeutung und Dimension herausarbeiten: Abraham und Isaak sind trotz
ihrer gegensatzlichen Rollen gleichberechtigt, der eine ist das Opfer, der andere sein Opfer.
Aber Abraham selbst, wessen Opfer ist er? Von Gott? Das Schlisselwort ist auch hier Yakh-
dav, zusammen: Opfer zusammen. Gemeinsam bringen sie das Feuer, das Holz; gemeinsam
errichten sie den Altar. Abraham, so sagt der Text, verhielt sich wie der frohliche Vater, der
sich auf die Hochzeitsfeier seines Sohnes vorbereitet, und Isaak wie der Brautigam, der die
Braut trifft. Beide wirken entschlossen und glicklich.

Waéhrend dieser Szene ist es Isaak, der fir einen kurzen Moment seinen Realitatssinn wieder-
erlangt: ,,Vater®, sagt er, ,,was wirst du und meine Mutter als Nachstes tun? — Der, der uns bis
heute getrostet hat, wird uns auch weiterhin trosten®, antwortet Abraham. — Vater®, sagte
Isaak nach einer Weile des Schweigens. Ich habe Angst, mich zu bewegen, zu schreien. Ich
habe Angst. Binde mich gut fest. Und etwas spéater: Vater, wenn du mit meiner Mutter
sprichst, wenn du ihr alles erzahlst, dann pass auf, dass sie nicht beim Brunnen oder auf dem
Dach ist; vor Schreck kdnnte sie hinfallen und sich umbringen.

Es ist Isaak, der auf dem Altar liegt und unsere Aufmerksamkeit auf sich zieht. Wir betrachten
ihn zusammen mit Abraham, der ihm direkt in die Augen schaut. Er weint, Abraham. Seine
Trénen flieRen in die Augen seines Sohnes und hinterlassen dort einen Abdruck, der durch
nichts ausgeldscht werden kann. Er weint so sehr, dass ihm das Messer aus der Hand rutscht
und auf den Boden fallt. Dann, erst dann, stot er einen Hilfeschrei aus; und erst dann spaltet
Gott den Himmel, und Isaak sieht die unsichtbaren Heiligtlimer der Schopfung und die Engel,
die in ganzen Reihen klagen: Yakhid shokhet veyak-hid nishkhat, seht alle: Er ist allein, der
Schlitzer, wie auch der, dem er die Kehle durchschneidet, allein ist. Alle Welten in allen
Spharen sind in Aufruhr. Isaak ist das Zentrum des Universums. Er darf nicht sterben, nicht
jetzt, nicht so. Nicht so. Und er wird nicht sterben. Die Stimme eines Engels ertont: Rihre
deinen Sohn nicht an, Abraham. Er muss leben, Isaak.

Warum die Stimme eines Engels und nicht die Stimme Gottes? Antwort des Midrasch: Gott
allein ist befugt, den Tod zu befehlen; um ein Menschenleben zu retten, geniigt jedoch ein En-
gel.

GroRzlgige, zutiefst bewegende Erklarung, aber ich habe eine andere, die mir besser gefallt,
weil sie es mir ermdglicht, mich nicht nur mit Isaak, sondern auch mit Abraham zu identifi-
zieren.

Es ist an der Zeit, dass der Erzéhler es zugibt: Abraham stand ihm weniger nahe als sein Sohn
Isaak.

Ihm gefiel weder der Gedanke, dass das Unmenschliche dem Menschen als Umweg zu Gott
dienen konnte, noch Kierkegaards allzu bequeme Theorie der ,,ethischen Suspension* in Be-
zug auf die Ereignisse am Berg Moriah. Kierkegaard behauptet auch, dass Abraham Isaak
nicht vor seinem Schicksal gewarnt hat, um seinen Glauben an Gott zu bewahren; es war bes-
ser, dass Isaak am Menschen — an seinem Vater — als an Gott verzweifelte. Das sind Ansich-
ten, die die judische Tradition ablehnt. Das Gesetz Gottes verpflichtet, wie gesagt, auch Gott;
doch wéhrend Gott sein Gesetz nicht aussetzen kann, ist es Sache des Menschen — des Men-

schen und nicht Gottes -, es auszulegen. Andererseits ist der Glaube an Gott durch den

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
9 04.01.2024



Glauben an den Menschen bedingt, und beide sind untrennbar miteinander verbunden.

Greifen wir die eben gestellte Frage noch einmal auf: Warum hat Abraham Isaak nichts ge-
sagt? Weil der Opferbefehl fir Abraham eine Angelegenheit zwischen Gott und ihm selbst
war; sie ging niemanden sonst etwas an, auch Isaak nicht.

So setze ich auf die Stérke des Menschen und nicht auf seine Kapitulation. Gott mag es nicht,
wenn der Mensch durch Resignation zu ihm kommt. Der Mensch soll durch Erkenntnis und
durch Liebe zu Gott kommen. Gott liebt im Menschen nicht die Blindheit, sondern die Klar-
heit, die Offenheit und nicht die Schmeichelei. Abraham hatte ihn lange vor der Priifung mit
Isaak fur die sindigen Stédte angesprochen.

Die Prufung ist hier in zwei Richtungen zu verstehen. Gott unterzieht Abraham einer Priifung,
und Abraham unterzieht Gott einer Prifung. Es ist, als ob Abraham sagen wirde: ,,Ich fordere
dich heraus, Herr; ich werde mich deinem Willen beugen; lass uns sehen, ob du bis zum Ende
gehst, lass uns sehen, ob du es zul&sst, lass uns sehen, ob du schweigst, wenn das Leben mei-

nes Sohnes — der auch dein Sohn ist — auf dem Spiel steht.

Gott weicht zuriick und &ndert seine Meinung. Aus der Auseinandersetzung geht Abraham als
Sieger hervor. Deshalb schickt er einen Engel, der den Befehl widerruft und ihn begliick-
winscht. Er selbst ist zu beschamt.

Daraufhin ereignet sich eine weitere dramatische Wendung. Abraham tberrascht uns immer
wieder: Nachdem er das Spiel gewonnen hat, wird er anspruchsvoll. Da Gott nachgegeben
hat, will Abraham sich nicht mit diesem Sieg zufriedengeben und die Beziehung fortsetzen,
als wére nichts geschehen. Jetzt ist er an der Reihe, seine Bedingungen zu diktieren, sonst ...
nimmt er das Messer zuriick und es kommt, wie es kommen muss!

Lassen Sie uns den Midrasch horen:

Als Abraham die Stimme des Engels horte, schrie er nicht etwa seine Freude und Dankbarkeit
heraus. Im Gegenteil: Er beginnt zu diskutieren. Er, der bisher nur mit zusammengebissenen
Zahnen gehorcht hatte, wird plotzlich skeptisch, er stellt den Gegenbefehl in Frage, den er ins-
geheim von Anfang an erwartet und von ganzem Herzen herbeigesehnt hatte. Zuerst verlangt
er, dass der Engel sich ordnungsgemaR identifiziert. Dann verlangt er von ihm den Beweis,
dass er nicht der Abgesandte Satans ist. Und schlielRlich weigert er sich schlicht und einfach,
die Botschaft anzunehmen. Er sagt: Gott hat mir befohlen, ihm meinen Sohn zu opfern, nun
ist es an ihm, den Befehl zu widerrufen; ohne Vermittler. Dann muss Gott erneut nachgeben:
Es ist Gott selbst, der ihm schlieBlich verbietet, seinen Sohn anzuriihren.

Zweiter Sieg flr Abraham; er ist jedoch noch nicht zufrieden.

Nachdem er die himmlische Stimme gehort hatte, die ihm befahl, seinen Sohn Isaak zu ver-
schonen, sagte Abraham: ,,Ich schwore, dass ich den Altar nicht verlassen werde, bis ich dir,
Herr, gesagt habe, was ich auf dem Herzen habe. — So sei es*, antwortete die himmlische
Stimme, ,,sprich. — Hast du mir nicht versprochen, dass meine Nachkommen so zahlreich sein
werden wie die Sterne am Himmel? — Ja, ich habe es dir versprochen. — Und diese Nachkom-
men, von wem werden sie sich beanspruchen? VVon mir allein? — Nein, sagte die Stimme, auch
von Isaak. — Und hast du mir nicht versprochen, dass sie die Erben der Erde sein werden? —
Ja, ich habe es dir versprochen. — Von wem werden sie abstammen? VVon mir allein? — Nein®,
sagte die Stimme Gottes, ,,auch von Isaak. — Siehst du, Herr*, sagte Abraham mit Nachdruck,

,vorhin hétte ich dich darauf aufmerksam machen kénnen, dass dein Befehl im Widerspruch

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
10 04.01.2024



zu deinem Versprechen steht; ich habe meinen Schmerz im Zaum gehalten und nichts gesagt.
Dafiir mdéchte ich, dass du mir folgendes Versprechen gibst: Wenn meine Kinder und Kindes-
kinder in all ihren Generationen gegen dein Gesetz und deinen Willen handeln, wirst du auch
nichts sagen. — So sei es*, sagte die Stimme Gottes. Es genugt, wenn sie diese Geschichte er-
zdhlen. Und alles wird ihnen vergeben.

Von da an ist alles klar. Wir verstehen, warum Abraham zum Synonym fiir Hessed, fur
Gnade, geworden ist. Ja, er war barmherzig; nicht so sehr gegentiber Isaak, sondern gegeniiber
Gott. Er hatte ihn konfrontieren und anklagen kdnnen; er tat es nicht. Indem er sich auf dem
ganzen Weg und sogar noch weiter, dariiber hinaus, seinem Willen unterwarf, veranschau-
lichte er seinen Glauben an Gott und seine Barmherzigkeit. Er hat das Spiel gewonnen, und —
wie der Midrasch sagt — Gott liebt es, von seinen Kindern besiegt zu werden.

Aber nicht Satan. Er hasst es zu verlieren. Im Gegensatz zu Gott récht er sich, wie er kann, an
wem er kann. Von Abraham und Isaak besiegt, greift er Sarah an; er erscheint vor ihr in der
Maske Isaaks und erzahlt ihr die wahre Geschichte, die auf dem Berg Morija zu Ende geht:
die lange Wanderung, die rituelle Zeremonie, das Wunder. Satan hat noch nicht zu Ende ge-
sprochen, da bricht Sarah zusammen. Tot.

Abraham dachte, die Priifung sei eine Angelegenheit zwischen ihm und Gott, zwischen ihm
und seinem Sohn vielleicht. Er irrte sich. Auf der Ebene des Absoluten gibt es ein unbekann-
tes Element in jeder Ungerechtigkeit, in jeder Verpflichtung. Man lasst einen Freund, einen
Sohn leiden, um wer weil welche Siege zu erringen, um wer weifl welche Wahrheiten zu be-
weisen; doch am Ende zahlt jemand anderes den Preis — und dieser jemand ist fast immer un-
schuldig. Ist das Unrecht erst einmal geschehen, entgleitet es uns. Alles in allem war es viel-
leicht falsch von Abraham, zu gehorchen oder auch nur so zu tun, als ob. Da er nicht Herr
Uber das Leiden seines Sohnes war, hatte er nicht mit ihm spielen und ihn manipulieren sol-
len. Indem er Isaak in diese Gleichung einbezog, die ihn tberforderte, wurde Abraham gegen
seinen Willen zum Mitschuldigen an Sarahs Tod.

Ein anderer, grausamerer Text geht noch weiter. Er lasst vermuten, dass ein tragisches Ende
nicht vermieden werden konnte. Daher die Verwendung des Singulars im Verb und er kehrte
zuriick: Ja, Abraham kehrte allein zuriick. Ein solches Spiel wird nicht ungestraft gespielt.

Natdrlich ist diese Hypothese nicht weit verbreitet, und die Tradition hélt sie nicht aufrecht.
Die alten Kommentatoren ziehen es vor, sich den erschitterten, aber lebendigen Isaak vorzu-
stellen, der sich in eine Schule oder ins Paradies zuriickzieht, von wo er einige Jahre spéater
zuriickkehren wiirde.

Aber die volkstimliche Phantasie — das kollektive, poetische Unterbewusstsein — hélt sich
eher an die tragische Interpretation des Textes. Isaak begleitete seinen Vater nicht auf der
Rickreise, weil das gottliche Eingreifen zu spéat kam. Die Tat war vollbracht. Weder Gott
noch Abraham konnten den Sieg fir sich beanspruchen. Sie waren beide Verlierer. Daher hat
Gott am Neujahrstag ein Gefiihl der Reue, wenn er die Menschen und ihre Taten beurteilt.
Wegen des Dramas auf dem Berg Morija versteht er sie nun besser. Durch Abraham und Isaak
weil? er, dass man es mit manchen Unternehmungen zu weit treiben kann.

Deshalb werden das Thema und der Begriff ,,Isaaks Opfer durch die Jahrhunderte hindurch
und tberall verwendet, um die Zerstérung und den Untergang unzahliger jiidischer Gemein-
den zu beschreiben. Pogrome, Kreuzziige, Tétungen, Katastrophen, Ausrottung durch das
Schwert und Liquidierung durch Feuer: Jedes Mal ist es Abraham, der seinen Sohn erneut

zum Altar fuhrt.

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
11 04.01.2024



Zeitlos und hochst aktuell ist diese Geschichte. Wir haben Juden gekannt, die wie Abraham
ihre S6hne im Namen dessen, der keinen Namen hat, fallen sahen. Wir haben Kinder gekannt,
die wie Isaak das Opfer in ihrem Fleisch erlitten; und manche, die verriickt wurden, sahen ih-
ren Vater auf dem Altar, mit dem Altar, in einem Inferno verschwinden, das den hdchsten
Himmel in Brand setzte.

Wir kannten alterslose Juden, die blind werden wollten, weil sie gesehen hatten, wie Gott und
Mensch im unsichtbaren Heiligtum der himmlischen Sphéaren gegeneinander arbeiteten, ein
Heiligtum, das von den riesigen Flammen des Holocausts erhellt wurde.

Die Erzéhlung endet hier jedoch nicht. Isaac hat Uberlebt, er hatte keine andere Wahl. Er
musste etwas aus seinen Erinnerungen und Erfahrungen machen, um uns zur Hoffnung zu
zwingen.

Unser Uberleben ist somit an sein Uberleben gebunden. Satan mag Sarah getétet haben, er
mag sogar Abraham verletzt haben. Aber auf Isaak hat er keinen Einfluss. Isaak bleibt auler-
halb seiner Reichweite. Auch Isaak stellt eine Herausforderung dar. Abraham forderte Gott
heraus, Isaak forderte den Tod heraus.

Was tut Isaak, nachdem er den Berg Morija verlassen hat? Er ist zum Dichter geworden — er
ist der Autor des Gottesdienstes von Minha —, aber er bricht nicht mit der Gesellschaft, er wi-
dersetzt sich nicht dem Leben. Logischerweise misste er sich nach Wanderschaft und Verges-
sen sehnen. Stattdessen lasst er sich in seinem Land nieder, das er nie verlassen wird —und in
seinem Namen, den er nie &ndern wird. Er heiratet, bekommt Kinder und griindet einen Haus-
halt; das Schicksal hat ihn nicht zu einem verbitterten und verbitterten Mann gemacht. Er
empfindet weder Hass noch Zorn gegenuber seinen Zeitgenossen, die seine Erfahrungen nicht
gemacht haben. Im Gegenteil: Er meint es gut mit ihnen, er liebt sie, er interessiert sich fur ihr
Schicksal, fiir ihre Zukunft. Sein Recht auf Unsterblichkeit widmet er der Verteidigung seines
Volkes.

Am Ende der Zeit, so sagen unsere Weisen, wird Gott zu Abraham sagen: Deine Kinder haben
das Gesetz gebrochen. Und Abraham wird antworten: Sie sollen sterben, damit dein Name ge-
heiligt wird. Dann wird Gott sich zu Jakob wenden und zu ihm sagen: Deine Kinder haben
das Gesetz gebrochen. Und Jakob wird antworten: Sie sollen sterben, damit dein Name gehei-
ligt wird. Dann wird sich Gott zu Isaak wenden und sagen: Deine Kinder haben das Gesetz
gebrochen. Und Isaak wird antworten: Meine Kinder? Sind sie nicht die deinen? Sind sie auch
deine?

Isaak bleibt der privilegierte Verteidiger Israels, der seine Sache wirksam vertritt. Er wird das
Recht haben, Gott alles zu sagen, alles von ihm zu verlangen. Weil er gelitten hat? Nein. Lei-
den verleiht in der judischen Tradition keine Privilegien. Es kommt darauf an, was man aus
dem Leiden macht. Isaak verwandelte es in Gebet und Liebe statt in Groll und Fluch. Das ver-
leiht ihm Rechte und Macht, die kein anderer besitzt. Seine Belohnung? Der Tempel wird
nicht auf dem Sinai, sondern auf dem Morija errichtet.

Beginnen wir unsere Frage wieder an ihrem Ausgangspunkt: Warum tragt Isaak, unser VVor-
fahre mit dem tragischen Schicksal, einen so unpassenden Namen? Ein Name, der Lachen
hervorruft und bedeutet? Isaak lehrt als erster Uberlebender die Uberlebenden der zukiinftigen
judischen Geschichte, dass man ein Leben lang leiden und verzweifeln kann, ohne die Kunst
des Lachens aufzugeben.

Natdrlich wird Isaac die traumatischen Szenen, die seine Jugend vergewaltigt haben, nie

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
12 04.01.2024



vergessen; er wird sich immer an den Holocaust erinnern und bis ans Ende aller Zeiten davon
gezeichnet und gehdautet sein. Aber er wird trotz allem in der Lage sein zu lachen. Und trotz
allem wird er lachen.

Und Gott sprach zu Abraham: Furchte dich nicht, ich will dich beschutzen; grof3 wird dein
Lohn sein.

Dieser Vers, der nach der Beschreibung der Giberwaltigenden Siege Abrahams Uber die Ko-
nige der Region kommt, ruft bei unseren Weisen Erstaunen hervor: Warum musste Gott Abra-
ham, der als unbesiegbar galt, beruhigen?

Das liegt daran, dass Abraham die Folgen seiner Siege flirchtete “, sagt Rabbi Levi. Er flirch-
tete, dass sich die S6hne der getdteten Konige zusammenfinden wirden, um gegen ihn Krieg
zu fuhren. Gott musste ihn daher beruhigen: Firchte dich nicht, Abraham; selbst wenn sich
alle Konige der Welt gegen dich verbiinden wirden, wird dir nichts Schlimmes zusto3en, denn
ich werde gegen sie kAmpfen.

Eine andere Erklarung: Abraham hatte Zweifel: Woher sollte er wissen, dass sich unter den
erschossenen Kriegern nicht ein Gerechter befand, der einen solchen Tod nicht verdient
hatte? Gott musste also seine Bedenken zerstreuen: Du hast nur die Dornen aus dem Garten
des Konigs gezupft; groR wird dein Lohn sein.

Sodom: Siindige Stadt, die Verbrechen atmet und das Bose verbreitet. Bestraft fir ihre Taten
nicht gegen Gott, sondern gegen die Menschen. Gegen die Schwachen, die Mittellosen, die
Landstreicher, die Unglucklichen.

In Sodom “, sagt Rabbi Jehuda, ,,gab es ein Gesetz, das jeden mit dem Tod bestrafte, der dem
Fremden, dem Bettler, dem Elenden Brot anbot.

Doch als Abraham erfuhr, dass Gott sich darauf vorbereitete, Sodom zu vernichten, kam er zu
ihrer Verteidigung. Er flehte um Gottes Barmherzigkeit und sagte: Wenn du daran festhaltst,
dass die Welt allein bestehen soll, dann gibt es kein Gesetz; wenn du daran festhaltst, dass
das Gesetz allein bestehen soll, dann gibt es keine Welt. Du nimmst den Stab an beiden En-
den. Entscheide dich flir das eine oder das andere. Sei weniger anspruchsvoll, weniger un-
nachgiebig, sonst wird nichts bestehen. So pladierte Abraham laut Rabbi Levi flr die Stadt, in
der sich die Menschen gegenseitig auffralen.

Drei Jahre nachdem Abraham Ishmael aus seinem Haus vertrieben hatte, besuchte er ihn in
der Wuste, weil er ihn immer noch liebte. Eine Frau begrifte ihn: Aissa, die moabitische
Frau Ishmaels. Abraham fragte sie: Wo ist dein Mann? — Er ist gegangen, um Friichte zu
pflicken. — Ich habe Durst und Hunger “, sagte Abraham. Die Reise hat mich erschopft. Gib
mir etwas Wasser und ein Stiick Brot, willst du? Aisa lehnte ab. Da sprach Abraham zu ihr:
Wenn dein Mann heimkommt, so sage ihm, dass ein alter Mann aus dem Lande Kanaan zu
ihm gekommen ist; und dieser alte Mann l&sst ihm sagen, dass ihm die Schwelle seines Hau-
ses nicht gefallen hat. Aisa machte den Auftrag fiir Ishmael, der sie sogleich verstoRt. Seine
neue Frau Fatima hingegen kam aus Agypten.

Drei Jahre spater kam Abraham zuriick: Wo ist dein Mann? “, fragte er Fatima. — Er ist weg-
gegangen, um sich um die Kamele zu kimmern. — Ich habe Durst, ich habe Hunger “, sagte

Abraham; die Reise hat mich miide gemacht. — Komm, geh rein, ruh dich aus “, sagte Fatima
und bot ihm Brot und Wasser an. — Wenn dein Mann nach Hause kommt “, sagte Abraham |&-

chelnd, ,, dann sag ihm, dass ein alter Mann aus dem Land Kanaan zu ihm gekommen ist und

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
13 04.01.2024



dass ihm die Schwelle seines Hauses sehr gut gefallen hat.
Aus der Ferne horten Vater und Sohn nicht auf, sich zu lieben.

Um die Opferung Isaaks zu verhindern, verwandelte sich Satan auf dem Weg zum Berg Mo-
rija in einen Fluss, in der Hoffnung, dass Abraham und sein Sohn ihn nicht berqueren kénn-
ten. Doch Abraham ging in das Wasser und befahl seinem Gefolge, ihm zu folgen. Das Was-
ser reichte ihm schon bis zum Kopf. Da schaute Abraham zum Himmel und sagte: Herr des
Universums, du hast mich erwéhlt und gesagt, dass du allein bist und ich auch allein bin, dass
du dich durch mich zu erkennen geben sollst und dass ich dir meinen Sohn als Opfergabe ge-
ben soll; aber wenn ich ertrinke oder wenn Isaak ertrinkt, wer wird deinen Willen erfiillen?
Und wer wird deinen Namen bekannt machen?

Im nachsten Moment war von einem Fluss auf dem Weg zum Berg Moriah keine Spur mehr zu
sehen.

,, Und Abraham opferte den Widder anstelle seines Sohnes...*

Armer Widder, sagen einige Weise. Gott prift die Menschen und er ist es, der getotet wird.
Das ist ungerecht; er hat doch nichts getan.

Rabbi Yoshua sagte: Seit dem sechsten Tag der Schdpfung lebte dieser Widder im Paradies
und wartete darauf, gerufen zu werden; er war von Anfang an dazu bestimmt, Isaak auf dem
Altar zu ersetzen.

Ein besonderer Widder mit einem einzigartigen Schicksal, von dem Rabbi Hanina ben Dossa
sagt: ,, Nichts von diesem Opfer ging verloren. Die Asche wurde im Heiligtum des Tempels
verstreut, die Sehnen wurden von David als Saiten fur seine Harfe verwendet, die Haut nahm
der Prophet Elias, um sich damit zu bekleiden, und das kleinere der beiden HOrner rief das
Volk auf, sich am FuB des Sinai zu versammeln, und das gréRere wird eines Tages ertdnen,
um die Ankunft des Messias anzukiindigen.

Eines Tages rief der Kénig der Moabiter, Micha, seine engsten Berater zusammen und fragte
sie: Worin besteht denn die Starke des jludischen Volkes? Warum gelingt es nicht, es zu ver-
nichten? Seine Starke liegt in Abraham “, antworteten ihm die Berater. — Abraham, Abraham,
wer ist das? — Ihr Vorfahre, der erste ihrer Patriarchen. — Aber was hat er denn getan, um
solche Macht zu verdienen? , fragte der Konig. — Abraham war bereit, seinen Sohn Gott zu
opfern®, antworteten die Ratsherren. — Hat er es getan? — Nein, es war nur eine Prifung. —
Dann werde ich es besser machen und méchtiger sein als er.

Und der moabitische Kdnig lie mehr als einen Mann festnehmen, mehr als zehn Manner,
mehr als hundert Manner, und opferte sie alle seinen Goéttern. Und er spirte, wie seine Kraft
ihn verlieB. Er starb, ohne zu verstehen.

Rabbi Hanan Sohn des Rava sagte im Namen Ravs: An dem Tag, an dem Abraham sein Leben
aushauchte, versammelten sich alle Kénige und alle grof3en Firsten der Erde, um ihn zu be-
weinen, und riefen gemeinsam aus: Wehe der Welt, die ihren Fuhrer verloren hat, wehe dem
Schiff, das seinen Kapitéan verloren hat.

Im Original auf Franzdsisch unter dem Titel ,,Le sacrifice d'lsaac: histoire dq survivant® er-
schienen in: Elie Wiesel, Celébration biblique, portraits et 1égendes, Paris: Editions du Seuil,
1975.

Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Uberlebenden
14 04.01.2024



