
Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 1 04.01.2024 

Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden 

Von Elie Wiesel 

Dies ist eine verwirrende Geschichte, in der die Angst dominiert. Die Angst und der Glaube. 

Angst und Herausforderung. Angst und Lachen. 

Sie war erschreckend, wurde aber zur Quelle des Trostes für all jene, die sie annahmen und, 

indem sie sie weitergaben, in ihre eigene Erfahrung einfügten. 

Es ist eine Geschichte, die das jüdische Schicksal in seiner Gesamtheit enthält, so wie die 

Flamme im Funken enthalten ist, der sie entfacht hat. Man findet darin alle großen Themen, 

alle Leidenschaften, alle Obsessionen des Abenteuers Judentum: die Angst des Menschen vor 

Gott, seine Suche nach Reinheit und Bedeutung, seine Zerrissenheit zwischen absolutem 

Glauben und absoluter Gerechtigkeit, zwischen dem Bedürfnis, Gott zu gehorchen, und dem 

Bedürfnis, ihm nicht zu gehorchen, dem Durst nach Freiheit und dem Durst nach Opfer, dem 

Wunsch, die Hoffnung oder die Verzweiflung durch Wort und Schweigen, dasselbe Wort und 

dasselbe Schweigen zu rechtfertigen. Alles ist da. 

Die Form der Erzählung selbst, die im Buch der Bücher unübertroffen ist, streng und kraft-

voll, raubt einem den Atem. Jedes Wort hallt unendlich wider, beschwört Konflikte und Dra-

men herauf, enthüllt eine ganze Atmosphäre, baut auf einem Vorher auf und geht in ein Nach-

her über, gipfelt in einer dramatischen Wendung, die den Figuren eine andere menschliche 

Tiefe und eine andere Dimension verleiht. Die Situation ist mit metaphysischen Implikationen 

behaftet, bleibt aber auf Schritt und Tritt real und von brennender Schwere. 

Diese uralte Geschichte ist immer noch unsere und wird es auf intimste Weise bleiben. Jeder 

von uns ist dazu berufen, eine Rolle darin zu spielen. Welche ist das? Sind wir Abraham oder 

Isaak? Wir sind Jakob, das heißt Israel. Und Israel beginnt mit Abraham. 

Lassen Sie uns den Text noch einmal lesen. 

Es war einmal ein ungewöhnlicher Mann namens Abraham, der alle Gaben, alle Tugenden be-

saß und alle Gnaden verdiente: der Bote Gottes unter Menschen, die zu eitel und zu blind wa-

ren, um seine Herrlichkeit zu erkennen. Die Tradition erhebt ihn über Moses – dessen Gesetz 

er befolgte – und sogar über Adam – dessen Fehler er korrigierte. 

Abraham: Der erste Feind des Götzendienstes. Der erste zornige junge Mann. Der erste Re-

bell, der sich gegen das „System“, die Gesellschaft und die Autorität auflehnte. Der erste, der 

offizielle Tabus entmystifizierte und rituelle Verbote aufhob. Der erste, der die Zivilisation 

ablehnte, um eine Minderheit der Einen zu bilden. Der erste Gläubige. Allein gegen alle er-

klärt er sich für frei. Allein gegen alle trotzt er dem Feuer und der Menge und behauptet, dass 

Gott einer ist und dort anwesend ist, wo man ihn anruft, dass das Geheimnis des Himmels mit 

dem des Menschen zusammenfällt. 

Und doch. Trotz seines völligen Glaubens an Gott und seine Gerechtigkeit und auch an seine 

Güte zögert er keinen Augenblick, diese in Frage zu stellen, um zwei bereits dem Untergang 

geweihte Städte zu retten: Wie kannst du, gerechter Gott, wahrer Gott, barmherziger Gott, 

eine Ungerechtigkeit begehen? Er ist der Erste, der es wagt, dies zu sagen. Und Gott hört ihm 

zu und antwortet ihm. Denn im Gegensatz zu Hiob legt Abraham nicht für sich selbst, sondern 

für andere Fürsprache ein. Gott vergibt Abraham alles, auch seine Fragen. Gott ist Gott, und 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 2 04.01.2024 

Abraham ist sein treuer Diener, einer ist des anderen gewiss; er hat sich bewährt, Abraham. Er 

hat das Haus seines Vaters verlassen, gegen Fürsten und ihre Armeen gekämpft, Hunger und 

Exil erlitten, Schmach, Feuer und Nacht durchlebt; sein Glaube ist nie ins Wanken geraten. 

Dann verspricht Gott ihm die Zukunft und schenkt ihm einen Sohn, den Gründer einer Linie, 

Träger und Symbol der Gnade und des Segens. 

Eines Tages beschloss Gott, ihn zum zehnten und letzten Mal zu prüfen: Nimm deinen Sohn 

und bring ihn mir als Opfergabe. Der Begriff dafür lautet ola und bedeutet vollständig ver-

zehrtes Opfer, Holocaust. Und Abraham gehorcht. Ohne zu diskutieren. Ohne zu versuchen, 

zu verstehen oder zu verzögern. Ohne ein Wort, ohne eine Träne. Er spricht mit niemandem 

darüber, nicht einmal mit seiner Frau Sarah. Er wartet einfach bis zum nächsten Morgen und 

spannt den Esel an, während sie noch schläft. Zusammen mit seinem Sohn und zwei Dienern 

macht er sich auf den Weg zum Berg Morija. Und nach einem dreitägigen Marsch – der laut 

Kierkegaard länger dauerte als die viertausend Jahre, die uns von dem Ereignis trennen – be-

gannen Vater und Sohn, die Diener und den Esel zurückzulassen, den Berg zu erklimmen. 

Dort oben errichten sie den Altar und bereiten die rituelle Szene vor. Alles ist bereit: das Holz, 

das Messer, das Feuer. Priester und Opfer blicken sich lange in die Augen. Für einen Moment 

hält die gesamte Schöpfung den Atem an. Die gleiche Angst durchdringt Vater und Sohn. Der 

Midrasch beschreibt die Angst Isaaks. Auf dem Altar liegend, an Händen und Füßen gefesselt, 

sieht Isaak, wie der Tempel in Jerusalem abwechselnd zerstört und wieder aufgebaut wird: Im 

Moment der größten Prüfung begreift Isaak, dass das, was ihm widerfährt, auch anderen wi-

derfahren wird; diese Geschichte wird kein Ende haben, seine Kinder werden sie weiter erlei-

den. Das Martyrium wird ihnen nie erspart bleiben. Die Angst des Vaters hingegen ist nicht 

an die Zukunft gebunden; wenn Abraham seinen Sohn opfert, um Gott zu gehorchen, weiß er, 

dass er in Wirklichkeit seine Kenntnis von Gott und seinen Glauben an ihn opfert. Wenn Isaak 

stirbt, an wen wird der Vater diesen Glauben, dieses Wissen weitergeben? Das Ende Isaaks 

würde das Ende eines wunderbaren Abenteuers bedeuten: Der Erste wird der Letzte gewesen 

sein. Es gibt kaum eine größere und verheerendere Angst: Ich hätte umsonst gelebt, gelitten 

und Leid verursacht. 

Und das Wunder geschieht. Der Tod ist besiegt, das Schicksal widerrufen. Die Schneide des 

Messers, das den Faden der Abstammungslinie hätte durchtrennen können – und die Geburt 

Israels verhindert hätte – hält inne, in der Schwebe. 

Ist das Rätsel deshalb gelöst? Ganz im Gegenteil. Wenn man die Midrasch-Literatur liest, 

wird es noch ergreifender. Und noch beunruhigender. Die Frage ist nicht mehr, ob Isaak geret-

tet wird, sondern ob das Wunder noch einmal geschehen kann. Und wie oft. Und aus welchen 

Gründen. Und zu welchem Preis. 

Als Kind las ich diese Geschichte mit klopfendem Herzen; ich spürte, wie mich eine dunkle 

Furcht überkam und mich in die Ferne trieb. 

Ich verstand keine der drei Personen. Warum hatte Gott, der ein barmherziger Vater sein 

wollte, von Abraham verlangt, dass er sich für das Unmenschliche entschied? Und warum 

hatte Abraham zugestimmt? Und warum zeigte Isaak eine solche Unterwerfung? Warum hatte 

er sich geopfert, obwohl ihm nicht direkt befohlen worden war, sich opfern zu lassen? 

Ich verstand nicht: Wenn Gott das menschliche Leiden für seine Herrlichkeit, die ewig sein 

soll, braucht, wie kann der Mensch sich dann ein Ende dieses Leidens vorstellen? Wenn der 

Glaube an Gott durch Selbstverleugnung zustande kommt, wie kann der Glaube dann den An-

spruch erheben, den Menschen zu erheben und zu verbessern? 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 3 04.01.2024 

Schmerzhafte Fragen, vor allem für einen Teenager, weil sie sich nicht auf den Kontext von 

Sünde und Strafe reduzieren lassen, an den uns jedes religiöse Denken gewöhnt hat. Ein Mi-

drasch tut es jedoch: Warum wurde Abraham auf dem Berg Morija geprüft? Weil er seinen 

Sohn Isaak dem älteren Ishmael vorzog. Eine Hypothese, die den Vorzug hat, den Befehl, den 

Abraham von Gott erhielt, zu „rechtfertigen“, und die uns ansonsten unverständlich erscheint. 

Lesen Sie ihn noch einmal. Gott sprach zu Abraham: Kakh na eth binkha eth yekhidkha asher 

ahavta eth Yitzhak, nimm deinen Sohn, deinen einzigen Sohn, den du liebst, Isaak, und bringe 

ihn mir als Brandopfer. Einziger Sohn? Aber das ist ein Irrtum! Was ist mit Ishmael? Von Ab-

raham vergessen, wurde er auch von Gott vergessen? Um auf die Idee der Schuld des Vaters 

gegenüber seinem ältesten Sohn zurückzukommen – eine Schuld, die seine Bestrafung nach 

sich ziehen würde -, müssen wir nur die Interpunktion des Satzes ändern: Kakh na eth binkha, 

nimm deinen Sohn, Komma, eth yekhidkha asher ahavta, den einzigen, den du liebst, Isaak, 

und bring ihn zu mir: Ich will ihn als Sühneopfer. Der Begriff yekhidkha – der Einzige – wird 

nicht mehr durch die Fakten widerlegt. 

Aber hier geht es nicht um Grammatik oder gar um immanente Moral. Wenn es einfach nur 

darum gegangen wäre, für eine Schuld oder Ungerechtigkeit zu büßen, wäre das Opfer keine 

so außergewöhnliche Prüfung gewesen: Damals war diese Art der Selbstverbrennung bei den 

Völkern der Region üblich. 

Nehmen wir sogar für einen Moment an, dass Gott den fehlbaren Vater bestrafen wollte; wa-

rum hatte er seinem Sohn eine schlimmere – und die höchste – Strafe auferlegt? Abraham 

hätte diese Frage stellen können, er, der die Kühnheit besaß, mit Gott zugunsten von Sodom 

und Gomorrha zu streiten! Dem Midrasch zufolge kannte und befolgte er die Gesetze und Ge-

bote der Tora; wusste er nicht, dass er mit einem Mord das Bild Gottes selbst verstümmeln 

würde? Wusste er nicht, dass es besser ist zu sterben als zu töten? Wusste er nicht, der alles 

wusste, wusste er nicht, dass in der jüdischen Tradition von Gott erwartet wird, dass er sein 

eigenes Gesetz einhält, einschließlich des dringendsten von allen: Du sollst nicht töten!? Oder 

muss man sich eine menschlichere Motivation für Abrahams seltsames Verhalten vorstellen? 

Der unausgesprochene Groll des Vaters gegenüber dem Sohn, der ihn überleben wird? Oder 

das Bedürfnis des Menschen, das zu töten, was er liebt? 

Aus dem undurchdringlichen Ereignis entspringen so viele Fragen, dass es zu einem der gro-

ßen Mysterien unserer Geschichte wird; und dieses Mysterium ist so dick, dass es nicht nur 

die Fakten, sondern auch die Namen der Personen verdeckt. 

Warum wurde Abraham, der versagende Priester, in unseren Gebeten zum Symbol der Gnade 

– des Hessed –, des Mitgefühls und der Liebe? Symbol der Liebe, er, der bereit war, seinem 

Sohn die Kehle durchzuschneiden? 

Und Isaak, warum wurde er Isaak genannt? Yitzhak? Der, der lachen wird? Über wen oder 

was wird er lachen? Oder derjenige, der zum Lachen bringen wird, wie Sarah dachte? Warum 

erhielt die tragischste Figur der biblischen Geschichte für immer einen so seltsamen Namen? 

Hunderte von Büchern sind dieser Szene gewidmet, der Akeda, ein Begriff, der daran erinnert, 

dass Isaak auf dem Altar gebunden wurde, und fälschlicherweise mit „Opferung“ Isaaks über-

setzt wird. 

Die Rolle, die sie im Christentum spielt, sei nur am Rande erwähnt: Was Isaak drohte, war 

eine Vorahnung der Kreuzigung. Nur wurde die Tat auf dem Berg Morija nicht vollzogen: 

Der Vater ließ seinen Sohn nicht im Stich, und schon gar nicht in den Tod. So groß ist der Ab-

stand zwischen Morija und Golgatha. Für die jüdische Tradition ist der Tod kein Instrument, 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 4 04.01.2024 

das der Mensch benutzt, um Gott zu verherrlichen. Jeder Mensch ist ein Zweck in sich selbst, 

eine lebendige Ewigkeit: Niemand hat das Recht, ihn zu opfern, nicht einmal Gott. Hätte Ab-

raham seinen Sohn getötet, wäre er nicht unser Vater und Fürsprecher geworden. Für den Ju-

den entspringt alle Wahrheit aus dem Leben, nicht aus dem Tod. Die Kreuzigung ist für uns 

ein Schritt nicht nach vorne, sondern zurück; auf dem Gipfel des Morija bleibt der Lebende 

am Leben und markiert damit das Ende einer Ära des Ritualmordes. Indem wir die Akeda an-

rufen, appellieren wir an die Gnade. Während Golgatha im Laufe der Jahrhunderte als Vor-

wand für unzählige Massaker an Söhnen und Vätern diente, die durch Schwert und Feuer ver-

mischt wurden, im Namen eines Wortes, das Liebe sein wollte. 

Schließen wir die Klammer. Und folgen wir Abraham. 

Was wissen wir über sein Leben und seine Person? Vieles, was uns die Bibel erzählt und wo-

rüber sich der Midrasch ausbreitet; sie liefern uns eine Fülle von präzisen und malerischen 

Details über seine privaten und öffentlichen Aktivitäten. Wir erfahren von seinen Gewohnhei-

ten, seinen Gemütszuständen, seinen Geschäftsbeziehungen, seinen Schwierigkeiten mit 

Nachbarn, Mägden und Konkubinen. Er war reich, gastfreundlich, freundlich und warmher-

zig; er nahm Fremde in seinem Haus auf, ohne sie zu fragen, wer sie waren oder was der 

Zweck ihres Besuchs war; er bewirtete Hungrige und half den Armen, seien es Engel oder 

Bettler, indem er ihnen Unterkunft und Essen anbot. 

Der Midrasch möchte betonen, dass seine körperlichen Fähigkeiten nicht zu vernachlässigen 

waren. Er war mutig, ja sogar tollkühn, und stürzte sich mit dem Kopf voran in die Schlacht. 

Er verlor nur eine einzige Schlacht, weil die Übermacht des Feindes einfach zu groß war: 

45.000 Befehlshaber, 80.000 kampferprobte Helden und 60.000 Soldaten mussten ihre Kräfte 

bündeln, um ihn zu besiegen. Als mächtiger und gefürchteter Mann musste er die schönste 

Frau der Welt heiraten und nahm sie oft mit auf Reisen. 

Er war ständig auf der Suche nach Anregungen, nach neuen Gewissheiten, er hasste die Rou-

tine. Er reiste von Haran nach Kanaan und manchmal sogar bis nach Damaskus, um Gegner 

aufzuspüren und sich mit ihnen zu messen. Als großer Entdecker trat er Königen und Räubern 

gegenüber und spielte mit ihnen, um ihren Stolz zu brechen. 

Sein wundersamstes Abenteuer ist jedoch seine Begegnung mit Gott – eine Begegnung, die 

eine bewusste Entscheidung beider Seiten war. Sie sprechen auf gleicher Augenhöhe mitei-

nander. Ani yekhidi veata yekhidi, sagt Gott gemäß dem Midrasch: Ich bin allein, und du bist 

allein, nur du weißt es, nur du verkündest es. Der Austausch zwischen ihnen findet von nun an 

im Zeichen des Absoluten statt: Sie werden Partner und Komplizen zugleich sein. Die Le-

gende besagt, dass Gott früher nur im Himmel herrschte und Abraham seine Herrschaft auf 

die Welt hier unten ausdehnte. 

Da Gottes Gesprächspartner kein mittelmäßiger Mensch sein kann, verleiht der Midrasch Ab-

raham unzählige Titel und Eigenschaften: Er besaß die Macht eines Herrschers, die ruhige 

Weisheit eines Gerechten, die heiße Sprache eines Propheten oder Hohepriesters. Er sprach 

alle Sprachen und beherrschte alle Künste; er hatte Zugang zu Geheimnissen, die kein Leben-

der vor ihm entschlüsselt oder auch nur erahnt hatte. 

Warum gab man ihm den Beinamen Haivri, der Hebräer? Ivri, so eine Quelle, kommt von 

dem Wort ever, das „Seite“ bedeutet: Abraham stand auf der einen Seite und die ganze Welt 

auf der anderen. Zweite, humorvoll gefärbte Erklärung: Abraham wurde ganz einfach deshalb 

„der Hebräer“ genannt, weil er sich mit Gott auf Hebräisch unterhielt. 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 5 04.01.2024 

Unsere Weisen fragen sich: Da Gott und er sich so sehr liebten und so eng zusammenarbeite-

ten, warum dann die Prüfungen? Warum die Qualen? Weil Gott die Starken angreift; die 

Schwachen leisten keinen oder nur schlechten Widerstand; sie sind uninteressant. Aber wa-

rum sollte man überhaupt Widerstand leisten, wenn Gott den Ausgang schon vorher kennt? 

Antwort: Gott kennt ihn, der Mensch nicht. 

Die meisten Kommentatoren sind der Ansicht, dass die Prüfungen zu Abrahams Nutzen ge-

dacht waren. Um ihn den Völkern der Welt als Beispiel zu dienen; um ihm die Verehrung ih-

rer Führer zu verschaffen. Und auch, um ihn zu verhärten; um ihm seine Stärke und seine 

Möglichkeiten bewusst zu machen. 

Natürlich stellt das nicht jeden zufrieden: Dass Leiden den Juden nützt, ist eine Vorstellung, 

die nur unsere Feinde gerne unterschreiben. 

Daher gibt es eine andere, nicht sehr originelle Erklärung, die sich auf einen alten Bekannten 

beruft, der im Zweifelsfall immer zur Stelle ist: Satan. Die Quelle des Bösen, die größte Ver-

suchung. Die einfache, bequeme Antwort: der Sündenbock. Der listige Spieler, der schamlose 

Lügner. Der Diener mit den schmutzigen Händen, der anstelle des Herrn Tadel und Anathema 

einsammelt. Die Opferung Isaaks? Gott hatte damit nichts zu tun; es war das Werk Satans. 

Gott wollte diese Prüfung nicht; Satan verlangte sie. Dieses unmenschliche Spiel wurde von 

Satan inszeniert, und er trägt die volle Verantwortung dafür. Satan: das perfekte Alibi 

Wie bei Hiob – der aus mehreren Gründen häufig mit Abraham verglichen wird – benutzt Sa-

tan Klatsch und Tratsch, um die Geschichte zu verdrehen und zu beschönigen. Als er von ei-

ner Inspektionsreise auf der Erde zurückkehrt und dem Herrn seinen Bericht vorlegt und seine 

Eindrücke schildert, kommt er zu seinem Überraschungsbesuch bei Abraham, der gerade die 

Geburt seines geliebten Sohnes Isaak feierte. Freudenfeste, üppige Mahlzeiten, öffentliche 

Feiern – Satan übertreibt, wie es seine Gewohnheit ist. Weißt du“, bemerkt der Versucher tü-

ckisch, „weißt du, dass dein treuer Diener Abraham dich vergessen hat? Ja, sein Glück ist ihm 

zu Kopf gestiegen; er hat vergessen, eine Gabe für dich zu reservieren; er denkt nur an seine 

Freude, als ob sie nicht von dir käme; er speist alle seine Gäste, aber er versäumt es, dir das 

jüngste Schaf zu opfern, und sei es nur, um dir seine Dankbarkeit zu zeigen. Skeptisch ant-

wortet Gott: „Aber nein, du hast Unrecht, wenn du meinen treuen Abraham verdächtigst; er ist 

mir ergeben, er liebt mich; er würde mir alles geben, was er besitzt; er würde mir seinen Sohn 

geben, wenn ich ihn darum bitten würde.“ „Wirklich?“, sagte Satan, „bist du sicher? Ich nicht. 

Gott fühlte sich provoziert und sah sich gezwungen, die Herausforderung anzunehmen. Wie 

es weitergeht, steht in der Heiligen Schrift. 

Die biblische Erzählung ist von beispielhafter Reinheit, Strenge und Intensität. Kein Wort zu 

viel, keine unnötige Geste. Eindringliche Bilder, strenge Sprache. Dialoge wie Feuersteine, 

die man nicht erwähnen kann, ohne dass einem die Kehle zugeschnürt wird. 

... Und nach all diesen Dingen ruft Gott Abraham, um ihn zu prüfen. Und Abraham antwortet: 

Hier bin ich. Und Gott sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du lieb hast, nimm 

Isaak und bringe ihn zu mir ins Land Morija, und dort auf der Spitze eines Berges, an der 

Stelle, die ich dir zu gegebener Zeit zeigen werde, sollst du mir Isaak als Brandopfer darbrin-

gen. Diesmal antwortet Abraham nicht „Hier bin ich“; er antwortet nichts. Er geht nach 

Hause, legt sich hin und schläft. Im Morgengrauen steht er auf, weckt seinen Sohn und seine 

Diener und macht sich auf den Weg. Nach drei Tagen – nach drei Tagen des Schweigens – 

sieht er von weitem den bezeichneten Ort. Er hält an; die Knechte und der Esel bleiben dort. 

Abraham vertraut seinem Sohn das Holz an, während er selbst das Messer und das Feuer mit-

nimmt: Und sie gingen beide zusammen. Satz, der uns alles sagt: Sie werden dem Tod ins 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 6 04.01.2024 

Auge sehen oder ihn geben, aber sie gehen zusammen; sie fühlen sich vereint, obwohl sie 

schon alles trennt. Gott wartet auf sie und sie gehen gemeinsam auf ihn zu. Doch dann wendet 

sich Isaak, der den Mund noch nicht geöffnet hatte, an seinen Vater und sagt ein einziges 

Wort: Vater. Und Abraham antwortet zum zweiten Mal: Hier bin ich. Ist das die Wirkung der 

Stille, die auf diese schmerzhafte und ruhige Bekräftigung folgt? Isaak ist wie von einem va-

gen Unbehagen befallen; er möchte verstehen, wenn nicht sogar beruhigt werden. Er sagt: Ich 

sehe das Feuer und ich sehe das Holz; aber das Lamm, das Gott versprochen hat, wo ist es? 

Verlegen und plötzlich schüchtern weicht Abraham aus: Das Lamm, das wird Gott bestim-

men. Und wieder gingen sie beide zusammen. Die Wanderung geht weiter. Sie sind allein auf 

der Welt, umringt von einem unergründlichen Plan Gottes. Aber sie sind zusammen. Die Wie-

derholung vervielfacht die dramatische Intensität der Erzählung und klingt hier plötzlich ganz 

neu. Isaak beginnt zu ahnen, zu verstehen. Jetzt weiß er es. Und der Vater und der Sohn blei-

ben vereint. Gemeinsam erreichen sie den Gipfel; gemeinsam errichten sie den Altar; gemein-

sam bereiten sie das Holz und das Feuer vor. Alles ist bereit, nichts bewegt sich. Isaak liegt 

auf dem Altar und starrt seinen Vater schweigend an. Plötzlich greift Abraham zum Messer 

und macht sich bereit, das Opfer zu vollziehen. Und ... genau in diesem Moment ruft ihn ein 

Engel an und sagt: Abraham. Und Abraham sagt zum dritten Mal: Hier bin ich, ich bin der-

selbe, der ich war, als ich auf deinen ersten Ruf antwortete; ich antworte auf deinen Ruf, was 

immer er auch sein mag; wenn er sich auch ändert, ich ändere mich nicht. 

Alles ist gut, was gut endet. Das Opfer wird vollzogen, aber Isaak bleibt am Leben; an seiner 

Stelle wird ein Widder geschlachtet und verbrannt. Abraham ist wieder mit seinem Sohn ver-

eint und versöhnt sich mit seinem Gewissen. Und der Engel wiederholt für ihn in Ekstase die 

lichtvollen Verheißungen: Seine Kinder, die Erben der Erde, werden so zahlreich sein wie die 

Sterne, die sich im Meer spiegeln. Abraham durchlebt erneut den großartigen Traum, der ihn 

immer an seinen Bund mit Gott erinnern wird. Nein, die Zukunft ist nicht tot. Nein, die Wahr-

heit wird nicht erstickt. Nein, das Exil wird nicht auf unbestimmte Zeit andauern. 

Abraham sollte glücklich und besänftigt zurückkehren. Nur endet die Erzählung mit einem 

seltsamen Satz, der die Wunden wieder aufreißt, anstatt sie zu heilen: Vayashav Abraham el 

nearav, und Abraham kehrte zu seinen Dienern zurück. Beachten wir das Verb: Vayashav, er 

kehrte zurück. In der Einzahl. Abraham kehrte allein zurück. Was ist mit Isaak? Wo ist Isaak? 

Warum geht er nicht zu seinem Vater? Was ist mit ihm geschehen? Müssen wir verstehen, 

dass der Vater und der Sohn nicht mehr zusammen sind? Dass die Erfahrung, die sie gerade – 

gemeinsam – gemacht haben, sie im Nachhinein getrennt hat? Dass Isaak sich verändert hat? 

Dass er sauer auf seinen Vater ist? Oder dass ein Teil von ihm dort auf dem Altar geblieben 

ist? 

Ernste und beunruhigende Fragen, die den Midrasch zu begeistern scheinen, wo das Thema 

einen ebenso wichtigen Platz einnimmt wie die Erschaffung der Welt oder die Offenbarung 

am Sinai. 

Der Midrasch beschränkt sich hier nicht darauf, die Fakten zu nennen und zu kommentieren. 

Er erforscht das Herz und das Schweigen der Figuren; er untersucht sie aus allen Blickwin-

keln; er verfolgt sie bis in ihr Innerstes; er kommt dazu, sich das Unvorstellbare vorzustellen. 

Der Prolog konzentriert sich auf eine einzige Person: Abraham. Nur er weiß, was geschehen 

wird. Zu seiner Frau sagt er: Isaak und ich wollen zum Gebet gehen. Zu seinem Sohn sagt er: 

Wir werden in Andacht lernen. Allein mit seinem Geheimnis – allein mit dem Wissen, dass es 

ein Geheimnis gibt -, weigert er sich, es zu teilen. Als Figur nimmt Sarah nicht an der Hand-

lung teil; ebenso wenig Isaak. Sie existieren, aber ihre Präsenz wird nicht unterstützt. Was 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 7 04.01.2024 

Gott betrifft, so ist er nur durch Abrahams Lüge präsent. Wir wissen, dass Gott da ist, dass er 

schaut, zuhört und wartet; wir wissen es, weil Abraham für ihn lügt, weil Abraham seine 

Angst und seinen Schmerz vor ihm verbirgt. Was wird er tun? Auf welche Seite wird er sich 

stellen – auf die Seite Gottes oder auf die Seite des Opfers? Irgendjemand kennt die Antwort. 

Sarah und Isaak kennen nicht einmal die Frage. Noch nicht einmal das. Aber Satan kennt sie. 

In diesem Moment scheint er Gott näher zu sein als den Menschen. 

Mit seinem Auftritt macht die Handlung einen Sprung nach vorn. Sein Verhalten erscheint je-

doch inkohärent. Er hatte die Opferung Isaaks vorgeschlagen – nein: gefordert -, und nun setzt 

er plötzlich alles daran, sie zu sabotieren. Nachdem er erfolgreich auf Gott eingewirkt hat, 

versucht er nun, Abraham zu beeinflussen. 

Lassen Sie uns den Midrasch hören: 

Auf seinem Weg zum Berg Morija trifft Abraham den als alten Mann verkleideten Satan: Wo-

hin gehst du? fragt ihn der Satan. – Zum Gebet“, sagte Abraham. – Gehst du mit einem Mes-

ser in der Hand zum Gebet? Mit Feuer und Holz? Niemand geht so aufgebrezelt zum Gebet. – 

Es kann sein“, erklärt Abraham, „dass wir uns verspäten. Einen Tag oder zwei. Dann müssen 

wir ein Tier schlachten, an die Mahlzeiten denken und sie zubereiten; es ist besser, wenn wir 

alles Notwendige dabei haben. Daraufhin lässt Satan seine Maske fallen und ruft aus: „Armer 

alter Mann, der glaubt, er könne mich täuschen. Weißt du denn nicht, dass ich dabei war, als 

dir der Befehl gegeben wurde? Abraham brach das Gespräch ab, aber Satan fuhr fort und rief: 

Sag, alter Mann, hast du deinen Verstand verloren und dein Herz von allen menschlichen Ge-

fühlen entleert? Im Alter von hundert Jahren hast du das Glück gehabt, einen Sohn zu bekom-

men, und jetzt willst du ihm wirklich die Kehle durchschneiden? – Ja, sagte Abraham -. Aber 

morgen, du armer alter Mann, morgen wird er dir noch grausamere Prüfungen auferlegen: 

Glaubst du, dass du auch diese überstehen wirst? – Ich hoffe es -, sagte Abraham. Ich hoffe, 

dass ich ihm immer gehorchen kann. – Aber morgen, du armer Sterblicher, morgen wird er 

dich des Mordes beschuldigen – er, der dir den Befehl dazu gegeben hat! Er wird dich verur-

teilen, weil du deinen Sohn getötet hast, er wird dich verurteilen, weil du gehorcht hast! Wirst 

du es trotzdem tun? – Ja, sagte Abraham, ich werde es trotzdem tun. Ich muss ihm gehorchen, 

ich will es. Nachdem er beim Vater versagt hat, greift Satan den Sohn an, vor dem er als Tee-

nager verkleidet erscheint: Wohin gehst du? – Die Tora studieren, antwortet Isaak. – Und die 

Tora, wirst du sie jetzt studieren oder erst nach deinem Tod? – Dumme Frage, sagt Isaac. So-

fort, natürlich. Weißt du denn nicht, dass die Tora nur den Lebenden gegeben wird? – Du bist 

nur ein unglücklicher Junge“, sagte Satan. Deine Mutter tut mir leid, so wie du mir leid tust. 

Sie hat jahrelang gefastet und gebetet, um dich zur Welt zu bringen, und jetzt ist dieser alte 

Mann, dein eigener Vater, verrückt geworden: Er wird dich ermorden. Ungläubig schaut Isaak 

seinen Vater liebevoll an. Satan fährt in falschem, mitfühlendem Ton fort: Ja, du wirst ster-

ben, glaub mir. Weißt du, wer sich freuen wird? Dein Bruder Ishmael. Er wird sich freuen. 

Deine Kleider, dein Besitz, deine Geschenke, er wird sie bekommen. Dieses so kindliche, so 

menschliche Argument, sagt der Midrasch, lässt Isaak zögern. Er wendet sich schüchtern an 

seinen Vater: Sieh dir diese Person an, Vater. Höre auf seine Worte ... – Achte nicht darauf, 

sagte Abraham. Es sind leere Worte ohne Bedeutung und Wahrheit. Hör nicht auf sie. Die Ge-

schichte endet hier nicht. Satan weigert sich, seine Niederlage einzugestehen. Er erfindet wei-

tere Hindernisse. Er verwandelt sich in einen Fluss; Abraham vertreibt die Fluten. In eine 

Wolke; Abraham zerstreut ihn. Schließlich hat Satan eine brillante, geniale Idee: Er wird sich 

der gefährlichsten aller Waffen bedienen – der Wahrheit. Er setzt alles auf eine Karte, enthüllt 

die Fakten und erklärt: „Abraham, ich habe hinter den Kulissen dort oben gehört, dass das 

Lamm geopfert werden soll; das Lamm und nicht Isaak. Hörst du mich, alter Mann: Du hast 

nichts zu befürchten, Isaak auch nicht. Ob du weitergehst oder umkehrst, ist egal. Es ist alles 

nur ein Spiel, eine einfache Prüfung. Hör also auf, dich zu quälen oder dich für einen Helden 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 8 04.01.2024 

zu halten. Wenn Abraham dem Satan Glauben schenken würde – dem Satan, der die Wahrheit 

sagt -, würde das Drama sofort enden. Doch er setzt seinen nunmehr stillen Marsch auf den 

Punkt fort, an dem Verzweiflung und Wahrheit in einer brennenden und sinnlosen Suche zu-

sammenkommen. 

Wie immer im Midrasch entsprechen diese Parabeln den dramatischen Anforderungen der Er-

zählung; sie verdeutlichen die Handlung, erweitern sie, enthüllen die inneren Konflikte der Fi-

guren und verleihen ihnen Profil. 

Die Anwesenheit Satans und die Anwesenheit Isaaks, der sich dessen bewusst ist, unter-

streicht Abrahams Einsamkeit: Satan personifiziert hier den Zweifel, den Abraham hegen 

muss, um ein Mensch zu bleiben. Und die Angst, die Isaak überkommt, bringt ihn uns näher. 

Isaak, der bis zum Ende blind, still und vertrauensvoll bis zum Schluss war, wäre eher naiv als 

unschuldig, eher kindlich als mutig gewesen. Immerhin war er, einem Midrasch zufolge, be-

reits siebenunddreißig Jahre alt. Er konnte nicht ab einem gewissen Punkt nicht verstehen, 

nicht erkennen, dass der Mann, der neben ihm ging, eine andere Rolle als die eines Vaters 

spielte. Indem er Angst bekommt, wird er zum Menschen – er wird wieder zum Kind. Ein 

Text geht sogar so weit, anzudeuten, dass Vater und Sohn Hand in Hand nach Morija gingen, 

weil Abraham Isaak an der Flucht hindern wollte; denn Isaak hatte Angst. 

Satan selbst wird zum Menschen. Nachdem er die Wahrheit vergeblich missbraucht hat, ver-

liert er den Kopf: Der Arme hat sich schlagen lassen. Er wird es wieder tun: Satan gehen die 

Pläne nie aus, wie wir später noch sehen werden. Im Moment müssen wir uns noch über Ab-

rahams Verhalten wundern: Als er sich weigerte, Satan zu glauben, wie konnte er dann sicher 

sein, dass er sich nicht irrte? Was, wenn Satan nicht lügt? Indem Satan ihm die wahre Zukunft 

– den genauen Ausgang – offenbarte, bedeutete er ihm in Wirklichkeit, dass er, Satan, es war, 

der die Opferung Isaaks gefordert und erreicht hatte. Was, wenn er die Wahrheit sagte? Das 

ist der Kern des Problems für Abraham, das ist die wahre Angst: Für Gott zu sterben ist denk-

bar; in Ausnahme- und Extremsituationen ist es sogar denkbar, dass man bereit ist, für Gott zu 

töten. Aber für Satan? 

Abraham zögerte jedoch nicht. Er wusste es. Er wusste, dass es zwischen göttlichen und ande-

ren Prüfungen einen Unterschied in Inhalt und Form gibt, und dass es Zeichen gibt, die das 

verdeutlichen. Satan macht es leicht, Gott nicht. Abraham brauchte sich nur zu fragen: Was 

wäre am bequemsten? Nach Hause zu gehen, natürlich, mit fröhlichem Herzen und gutem Ge-

wissen; zu Sarah zurückzukehren, die sich sicher schon Sorgen machte. Er musste sich also 

für das Gegenteil entscheiden und setzte seinen Weg ohne einen Blick zurück fort. Dies war 

eine bewusste Entscheidung seinerseits, und der Midrasch unterstreicht dies: Warum dauerte 

die Wanderung drei Tage? Damit die Leute nicht sagen konnten, dass Vater und Sohn aus ei-

nem Schock heraus gehandelt hätten. 

Nein, sie waren beide völlig klar und bewusst, hatten ihre Sinne unter Kontrolle. Sie hatten 

Zeit, sich vorzubereiten, nachzudenken, das Für und Wider abzuwägen und sich die Zukunft 

in all ihrem Schrecken auszumalen. 

Am Morgen des dritten Tages, so sagt der Midrasch, wie später das Volk vor dem Sinai, er-

blickt Abraham von weitem die angegebene Stelle. Er fragt seinen Sohn: „Siehst du, was ich 

sehe? – Ich sehe einen prächtigen Berg unter einer brennenden Wolke“, sagte Isaak. Da fragte 

Abraham seine Diener: Und was seht ihr? Die beiden Diener, neutrale Statisten, sehen nur ei-

nen verlassenen Ort. Und Abraham versteht, dass das Ereignis sie nicht betrifft; sie werden 

zurückbleiben. Er versteht auch, dass der Ort tatsächlich der gewählte Ort ist. 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 9 04.01.2024 

Da gingen Vater und Sohn zusammen, ze laakod veze leaked, der eine, um zu fesseln, der an-

dere, um gefesselt zu werden, ze lishkhot veze lishakhet, der eine, um zu schlachten, der an-

dere, um sich schlachten zu lassen, sie teilten die gleiche Hingabe an den gleichen Gott, folg-

ten dem gleichen Ruf: Das Opfer sollte ihre gemeinsame Opfergabe sein; Vater und Sohn wa-

ren nie zuvor so vereint gewesen. Der midraschische Text betont dies, als wolle er eine zu-

sätzliche tragische Bedeutung und Dimension herausarbeiten: Abraham und Isaak sind trotz 

ihrer gegensätzlichen Rollen gleichberechtigt, der eine ist das Opfer, der andere sein Opfer. 

Aber Abraham selbst, wessen Opfer ist er? Von Gott? Das Schlüsselwort ist auch hier Yakh-

dav, zusammen: Opfer zusammen. Gemeinsam bringen sie das Feuer, das Holz; gemeinsam 

errichten sie den Altar. Abraham, so sagt der Text, verhielt sich wie der fröhliche Vater, der 

sich auf die Hochzeitsfeier seines Sohnes vorbereitet, und Isaak wie der Bräutigam, der die 

Braut trifft. Beide wirken entschlossen und glücklich. 

Während dieser Szene ist es Isaak, der für einen kurzen Moment seinen Realitätssinn wieder-

erlangt: „Vater“, sagt er, „was wirst du und meine Mutter als Nächstes tun? – Der, der uns bis 

heute getröstet hat, wird uns auch weiterhin trösten“, antwortet Abraham. – Vater“, sagte 

Isaak nach einer Weile des Schweigens. Ich habe Angst, mich zu bewegen, zu schreien. Ich 

habe Angst. Binde mich gut fest. Und etwas später: Vater, wenn du mit meiner Mutter 

sprichst, wenn du ihr alles erzählst, dann pass auf, dass sie nicht beim Brunnen oder auf dem 

Dach ist; vor Schreck könnte sie hinfallen und sich umbringen. 

Es ist Isaak, der auf dem Altar liegt und unsere Aufmerksamkeit auf sich zieht. Wir betrachten 

ihn zusammen mit Abraham, der ihm direkt in die Augen schaut. Er weint, Abraham. Seine 

Tränen fließen in die Augen seines Sohnes und hinterlassen dort einen Abdruck, der durch 

nichts ausgelöscht werden kann. Er weint so sehr, dass ihm das Messer aus der Hand rutscht 

und auf den Boden fällt. Dann, erst dann, stößt er einen Hilfeschrei aus; und erst dann spaltet 

Gott den Himmel, und Isaak sieht die unsichtbaren Heiligtümer der Schöpfung und die Engel, 

die in ganzen Reihen klagen: Yakhid shokhet veyak-hid nishkhat, seht alle: Er ist allein, der 

Schlitzer, wie auch der, dem er die Kehle durchschneidet, allein ist. Alle Welten in allen 

Sphären sind in Aufruhr. Isaak ist das Zentrum des Universums. Er darf nicht sterben, nicht 

jetzt, nicht so. Nicht so. Und er wird nicht sterben. Die Stimme eines Engels ertönt: Rühre 

deinen Sohn nicht an, Abraham. Er muss leben, Isaak. 

Warum die Stimme eines Engels und nicht die Stimme Gottes? Antwort des Midrasch: Gott 

allein ist befugt, den Tod zu befehlen; um ein Menschenleben zu retten, genügt jedoch ein En-

gel. 

Großzügige, zutiefst bewegende Erklärung, aber ich habe eine andere, die mir besser gefällt, 

weil sie es mir ermöglicht, mich nicht nur mit Isaak, sondern auch mit Abraham zu identifi-

zieren. 

Es ist an der Zeit, dass der Erzähler es zugibt: Abraham stand ihm weniger nahe als sein Sohn 

Isaak. 

Ihm gefiel weder der Gedanke, dass das Unmenschliche dem Menschen als Umweg zu Gott 

dienen könnte, noch Kierkegaards allzu bequeme Theorie der „ethischen Suspension“ in Be-

zug auf die Ereignisse am Berg Moriah. Kierkegaard behauptet auch, dass Abraham Isaak 

nicht vor seinem Schicksal gewarnt hat, um seinen Glauben an Gott zu bewahren; es war bes-

ser, dass Isaak am Menschen – an seinem Vater – als an Gott verzweifelte. Das sind Ansich-

ten, die die jüdische Tradition ablehnt. Das Gesetz Gottes verpflichtet, wie gesagt, auch Gott; 

doch während Gott sein Gesetz nicht aussetzen kann, ist es Sache des Menschen – des Men-

schen und nicht Gottes -, es auszulegen. Andererseits ist der Glaube an Gott durch den 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 10 04.01.2024 

Glauben an den Menschen bedingt, und beide sind untrennbar miteinander verbunden. 

Greifen wir die eben gestellte Frage noch einmal auf: Warum hat Abraham Isaak nichts ge-

sagt? Weil der Opferbefehl für Abraham eine Angelegenheit zwischen Gott und ihm selbst 

war; sie ging niemanden sonst etwas an, auch Isaak nicht. 

So setze ich auf die Stärke des Menschen und nicht auf seine Kapitulation. Gott mag es nicht, 

wenn der Mensch durch Resignation zu ihm kommt. Der Mensch soll durch Erkenntnis und 

durch Liebe zu Gott kommen. Gott liebt im Menschen nicht die Blindheit, sondern die Klar-

heit, die Offenheit und nicht die Schmeichelei. Abraham hatte ihn lange vor der Prüfung mit 

Isaak für die sündigen Städte angesprochen. 

Die Prüfung ist hier in zwei Richtungen zu verstehen. Gott unterzieht Abraham einer Prüfung, 

und Abraham unterzieht Gott einer Prüfung. Es ist, als ob Abraham sagen würde: „Ich fordere 

dich heraus, Herr; ich werde mich deinem Willen beugen; lass uns sehen, ob du bis zum Ende 

gehst, lass uns sehen, ob du es zulässt, lass uns sehen, ob du schweigst, wenn das Leben mei-

nes Sohnes – der auch dein Sohn ist – auf dem Spiel steht. 

Gott weicht zurück und ändert seine Meinung. Aus der Auseinandersetzung geht Abraham als 

Sieger hervor. Deshalb schickt er einen Engel, der den Befehl widerruft und ihn beglück-

wünscht. Er selbst ist zu beschämt. 

Daraufhin ereignet sich eine weitere dramatische Wendung. Abraham überrascht uns immer 

wieder: Nachdem er das Spiel gewonnen hat, wird er anspruchsvoll. Da Gott nachgegeben 

hat, will Abraham sich nicht mit diesem Sieg zufriedengeben und die Beziehung fortsetzen, 

als wäre nichts geschehen. Jetzt ist er an der Reihe, seine Bedingungen zu diktieren, sonst ... 

nimmt er das Messer zurück und es kommt, wie es kommen muss! 

Lassen Sie uns den Midrasch hören: 

Als Abraham die Stimme des Engels hörte, schrie er nicht etwa seine Freude und Dankbarkeit 

heraus. Im Gegenteil: Er beginnt zu diskutieren. Er, der bisher nur mit zusammengebissenen 

Zähnen gehorcht hatte, wird plötzlich skeptisch, er stellt den Gegenbefehl in Frage, den er ins-

geheim von Anfang an erwartet und von ganzem Herzen herbeigesehnt hatte. Zuerst verlangt 

er, dass der Engel sich ordnungsgemäß identifiziert. Dann verlangt er von ihm den Beweis, 

dass er nicht der Abgesandte Satans ist. Und schließlich weigert er sich schlicht und einfach, 

die Botschaft anzunehmen. Er sagt: Gott hat mir befohlen, ihm meinen Sohn zu opfern, nun 

ist es an ihm, den Befehl zu widerrufen; ohne Vermittler. Dann muss Gott erneut nachgeben: 

Es ist Gott selbst, der ihm schließlich verbietet, seinen Sohn anzurühren. 

Zweiter Sieg für Abraham; er ist jedoch noch nicht zufrieden. 

Nachdem er die himmlische Stimme gehört hatte, die ihm befahl, seinen Sohn Isaak zu ver-

schonen, sagte Abraham: „Ich schwöre, dass ich den Altar nicht verlassen werde, bis ich dir, 

Herr, gesagt habe, was ich auf dem Herzen habe. – So sei es“, antwortete die himmlische 

Stimme, „sprich. – Hast du mir nicht versprochen, dass meine Nachkommen so zahlreich sein 

werden wie die Sterne am Himmel? – Ja, ich habe es dir versprochen. – Und diese Nachkom-

men, von wem werden sie sich beanspruchen? Von mir allein? – Nein, sagte die Stimme, auch 

von Isaak. – Und hast du mir nicht versprochen, dass sie die Erben der Erde sein werden? – 

Ja, ich habe es dir versprochen. – Von wem werden sie abstammen? Von mir allein? – Nein“, 

sagte die Stimme Gottes, „auch von Isaak. – Siehst du, Herr“, sagte Abraham mit Nachdruck, 

„vorhin hätte ich dich darauf aufmerksam machen können, dass dein Befehl im Widerspruch 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 11 04.01.2024 

zu deinem Versprechen steht; ich habe meinen Schmerz im Zaum gehalten und nichts gesagt. 

Dafür möchte ich, dass du mir folgendes Versprechen gibst: Wenn meine Kinder und Kindes-

kinder in all ihren Generationen gegen dein Gesetz und deinen Willen handeln, wirst du auch 

nichts sagen. – So sei es“, sagte die Stimme Gottes. Es genügt, wenn sie diese Geschichte er-

zählen. Und alles wird ihnen vergeben. 

Von da an ist alles klar. Wir verstehen, warum Abraham zum Synonym für Hessed, für 

Gnade, geworden ist. Ja, er war barmherzig; nicht so sehr gegenüber Isaak, sondern gegenüber 

Gott. Er hätte ihn konfrontieren und anklagen können; er tat es nicht. Indem er sich auf dem 

ganzen Weg und sogar noch weiter, darüber hinaus, seinem Willen unterwarf, veranschau-

lichte er seinen Glauben an Gott und seine Barmherzigkeit. Er hat das Spiel gewonnen, und – 

wie der Midrasch sagt – Gott liebt es, von seinen Kindern besiegt zu werden. 

Aber nicht Satan. Er hasst es zu verlieren. Im Gegensatz zu Gott rächt er sich, wie er kann, an 

wem er kann. Von Abraham und Isaak besiegt, greift er Sarah an; er erscheint vor ihr in der 

Maske Isaaks und erzählt ihr die wahre Geschichte, die auf dem Berg Morija zu Ende geht: 

die lange Wanderung, die rituelle Zeremonie, das Wunder. Satan hat noch nicht zu Ende ge-

sprochen, da bricht Sarah zusammen. Tot. 

Abraham dachte, die Prüfung sei eine Angelegenheit zwischen ihm und Gott, zwischen ihm 

und seinem Sohn vielleicht. Er irrte sich. Auf der Ebene des Absoluten gibt es ein unbekann-

tes Element in jeder Ungerechtigkeit, in jeder Verpflichtung. Man lässt einen Freund, einen 

Sohn leiden, um wer weiß welche Siege zu erringen, um wer weiß welche Wahrheiten zu be-

weisen; doch am Ende zahlt jemand anderes den Preis – und dieser jemand ist fast immer un-

schuldig. Ist das Unrecht erst einmal geschehen, entgleitet es uns. Alles in allem war es viel-

leicht falsch von Abraham, zu gehorchen oder auch nur so zu tun, als ob. Da er nicht Herr 

über das Leiden seines Sohnes war, hätte er nicht mit ihm spielen und ihn manipulieren sol-

len. Indem er Isaak in diese Gleichung einbezog, die ihn überforderte, wurde Abraham gegen 

seinen Willen zum Mitschuldigen an Sarahs Tod. 

Ein anderer, grausamerer Text geht noch weiter. Er lässt vermuten, dass ein tragisches Ende 

nicht vermieden werden konnte. Daher die Verwendung des Singulars im Verb und er kehrte 

zurück: Ja, Abraham kehrte allein zurück. Ein solches Spiel wird nicht ungestraft gespielt. 

Natürlich ist diese Hypothese nicht weit verbreitet, und die Tradition hält sie nicht aufrecht. 

Die alten Kommentatoren ziehen es vor, sich den erschütterten, aber lebendigen Isaak vorzu-

stellen, der sich in eine Schule oder ins Paradies zurückzieht, von wo er einige Jahre später 

zurückkehren würde. 

Aber die volkstümliche Phantasie – das kollektive, poetische Unterbewusstsein – hält sich 

eher an die tragische Interpretation des Textes. Isaak begleitete seinen Vater nicht auf der 

Rückreise, weil das göttliche Eingreifen zu spät kam. Die Tat war vollbracht. Weder Gott 

noch Abraham konnten den Sieg für sich beanspruchen. Sie waren beide Verlierer. Daher hat 

Gott am Neujahrstag ein Gefühl der Reue, wenn er die Menschen und ihre Taten beurteilt. 

Wegen des Dramas auf dem Berg Morija versteht er sie nun besser. Durch Abraham und Isaak 

weiß er, dass man es mit manchen Unternehmungen zu weit treiben kann. 

Deshalb werden das Thema und der Begriff „Isaaks Opfer“ durch die Jahrhunderte hindurch 

und überall verwendet, um die Zerstörung und den Untergang unzähliger jüdischer Gemein-

den zu beschreiben. Pogrome, Kreuzzüge, Tötungen, Katastrophen, Ausrottung durch das 

Schwert und Liquidierung durch Feuer: Jedes Mal ist es Abraham, der seinen Sohn erneut 

zum Altar führt. 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 12 04.01.2024 

Zeitlos und höchst aktuell ist diese Geschichte. Wir haben Juden gekannt, die wie Abraham 

ihre Söhne im Namen dessen, der keinen Namen hat, fallen sahen. Wir haben Kinder gekannt, 

die wie Isaak das Opfer in ihrem Fleisch erlitten; und manche, die verrückt wurden, sahen ih-

ren Vater auf dem Altar, mit dem Altar, in einem Inferno verschwinden, das den höchsten 

Himmel in Brand setzte. 

Wir kannten alterslose Juden, die blind werden wollten, weil sie gesehen hatten, wie Gott und 

Mensch im unsichtbaren Heiligtum der himmlischen Sphären gegeneinander arbeiteten, ein 

Heiligtum, das von den riesigen Flammen des Holocausts erhellt wurde. 

Die Erzählung endet hier jedoch nicht. Isaac hat überlebt, er hatte keine andere Wahl. Er 

musste etwas aus seinen Erinnerungen und Erfahrungen machen, um uns zur Hoffnung zu 

zwingen. 

Unser Überleben ist somit an sein Überleben gebunden. Satan mag Sarah getötet haben, er 

mag sogar Abraham verletzt haben. Aber auf Isaak hat er keinen Einfluss. Isaak bleibt außer-

halb seiner Reichweite. Auch Isaak stellt eine Herausforderung dar. Abraham forderte Gott 

heraus, Isaak forderte den Tod heraus. 

Was tut Isaak, nachdem er den Berg Morija verlassen hat? Er ist zum Dichter geworden – er 

ist der Autor des Gottesdienstes von Minha –, aber er bricht nicht mit der Gesellschaft, er wi-

dersetzt sich nicht dem Leben. Logischerweise müsste er sich nach Wanderschaft und Verges-

sen sehnen. Stattdessen lässt er sich in seinem Land nieder, das er nie verlassen wird – und in 

seinem Namen, den er nie ändern wird. Er heiratet, bekommt Kinder und gründet einen Haus-

halt; das Schicksal hat ihn nicht zu einem verbitterten und verbitterten Mann gemacht. Er 

empfindet weder Hass noch Zorn gegenüber seinen Zeitgenossen, die seine Erfahrungen nicht 

gemacht haben. Im Gegenteil: Er meint es gut mit ihnen, er liebt sie, er interessiert sich für ihr 

Schicksal, für ihre Zukunft. Sein Recht auf Unsterblichkeit widmet er der Verteidigung seines 

Volkes. 

Am Ende der Zeit, so sagen unsere Weisen, wird Gott zu Abraham sagen: Deine Kinder haben 

das Gesetz gebrochen. Und Abraham wird antworten: Sie sollen sterben, damit dein Name ge-

heiligt wird. Dann wird Gott sich zu Jakob wenden und zu ihm sagen: Deine Kinder haben 

das Gesetz gebrochen. Und Jakob wird antworten: Sie sollen sterben, damit dein Name gehei-

ligt wird. Dann wird sich Gott zu Isaak wenden und sagen: Deine Kinder haben das Gesetz 

gebrochen. Und Isaak wird antworten: Meine Kinder? Sind sie nicht die deinen? Sind sie auch 

deine? 

Isaak bleibt der privilegierte Verteidiger Israels, der seine Sache wirksam vertritt. Er wird das 

Recht haben, Gott alles zu sagen, alles von ihm zu verlangen. Weil er gelitten hat? Nein. Lei-

den verleiht in der jüdischen Tradition keine Privilegien. Es kommt darauf an, was man aus 

dem Leiden macht. Isaak verwandelte es in Gebet und Liebe statt in Groll und Fluch. Das ver-

leiht ihm Rechte und Macht, die kein anderer besitzt. Seine Belohnung? Der Tempel wird 

nicht auf dem Sinai, sondern auf dem Morija errichtet. 

Beginnen wir unsere Frage wieder an ihrem Ausgangspunkt: Warum trägt Isaak, unser Vor-

fahre mit dem tragischen Schicksal, einen so unpassenden Namen? Ein Name, der Lachen 

hervorruft und bedeutet? Isaak lehrt als erster Überlebender die Überlebenden der zukünftigen 

jüdischen Geschichte, dass man ein Leben lang leiden und verzweifeln kann, ohne die Kunst 

des Lachens aufzugeben. 

Natürlich wird Isaac die traumatischen Szenen, die seine Jugend vergewaltigt haben, nie 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 13 04.01.2024 

vergessen; er wird sich immer an den Holocaust erinnern und bis ans Ende aller Zeiten davon 

gezeichnet und gehäutet sein. Aber er wird trotz allem in der Lage sein zu lachen. Und trotz 

allem wird er lachen. 

Und Gott sprach zu Abraham: Fürchte dich nicht, ich will dich beschützen; groß wird dein 

Lohn sein. 

Dieser Vers, der nach der Beschreibung der überwältigenden Siege Abrahams über die Kö-

nige der Region kommt, ruft bei unseren Weisen Erstaunen hervor: Warum musste Gott Abra-

ham, der als unbesiegbar galt, beruhigen? 

Das liegt daran, dass Abraham die Folgen seiner Siege fürchtete“, sagt Rabbi Levi. Er fürch-

tete, dass sich die Söhne der getöteten Könige zusammenfinden würden, um gegen ihn Krieg 

zu führen. Gott musste ihn daher beruhigen: Fürchte dich nicht, Abraham; selbst wenn sich 

alle Könige der Welt gegen dich verbünden würden, wird dir nichts Schlimmes zustoßen, denn 

ich werde gegen sie kämpfen. 

Eine andere Erklärung: Abraham hatte Zweifel: Woher sollte er wissen, dass sich unter den 

erschossenen Kriegern nicht ein Gerechter befand, der einen solchen Tod nicht verdient 

hätte? Gott musste also seine Bedenken zerstreuen: Du hast nur die Dornen aus dem Garten 

des Königs gezupft; groß wird dein Lohn sein. 

Sodom: Sündige Stadt, die Verbrechen atmet und das Böse verbreitet. Bestraft für ihre Taten 

nicht gegen Gott, sondern gegen die Menschen. Gegen die Schwachen, die Mittellosen, die 

Landstreicher, die Unglücklichen. 

In Sodom“, sagt Rabbi Jehuda, „gab es ein Gesetz, das jeden mit dem Tod bestrafte, der dem 

Fremden, dem Bettler, dem Elenden Brot anbot. 

Doch als Abraham erfuhr, dass Gott sich darauf vorbereitete, Sodom zu vernichten, kam er zu 

ihrer Verteidigung. Er flehte um Gottes Barmherzigkeit und sagte: Wenn du daran festhältst, 

dass die Welt allein bestehen soll, dann gibt es kein Gesetz; wenn du daran festhältst, dass 

das Gesetz allein bestehen soll, dann gibt es keine Welt. Du nimmst den Stab an beiden En-

den. Entscheide dich für das eine oder das andere. Sei weniger anspruchsvoll, weniger un-

nachgiebig, sonst wird nichts bestehen. So plädierte Abraham laut Rabbi Levi für die Stadt, in 

der sich die Menschen gegenseitig auffraßen. 

Drei Jahre nachdem Abraham Ishmael aus seinem Haus vertrieben hatte, besuchte er ihn in 

der Wüste, weil er ihn immer noch liebte. Eine Frau begrüßte ihn: Aissa, die moabitische 

Frau Ishmaels. Abraham fragte sie: Wo ist dein Mann? – Er ist gegangen, um Früchte zu 

pflücken. – Ich habe Durst und Hunger“, sagte Abraham. Die Reise hat mich erschöpft. Gib 

mir etwas Wasser und ein Stück Brot, willst du? Aisa lehnte ab. Da sprach Abraham zu ihr: 

Wenn dein Mann heimkommt, so sage ihm, dass ein alter Mann aus dem Lande Kanaan zu 

ihm gekommen ist; und dieser alte Mann lässt ihm sagen, dass ihm die Schwelle seines Hau-

ses nicht gefallen hat. Aisa machte den Auftrag für Ishmael, der sie sogleich verstößt. Seine 

neue Frau Fatima hingegen kam aus Ägypten. 

Drei Jahre später kam Abraham zurück: Wo ist dein Mann?“, fragte er Fatima. – Er ist weg-

gegangen, um sich um die Kamele zu kümmern. – Ich habe Durst, ich habe Hunger“, sagte 

Abraham; die Reise hat mich müde gemacht. – Komm, geh rein, ruh dich aus“, sagte Fatima 

und bot ihm Brot und Wasser an. – Wenn dein Mann nach Hause kommt“, sagte Abraham lä-

chelnd, „dann sag ihm, dass ein alter Mann aus dem Land Kanaan zu ihm gekommen ist und 



Wiesel - Die Opferung Isaaks. Die Geschichte eines Überlebenden

 14 04.01.2024 

dass ihm die Schwelle seines Hauses sehr gut gefallen hat. 

Aus der Ferne hörten Vater und Sohn nicht auf, sich zu lieben. 

Um die Opferung Isaaks zu verhindern, verwandelte sich Satan auf dem Weg zum Berg Mo-

rija in einen Fluss, in der Hoffnung, dass Abraham und sein Sohn ihn nicht überqueren könn-

ten. Doch Abraham ging in das Wasser und befahl seinem Gefolge, ihm zu folgen. Das Was-

ser reichte ihm schon bis zum Kopf. Da schaute Abraham zum Himmel und sagte: Herr des 

Universums, du hast mich erwählt und gesagt, dass du allein bist und ich auch allein bin, dass 

du dich durch mich zu erkennen geben sollst und dass ich dir meinen Sohn als Opfergabe ge-

ben soll; aber wenn ich ertrinke oder wenn Isaak ertrinkt, wer wird deinen Willen erfüllen? 

Und wer wird deinen Namen bekannt machen? 

Im nächsten Moment war von einem Fluss auf dem Weg zum Berg Moriah keine Spur mehr zu 

sehen. 

„ Und Abraham opferte den Widder anstelle seines Sohnes...“ 

Armer Widder, sagen einige Weise. Gott prüft die Menschen und er ist es, der getötet wird. 

Das ist ungerecht; er hat doch nichts getan. 

Rabbi Yoshua sagte: Seit dem sechsten Tag der Schöpfung lebte dieser Widder im Paradies 

und wartete darauf, gerufen zu werden; er war von Anfang an dazu bestimmt, Isaak auf dem 

Altar zu ersetzen. 

Ein besonderer Widder mit einem einzigartigen Schicksal, von dem Rabbi Hanina ben Dossa 

sagt: „Nichts von diesem Opfer ging verloren. Die Asche wurde im Heiligtum des Tempels 

verstreut, die Sehnen wurden von David als Saiten für seine Harfe verwendet, die Haut nahm 

der Prophet Elias, um sich damit zu bekleiden, und das kleinere der beiden Hörner rief das 

Volk auf, sich am Fuß des Sinai zu versammeln, und das größere wird eines Tages ertönen, 

um die Ankunft des Messias anzukündigen. 

Eines Tages rief der König der Moabiter, Micha, seine engsten Berater zusammen und fragte 

sie: Worin besteht denn die Stärke des jüdischen Volkes? Warum gelingt es nicht, es zu ver-

nichten? Seine Stärke liegt in Abraham“, antworteten ihm die Berater. – Abraham, Abraham, 

wer ist das? – Ihr Vorfahre, der erste ihrer Patriarchen. – Aber was hat er denn getan, um 

solche Macht zu verdienen?“, fragte der König. – Abraham war bereit, seinen Sohn Gott zu 

opfern“, antworteten die Ratsherren. – Hat er es getan? – Nein, es war nur eine Prüfung. – 

Dann werde ich es besser machen und mächtiger sein als er. 

Und der moabitische König ließ mehr als einen Mann festnehmen, mehr als zehn Männer, 

mehr als hundert Männer, und opferte sie alle seinen Göttern. Und er spürte, wie seine Kraft 

ihn verließ. Er starb, ohne zu verstehen. 

Rabbi Hanan Sohn des Rava sagte im Namen Ravs: An dem Tag, an dem Abraham sein Leben 

aushauchte, versammelten sich alle Könige und alle großen Fürsten der Erde, um ihn zu be-

weinen, und riefen gemeinsam aus: Wehe der Welt, die ihren Führer verloren hat, wehe dem 

Schiff, das seinen Kapitän verloren hat. 

Im Original auf Französisch unter dem Titel „Le sacrifice d'Isaac: histoire de survivant“ er-

schienen in: Elie Wiesel, Célébration biblique, portraits et légendes, Paris: Éditions du Seuil,  

1975. 


