Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,17
Von Martin Luther
1. Die Christen missen die Anfechtung durch den Tod bestehen.

Der 17. Vers dieses Liedes (»lch werde nicht sterben, sondern leben usw.«) betrifft und be-
kennt die Not, aus der Gottes Hand den Heiligen hilft, ndmlich den Tod. Sie splren wahrhaf-
tig den Tod, wenn sie in Todesgefahr kommen, und es ist fiir das Fleisch kein stif3es Trank-
lein, wenn ihm der Tod vor Augen tritt. Auch kommt der Tod nicht anders als in Begleitung
von Sunde und Gesetz. Darum ersieht man hieraus gut, daR die Heiligen Martyrer sein mus-
sen. Denn sie mussen in Todesgefahr schweben und mit dem Tode ringen und kdmpfen. Ge-
schieht es nicht durch die Tyrannen und Gottlosen mit Feuer, Schwert, Kerker und derglei-
chen Verfolgungen, so geschieht es doch durch den Teufel selbst. Der kann weder das Wort
Gottes leiden noch alle die, die es halten und lehren. Er setzt ihnen zu, es sei im Leben oder
im Sterben.

Schon im Leben weill der Teufel den Glauben anzufechten.

Im Leben tut er es mit den hohen Anfechtungen des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
gegen Gott. Da kann er ein Herz so belagern und besttirmen mit Erschrecken, Zweifel, Verza-
gen, dal} es Gott scheu aus dem Wege geht, ihm feind wird und ihn lastert. Da kommt es dann
dem elenden Gewissen nicht anders vor als daf Gott, Teufel, Tod, Stinde, Holle und alles Ge-
schaffene ein Ding, und alle seien sein ewiger, unabléssiger Feind geworden. Kein Tiirke und
kein Kaiser kdnnen jemals eine Stadt mit solcher Gewalt bestiirmen, wie der Teufel ein Ge-
wissen bestiirmen kann.

Im Sterben bereitet der Teufel Anfechtung aus kleinen Stinden.

Im Sterben oder auf dem Totenbett kann er es auch, wenn Gott ihm dazu Raum gibt. Da ist er
ein Meister darin, Stinden aufzubauschen und auf Gottes Zorn hinzuzeigen. Es ist ein merk-
wirdiger, machtiger Geist, der aus einer geringen Sunde solch eine Angst anrichten und solch
eine Holle aufbauen kann. Denn das ist gewiRlich wahr, dal3 kein Mensch jemals seine rechten
Hauptstinden sieht, ndmlich den Unglauben, die Verachtung Gottes, dal} er Gott nicht flirchtet,
ihm nicht vertraut und ihn nicht liebt, wie es eigentlich sein sollte, und dergleichen Suinden
des Herzens, worinnen ja die rechten Butzen sitzen. Es ware fur ihn auch nicht gut, sie zu se-
hen. Denn ich weil3 nicht, ob es irgend einen Glauben auf Erden gibt, der davor bestehen und
nicht fallen und verzweifeln wirde. Darum l&B8t Gott dem Teufel freien Raum bei den Siinden,
die in Werken geschehen. Da soll er dir schnell eine Hélle und Verdammnis zurichten dafur,
daB du vielleicht einmal etwas zu viel getrunken oder zu lange geschlafen hast, so daf du vor
grolRer Gewissensangst und Traurigkeit krank wirst und vor Leid sterben mochtest.

Noch mehr Anfechtung bereitet der Teufel aus den besten Werken.

Und was noch viel &rger ist: Er soll dir deine besten Werke vorhalten und sie dir in dein Ge-
wissen hineintreiben und -stechen als so schméhlich zunichtegemachte und verdammte
Werke, dal3 dir alle deine Stinden nicht so bange machen sollen, wie dir jetzt deine besten
Werke machen (die doch in Wirklichkeit recht und gut sind); aber jetzt ware es dir lieber, du
héattest lauter groRRe Stinden statt solcher Werke getan. Damit will er erreichen, dal} auch du sie
verleugnen sollst, als seien sie nicht durch Gott geschehen, damit du so Gott l&stern sollst. Da
ist dann auch der Tod nicht ferne, ja, auch die Holle nicht! Aber wer kann alle seine Kinste
aufzahlen, wie er Stinde, Tod und Holle herrichten kann? Es ist sein Handwerk; er hat es tiber

Luther - Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,17 1 02.01.2024



finftausend Jahre getrieben und kann es nur allzu meisterhaft. Desgleichen ist er auch so
lange ein Todesflrst gewesen. Er wird es wahrlich oft versucht haben und trefflich darin gelbt
sein, einem armen Gewissen ein Todestrinklein beizubringen. Die Propheten, voran der liebe
David, haben es wohl gefuihlt und gekostet; sie klagen, lehren und reden ja glaubhaft davon,
als seien sie oft dabei gewesen, sprechen bald von des Todes Pforten, bald von der Holle, bald
vom Zorne Gottes.

2. Die Kunst, die Anfechtung zu Gberwinden, lernt niemand aus.
Die Anfechtung Uberwindet, wer alles Gott anheimgibt.

Nun, es komme, wann und wie es komme! Wir héren ja hier deutlich, dafl3 die Heiligen sich
mit dem Teufel raufen und mit dem Tode herumbeilRen missen, mag der Verfolger oder Pest
und andere Krankheit und Lebensgefahr es dahin bringen. Aber in diesem Kampf ist es der
allerbeste und nachste Weg zum Sieg, dieses Liedlein der Heiligen singen zu lernen, das heil3t
sich selbst zu verleugnen und sich an die rechte Hand Gottes zu hdngen. So wird der Teufel
richtig beschwindelt, so daR er leeres Stroh zu dreschen vorfindet? Das geht so: Ich will nichts
sein. All meine Macht soll der Herr sein (wie oben gesagt). Wenn ich das tue, so bin ich vollig
leer von mir selbst und alle dem, was mein ist, und ich kann sagen: was fichtst du an, Teufel?
Suchst du gute Werke und meine eigene Heiligkeit vor Gott zu tadeln? Das hab ich ja doch
gar keine; meine Macht ist nicht meine Macht, der Herr aber ist meine Macht. Mein Lieber,
rauf mir die Haare in der Hand aus? oder z&hl Geld aus einem leeren Beutel auf! Suchst du
aber meine Siinde zu verklagen? Ja, das habe ich doch auch keine. Hier ist die Macht des
Herrn! Die magst du ja immerhin verklagen, bis du es satt wirst; ich weil} weder von Siinden
noch von Heiligkeit in mir, nichts, nichts weil ich als allein von Gottes Macht in mir.

Das ware gar fein, sag ich, wenn einer so von sich selbst loskommen und den Teufel mit der
leeren Tasche verspotten konnte! Das wére wie bei jenem armen Hausherrn, der den Dieb aus-
lachte, den er bei Nacht in seinem Hause erwischte, und zu dem er sagte: »Ho, du dummer
Dieb, willst du bei finstrer Nacht hier etwas finden, und ich kann am lichten Tag nichts hier
innen finden!« Was will denn der Teufel machen, wenn er eine so entblol3te Seele findet, die
ihm weder uber Siinde noch tiber Heiligkeit Rechenschaft geben will? Da muf er alle seine
Kunst aufgeben, das Aufbauschen der Siinde wie das Schanden der guten Werke. Da wird er
an die rechte Hand Gottes verwiesen; die muf} er wohl in Frieden lassen. L&Rt du aber ab von
diesem Liede und ergreift dich der Teufel bei deinen Siinden oder deinen guten Werken und
gehst du auf sein Streitgesprach ein, dal} du ihm zusehen und zuhéren willst, da wird er dich
herrichten, wie er dich nach seinem Wunsch gerne haben mdchte, dal du Gott samt seiner
rechten Hand und alles vergi3t und verlierst.

Lebenslanglich missen wir es tiben, Gottes Hand festzuhalten.

Aber, wie wir gehort haben, es ist eine Kunst, sich selbst zu verleugnen. Wir haben daran zu
lernen, solange wir leben, so gut als alle Heiligen vor uns, neben uns und nach uns es lernen
mussen. Denn wie wir die Stinde noch fuhlen, so miissen wir den Tod auch fiihlen; und wie
wir kdmpfen missen, dal’ wir die Suinden loswerden und fest an der rechten Hand Gottes héan-
gen, die uns sein Wort verkiindigt, so missen wir auch mit dem Tod und dem Teufel, dem
Fursten oder Amtmann des Todes kdmpfen, bis wir ganz los werden. Denn du muf3t beachten,
wie dieser Vers solchen Kampf anzeigt. Der Teufel oder Verfolger dringt auch mit dem Tod
auf die Heiligen ein. Was tun sie aber? Sie wenden ihre Augen, ja sich selber, ganz von ihm
ab, machen sich ganz leer und halten sich an die Hand Gottes und sprechen: »Ich muf nicht
sterben, wie du Teufel oder Tyrann behauptest. Du liigst! Ich werde leben! Denn ich will nicht
von meinen noch von Menschen werken reden. Ich weil jetzt nichts von mir, nichts von

Luther - Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,17 2 02.01.2024



meiner Heiligkeit, sondern des Herrn Werke, die habe ich vor mir. Davon will ich reden. Die
riihme ich. Auf die verlasse ich mich. Der ist's, der von Stiinden und vom Tode hilft. Kannst
du diese Werke umsttrzen, dann hast du mich auch gestirzt.«

3. Gott leistet dem Angefochtenen seinen Beistand.
Die vierte Strophe besingt den Trost und die Hilfe Gottes.

So umfalit dieser Vers die friher genannten zwei Punkte des 6. und 7. Verses: Trost und Hilfe,
mit denen Gott an den Rechtschaffenen und Gerechten Gutes tut. Denn hier sieht man,, wie
die rechte Hand Gottes das Herz aufrichtet und mitten im Tode so machtvoll trostet, dal? es
sagen kann: »Und wenn ich auch sterbe, so sterbe ich dennoch nicht. Wenn ich auch leide, so
leide ich dennoch nicht. Wenn ich auch falle, so liege ich doch nicht am Boden. Wenn ich ge-
schandet werde, so stehe ich doch nicht mit Schande da usw.« Das ist der Trost.

Weiter spricht dieser Vers (17) von der Hilfe, und zwar so: »Sondern ich werde leben.« Ist das
nicht eine wundersame Hilfe, dal’ der Sterbende lebt, der Leidende fréhlich ist, der Fallende
aufsteht, der Geschéndete in Ehren ist? So sagt auch Christus (Joh 11,25): »Wer an mich
glaubt, der stirbt nicht. Und ob er gleich stirbe, soll er doch leben!« Ebenso redet auch Paulus
(2 Kor 4,8 1): »Uns ist bange, aber wir verzagen nicht; wir leiden [Verfolgung], aber wir wer-
den nicht verlassen; wir werden unterdriickt, aber wir kommen nicht um usw.« Das sind alles
Worte, die ein menschliches Herz [von sich aus] nicht versteht,

Gottes Trost und Hilfe fur die Seinen ist das ewige Leben.

Und hier siehst du nun, daf dieser Trost und diese Hilfe das ewige Leben ist. Das ist die
rechte, ewige Wohltat Gottes. Das ergibt auch der ganze Psalm. Denn er sondert ja den Hau-
fen der Rechtschaffenen von den drei andern Gruppen und gibt dennoch diesen dreien alles,
was in diesem Erdenleben [nd6tig] ist, ndmlich weltliches Regiment, geistliche Herrschaft und
die NutznieRung und den Gebrauch der Guter der ganzen Schépfung; deshalb mul? notwendig
die Wohltat an diesem kleinen Haufen der Rechtschaffenen ein anderes Leben sein, namlich
das ewige. Die drei andern Gruppen génnen und lassen ihnen ja nicht die Wohltat dieses Le-
bens, die ihnen selber gehort; darum muf dieser Trost der ewige Trost und diese Hilfe die
ewige Hilfe sein. Und was kann es auch, fur sich selbst gesehen, anderes sein, wenn sich der
Psalmist des Herrn selber riihmt, Gber und aufBer allen Gutern der Fursten und Menschen, wel-
che die andern haben? Denn der Herr ist doch ein ewiges Gut; somit kann auch jeder wohl das
ermessen: Wo das Herz einen gnadigen Gott fhlt, da mul} Vergebung der Siinde sein. Ist die
Slinde weg, so ist der Tod auch weg und muf Trost und Zuversicht der ewigen Gerechtigkeit
und des ewigen Lebens sein. Daran ist picht zu zweifeln.

Darum laft uns hier in diesem Vers ein Meisterstlick erkennen, wie gewaltig er den Tod aus
den Augen riickt und vom Sterben oder von Sunden nichts wissen will, dagegen sich das Le-
ben so fest vor Augen stellt und nichts als vom Leben wissen will. Wer aber den Tod nicht
sieht/ der lebt in Ewigkeit, wie Christus sagt (Joh 8,51): »So jemand mein Wort wird halten,
der wird den Tod nicht sehen ewiglich.« So ganz versenkt er sich ins Leben, daR der Tod vom
Leben verschlungen wird und ganz darin verschwindet. Das kommt davon, dal’ er mit festem
Glauben an der rechten Hand Gottes hangt. So haben alle Heiligen diesen Vers gesungen und
mussen ihn vollends bis ans Ende [der Welt] singen. Am deutlichsten sehen wir es an den lie-
ben Mértyrern; sie sterben vor der Welt dahin, und ihr Herz spricht doch mit festem Glauben:
»lch werde dennoch nicht sterben, sondern leben usw.«

Luther - Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,17 3 02.01.2024



4. Vielfach ist das Zeugnis der Angefochtenen von Gottes Hilfe.
Die Schrift und der 3. Glaubensartikel bekennen das ewige Leben.

Hiebei mussen wir folgende Regel lernen: Wo im Psalter und sonst in der Schrift die Heiligen
auf solche Weise es mit Gott zu tun haben, mit seinem Trost und seiner Hilfe in ihren Noten,
da hat man es gewil} mit dem ewigen Leben und der Auferstehung der Toten zu tun; und sol-
che Stellen gehoren alle zusammen in den Glaubensartikel von der Auferstehung und vom
ewigen Leben, ja in das ganze dritte Stlick des Glaubensbekenntnisses, ndmlich vom Heiligen
Geist, von der heiligen Christenheit, von der Vergebung der Stinde, von der Auferstehung,
vom ewigen Leben. Und das alle| hat seinen Ursprung aus dem ersten Gebot, wo Gott spricht:
»lch bin dein Gott.« Dies Wort gibt machtvoll eben diesen dritten Glaubensartikel wieder.
Denn wenn sie klagen, daR sie sterben und Not leiden in diesem Leben, und wenn sie sich
trotzdem eines anderen als dieses Lebens getrosten, ndmlich Gottes selber, der Gber und aul3er
diesem Leben ist; so ist es unmoglich, dal sie ganz und gar sterben und nicht vielmehr ewig
leben sollten. Nicht blof3 darum, weil Gott, an dem sie hangen und dessen sie sich getrosten,
nicht sterben kann und sie also in ihm leben missen. Sondern auch darum, weil Gott nicht ein
Gott der Toten sein kann und derer, die nichts mehr sind; es ist vielmehr so, wie Christus
(Matth 22,32) sagt: er mul} ein Gott der Lebendigen und nicht der Toten sein. Darum missen
sie ewig leben, sonst ware er nicht ihr Gott. Und sie kdnnten auch nicht an ihm hangen, wenn
sie nicht leben wirden! So bleibt denn der Tod bei diesem kleinen Hauflein nicht mehr als ein
Schlaf.

Wenn das aber wabhr ist, dal} sie in Gott leben, dann muR das zuvor wahr sein, daf sie Verge-
bung der Stinden haben. Haben sie keine Siinde, so haben sie gewil den Heiligen Geist, der
sie heiligt. Sind sie heilig, so sind sie die rechte, heilige, christliche Kirche und »das kleine
Hé&uflein« und sind Herr tber alle Gewalt des Teufels, missen also wieder auferstehen und
ewig leben. Sieh, das sind die groRen, hohen Werke der Rechten des Herrn. Was sind doch
dagegen aller Menschen und Firsten Werke, auf die alle Welt baut und trotzt? Spinnweben
sind es, sagt Jesaja, die weder zur Kleidung noch zum Schmuck dienen, sondern nur dazu, daf}
die umherschweifenden tollen Miicken und Fliegen (die leichtfertigen Seelen) damit gefangen
und auf ewig erwiirgt werden.

Der Glaube ist selbst Anfang des Lebens, das den Tod uberdauert.

Nun leben solche Heiligen nicht allein [erst) in jenem Leben, sondern sie beginnen es hier im
Glauben. Und wo Glaube ist, da ist auch ewiges Leben [schon] begonnen. Und die Schriftstel-
len vom Glauben gehdren auch zu allen eben genannten Artikeln; denn Glauben braucht man
in den drei andern Gruppen zu diesem [irdischen] Leben Uberhaupt nicht, da ja die Gottlosen
in erster Linie dieses Leben haben. Der Glaube kann auch nicht an irgend etwas hangen oder
haften, das in diesem Leben gilt; er bricht vielmehr aus und hangt an dem, was tber und aul3er
diesem Leben ist, das heil3t an Gott selber. Dal} aber die Heiligen dieses ewige Leben hier an-
fangen und im Sterben dennoch leben, bezeugt dieser Vers, in dem es weiter heif3t: »und ich
werde des Herrn Werke verkindigen«. Wer des Herrn Werke predigen soll, der wird ja wohl
lebendig sein mussen; und auch wenn sie schon tot sind, so predigt doch ihr Geist und Blut,
wie Abels Blut redet wider Kain (1 Mose 4,10); und Hebr 11,4 heif3t es, daR der gestorbene
Abel durch seinen Glauben noch rede. Und dieser Vers ist fur die Tyrannen und Heiligenmor-
der der allerargste und allerverdriellichste, wie ich sonst kaum einen in der Schrift weif3: daf3
die toten Heiligen, von denen sie meinen, sie seien fein zum Schweigen gebradit und tiberwal-
tigt, nun erst recht zu leben und zu reden beginnen. Zum Teufel auch! Es ist nicht gut mit den
Heiligen streiten, wenn sie erst recht nach dem Tod eben das gerade anfangen wollen, weswe-
gen man sie totet, und dazu dann nachher nicht aufhéren und ablassen wollen in Ewigkeit und

Luther - Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,17 4 02.01.2024



auch fortan nicht getotet und nicht zum Schweigen gebracht sein wollen, vielmehr ewig des
Herren Werke verkundigen. Der Papst hat Johann Hus und viele Heilige verbrannt, jetzt neu-
lich auch Leonhard Kaiser und viele andere; aber wie genau hat er es getroffen und sie zum
Schweigen gebracht! Ihr Blut schreit jetzt immer wider ihn, bis er alle seine Macht verloren
hat, dal} er nunmehr betteln gehen und fremde Gewalten, wie die der Kaiser und Firsten, an-
rufen mut, die er friiher durch seine eigene Macht mit Ful3en trat. Wenn sie nicht wéren, so
waére der arme Bettler langst von Motten gefressen, obgleich auch solche Bettelhilfe ihm we-
nig hilft; er wird schlieBlich doch verlassen werden und muf den Johann Hus Uber sich Herr
bleiben lassen.

Martin Luther: Das schone Confitemini, an der Zahl der 118. Psalm, 1530, Band 7 der Calwer
Lutherausgabe, 1979, S. 121-128.

Luther - Gottes Hilfe aus dem Tod. Auslegung zu Psalm 118,175 02.01.2024



