
Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 1 18.01.2024 

Hiob 

Von Søren Kierkegaard 

Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt. 

„Da stand Hiob ans, und zerriß sein Kleid, und raufte sein Haupt und fiel auf die Erde, und 

betete an, und sprach: Ich bin nacket von meiner Mutter Leibe kommen, nacket werde ich wie-

der dahinfahren. Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen; der Name des Herrn sei 

gelobt!“1 

Nicht bloß den nennen wir einen Lehrer der Menschen, der durch eine besonders glückliche 

Gunst, oder mit unermüdlicher Mühe und durchgreifender Ausdauer die eine oder andere 

Wahrheit entdeckte oder ergründete, das Erworbene als eine Lehre hinterließ, welche die fol-

genden Geschlechter zu verstehen und in diesem Verstehen sich zuzueignen streben; sondern 

auch den, vielleicht in noch strengerem Sinn, nennen wir einen Lehrer der Menschheit, der 

nicht nur Lehre anderen zu übergeben hatte, sondern dem Geschlecht sich selbst als ein Vor-

bild hinterließ, sein Leben als eine Führung für jeden Menschen, seinen Namen als eine Bürg-

schaft für die Vielen, seine Tat als eine Aufmunterung für die Versuchten. Ein solcher Lehrer 

und Führer der Menschheit ist Hiob, dessen Bedeutung keineswegs in dem liegt, was er gesagt 

hat, sondern in dem, was er getan hat. Wohl hat er eine Aussage hinterlassen, die durch ihre 

Kürze und Schönheit zum Sprichwort geworden ist, bewahrt von Geschlecht zu Geschlecht, 

und keiner hat vermessen etwas hinzugefügt oder etwas weggenommen; aber die Aussage 

selbst ist nicht der Führer, und Hiobs Bedeutung liegt nicht darin, daß er sie sagte, sondern da-

rin, daß er nach ihr handelte. Das Wort selbst ist wohl schön und der Überlegung wert, aber 

wenn ein anderer es gesagt hätte, oder wenn Hiob ein anderer gewesen wäre, oder wenn er es 

bei einer anderen Gelegenheit gesagt hätte, so wäre auch das Wort selbst ein anderes gewor-

den, bedeutungsvoll, wenn anders es dies war, als ausgesagtes, aber nicht bedeutungsvoll 

dadurch, daß er handelte, indem er es aussagte, daß die Aussage selbst eine Tat war. Wenn 

Hiob sein ganzes Leben angewendet hätte, um dieses Wort einzuschärfen, wenn er es als die 

Summe und Vollendung dessen betrachtet hätte, was ein Mensch vom Leben lernen soll, 

wenn er es beständig bloß von sich weg gelehrt hätte, aber niemals selbst es versucht, niemals 

selbst gehandelt, indem er es aussagte, so wäre Hiob ein anderer, seine Bedeutung eine an-

dere. Es würde Hiobs Name vergessen sein, oder es würde doch gleichgültig sein, ob man ihn 

wüßte, die Hauptsache wäre der Inhalt des Wortes, die Gedankenfülle, die in ihm läge. Wenn 

das Geschlecht das Wort angenommen hätte, so wäre es dieses, was das eine Geschlecht dem 

andern übergäbe; während es setzt dagegen Hiob selbst ist, der das Geschlecht begleitet. 

Wenn das eine Geschlecht ausgedient, sein Werk vollbracht, seinen Streit ausgekämpft hat, so 

hat Hiob es begleitet; wenn das neue Geschlecht mit seinen unüberschaubaren Reihen und je-

der Einzelne in diesen auf seinem Platze fertig steht, um die Wanderung zu beginnen, so ist 

Hiob wieder zur Stelle, nimmt seinen Platz ein, welcher ein Außenposten der Menschheit ist. 

Sieht das Geschlecht nur frohe Tage in glücklichen Zeiten, so folgt Hiob getreu mit, und wenn 

der Einzelne doch im Gedanken das Furchtbare erlebt, geängstigt wird durch die Vorstellung, 

was das Leben an Entsetzen und Not bergen kann, daß niemand weiß, wann die Stunde der 

Verzweiflung für ihn schlägt, so sucht sein bekümmerter Gedanke hin zu Hiob, ruht in ihm, 

beruhigt sich durch ihn; denn er folgt getreulich mit und tröstet wohl nicht so, als hätte er ein 

für allemal gelitten, was nie wieder erlitten werden sollte, aber tröstet wie der, der zeugt, daß 

das Furchtbare erlitten worden ist, daß der Schrecken erlebt worden ist, daß der Kampf der 

Verzweiflung gekämpft worden ist, Gott zur Ehre, ihm zur Rettung, andern zu Nutz und 

Freude. In frohen Tagen, in glücklichen Zeiten geht Hiob an der Seite des Geschlechts und 

 
1 Hiob 1,20f. 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 2 18.01.2024 

sichert ihm seine Freude, bekämpft den angstvollen Traum, daß ein plötzlicher Schrecken ei-

nen Menschen überfallen sollte und Macht haben, seine Seele zu morden als seine gewisse 

Beute. Nur der Leichtsinnige könnte wünschen, das, Hiob nicht mit wäre, daß sein ehrwürdi-

ger Name ihn nicht daran erinnern sollte, was er zu vergessen sucht: daß es Schrecken gibt im 

Leben und Angst; nur der Selbstsüchtige könnte wünschen, daß Hiob nicht da wäre, damit die 

Vorstellung von seinem Leiden mit ihrem strengen Ernst seine gebrechliche Freude nicht stö-

ren sollte, ihn aufschrecken aus seiner in Verhärtung und Verlorenheit berauschten Sicherheit. 

In sturmvollen Zeiten, wenn der Grund des Daseins wankt, wenn der Augenblick bebt in 

angstvoller Erwartung dessen, was kommen soll, wenn jede Erklärung verstummt beim An-

blick des wilden Aufruhrs, wenn das Innerste des Menschen sich windet in Verzweiflung und 

in der Seele Bitterkeit zum Himmel schreit, so geht Hiob noch zur Seite des Geschlechts und 

bürgt dafür, daß ein Sieg ist, bürgt dafür, daß, wenn auch der Einzelne im Streite verliert, doch 

ein Gott ist, der, wie Er jede Versuchung menschlich macht, selbst wenn ein Mensch in der 

Versuchung nicht bestände, doch ihren Ausgang so machen wird, daß wir ihn ertragen kön-

nen, ja, herrlicher als irgendeine menschliche Erwartung. Nur der Trotzige könnte wünschen, 

daß Hiob nicht da wäre, damit er seine Seele ganz von der letzten Liebe freimachen könnte, 

die doch noch im Klageschrei der Verzweiflung zurückblieb, damit er klagen, ja, das Leben so 

verfluchen könnte, daß nicht einmal ein Mitlaut von Glauben und Zuversicht und Demut in 

seiner Rede wäre, damit er in seinem Trotz den Schrei ersticken könnte, daß es nicht einmal 

scheinen sollte, als wäre da einer, den er herausforderte. Nur der Weichling könnte wünschen, 

daß Hiob nicht da wäre; damit er je eher je lieber jeden Gedanken fahren lassen, jede Bewe-

gung in der widerwärtigsten Ohnmacht aufgeben, sich selbst in der elendesten und erbärm-

lichsten Vergessenheit auslöschen könnte. 

Das Wort, das, wenn es genannt wird, sofort an Hiob erinnert, das Wort, das, wenn Hiobs 

Name genannt wird, sofort lebendig und in jedermanns Gedanken gegenwärtig wird, ist ein 

einfältiges und simples Wort, verdeckt keine heimliche Weisheit in sich, die von den Tiefsin-

nigen erforscht werden müßte. Wenn das Kind dieses Wort lernt, wenn es ihm anvertraut wird 

als eine Mitgift, von der es nicht faßt, wozu es sie gebrauchen soll, so versteht es das Wort, 

versteht wesentlich dasselbe dabei wie der Weiseste. Jedoch versteht das Kind es nicht, oder 

besser: es versteht Hiob nicht, denn was es nicht faßt, ist all dir Not und das Elend, in dein 

Hiob geprüft wurde. Davon kann das Kind nur eine dunkle Ahnung haben; und doch, wohl 

dem Kind, welches das Wort verstand, und den Eindruck bekam von dem, was es nicht faßte, 

daß es das Furchtbarste von allem sei, und, ehe Sorge und Widerwärtigkeit seinen Gedanken 

verschlagen machen konnten, die überzeugende und kindlich lebendige Entscheidung besaß, 

daß es in Wahrheit das Furchtbarste sei. Wenn der Jüngling seinen Gedanken diesem Worte 

zuwendet, so versteht er es, und versteht wesentlich dasselbe dabei, wie das Kind und wie der 

Weiseste. Jedoch versteht er es vielleicht nicht, oder besser: er versteht nicht Hiob, woher all 

die Not und das Elend kommen sollte, worin Hiob geprüft ward; und doch, wohl dem Jüng-

ling, der das Wort verstand, und demütig unter das sich beugte, was er nicht verstand, ehe 

Trübsal seinen Gedanken eigensinnig machte, als entdeckte er, was keiner zuvor gekannt 

hätte. Wenn der Altere das Wort überlegt, so versteht er es und versteht wesentlich dasselbe 

dabei, wie das Kind und wie der Weiseste. Er versteht auch die Not und den Kummer, in wel-

chem Hiob geprüft ward, und doch versteht er vielleicht nicht Hiob, denn er kann nicht verste-

hen, wie Hiob imstande war, es zu sagen; und doch, wohl dem Manne, der das Wort verstand 

und bewundernd festhielt, was er nicht verstand, ehe Kummer und Not ihn mißtrauisch mach-

ten, auch gegen Hiob. Wenn der Geprüfte, der den guten Streit stritt, indem er des Wortes ge-

dachte, es nennt, so versteht er das Wort und versteht wesentlich dasselbe dabei, wie das Kind 

und wie der Weiseste, er versteht Hiobs Elend, er versteht, wie Hiob es sagen konnte. — Er 

versteht das Wort, er erklärt es, wenn er auch nie darüber redete, herrlicher als der, der ein 

ganzes Leben brauchte, um dieses Wort allein zu erklären. 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 3 18.01.2024 

Nur der Versuchte, der das Wort prüfte, indem er selbst geprüft ward, nur er erklärt das Wort 

richtig, nur einen solchen Schüler, nur einen solchen Erklärer wünscht Hiob, nur er lernt von 

ihm, was zu lernen ist, das Schönste und das Seligste, im Verhältnis zu dem alle andere Kunst 

oder Weisheit sehr unwesentlich ist. Darum nennen wir Hiob recht eigentlich einen Lehrer der 

Menschheit, nicht einzelner Menschen, weil er vor jeden sich stellt als ein Vorbild, jedem mit 

seinem herrlichen Beispiel winkt, jeden in seinen schönen Worten anruft. Während wohl zu-

weilen der Einfältigere, der weniger Begabte, oder der von Zeit und Umständen minder Be-

günstigte, wenn nicht in Neid, so doch in bekümmertem Mißmut Gabe und Gelegenheit sich 

wünschte, um fassen und sich darein vertiefen zu können, was die Weisen und Gelehrten zu 

verschiedenen Zeiten ergründet haben, eine Begierde in seiner Seele fühlte, selbst auch andere 

belehren zu können und nicht immer bloß selbst die Belehrung entgegenzunehmen, so ver-

sucht Hiob ihn nicht also. Was sollte auch die menschliche Weisheit hier helfen; sollte sie 

vielleicht suchen, das verständlicher zu machen, was der Einfältigste und das Kind leicht ver-

standen und ebensogut verstanden wie der Weiseste? Was sollte die Kunst der Beredsamkeit 

und die Macht des Wortes hier helfen; sollten sie imstande sein, in dem Redenden oder in ir-

gendeinem andern Menschen hervorzubringen, was der Einfältigste ebensogut vermag wie der 

Weiseste — die Tat! Sollte nicht eher die menschliche Weisheit alles schwieriger machen, 

sollte die Kunst der Überredung, die doch in all ihrer Herrlichkeit niemals auf einmal das Ver-

schiedene auszusagen vermag, das auf einmal in eines Menschen Herzen wohnt, nicht eher die 

Kraft der Handlung betäuben und sie einschlummern lassen in weitläufiger Überlegung! Aber 

ob dieses nun auch feststeht und als Folge davon der Einzelne es zu vermeiden strebt, mit sei-

ner Rede störend zwischen den Streitenden und das schöne Vorbild einzudringen, das jedem 

Menschen gleich nahe ist, daß er nicht, indem er ihm die Weisheit mehrt, auch den Gram 

mehre, und darauf achtet, daß er nicht sich selbst in prächtigen Worten menschlicher Überre-

dung fange, welche unfruchtbar sind, so folgt daraus doch keineswegs, daß die Überlegung 

und die Entwicklung nicht ihre Bedeutung haben sollten. Wenn der Überlegende das Wort 

vorher nicht kennte, so wäre es ihm ja allzeit von Nutzen, daß er es kennen lernte; wenn er das 

Wort wohl kennte, aber in seinem Leben keinen Anlaß gehabt hätte, es zu prüfen, so wäre es 

ihm ja von Nutzen, wenn er verstehen lernte, was er einmal vielleicht brauchen sollte; wenn er 

das Wort geprüft, aber es betrogen hätte, wenn er auch meinte, daß es das Wort war, das ihn 

betrogen hatte, so wäre es ja von Nutzen, wenn er es noch einmal überlegte, ehe er in der Un-

ruhe des Streites und in der Eile des Kampfes wieder die Flucht von dem Worte weg ergriff. 

Vielleicht könnte die Überlegung einmal ihre Bedeutung für ihn bekommen, es könnte viel-

leicht geschehen, daß die Überlegung lebendig und gegenwärtig in seiner Seele bliebe, gerade 

wenn er sie brauchte, und die verwirrten Gedanken des unruhigen Herzens zu durchdringen, 

es könnte vielleicht geschehen, daß, was die Überlegung stückweise verstand, sich sammelte, 

auf einmal wiedergeboren im Augenblick der Entscheidung; daß, was die Überlegung in Ver-

gänglichkeit säte, auferstand am Tage der Not im unvergänglichen Leben der Tat. 

Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt! 

In einem Lande gegen Morgen wohnte ein Mann, sein Name war Hiob, er besaß gesegnete 

Länder, zahllose Herden und fruchtbare Felder, „seine Rede hat die Gefallenen aufgerichtet, 

und die bebenden Knie hat er gekräftigt“, in seinem Zelt war selig zu wohnen wie in des Him-

mels Schoß, und in diesem Zelt wohnte er mit sieben Söhnen und drei Töchtern, und bei ihm 

in diesem Zelt wohnte „Gottes Geheimnis“. Und Hiob war ein alter Mann; seine Freude im 

Leben war die Freude der Kinder, über die er wachte, daß sie ihnen nicht zum Verderben ge-

reichen sollte. Als er eines Tages allein an seinem Herde saß, während seine Kinder zum Fest 

in des erstgeborenen Bruders Hause versammelt waren, als er Brandopfer geopfert hatte für 

jedes besonders, da beschickte er auch sein Herz zur Freude im Gedanken an die der Kinder. 

Wie er dasaß in der Freude stiller Sicherheit, da kam ein Bote, und ehe der ausgeredet hatte, 

kam ein anderer Bote, und während dieser noch redete, kam der dritte Bote, aber der vierte 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 4 18.01.2024 

kam von seinen Söhnen und Töchtern, daß das Haus eingestürzt sei und sie alle begraben 

habe. „Da stand Hiob auf und zerriß sein Kleid, und raufte sein Haupt, und fiel auf die Erde 

und betete an.“ Sein Leid brauchte nicht viele Worte, ja, er sagte auch nicht ein einziges, nur 

seine Gestalt zeugte, daß sein Her; gebrochen sei. Könnte man es anders wünschen, oder hatte 

der, der seine Ehre dareinsetzt, nicht trauern zu können am Tage des Leides, nicht seine 

Scham darin gehabt, auch nicht sich freuen zu können am Tage der Freude? Oder ist der An-

blick einer solchen Unveränderlichkeit nicht unerfreulich und unerquicklich, ja empörend, 

wem es auch erschütternd ist, den ehrwürdigen Greis, der eben noch in der Freude des Herrn 

mit seinem väterlichen Antlitz saß, nun hingeworfen auf der Erde mit zerrissenem Kleid und 

zerrauften, Haupte zu sehen! Als er nun so ohne Verzweiflung mit menschlichem Gefühl dem 

Leide sich hingegeben hatte, war er hurtig zu richten zwischen Gott und sich, und die Worte 

seines Urteils sind diese: „Ich bin nacket von meiner Mutter Leibe kommen, nacket werde ich 

wieder dahinfahren.“ Hiermit war der Streit entschieden, und jede Forderung, die vom Herrn 

etwas verlangen wollte, was er nicht geben will, oder etwas zu behalten begehrt, als wäre es 

nicht gegeben, war in seiner Seele zum Schweigen gebracht. Dam folgt das Bekenntnis dieses 

Mannes, den nicht das Leid allein zur Erde geworfen hatte, sondern auch die Anbetung: „Der 

Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt!“ — 

Was hier zuerst die Überlegung anhält, ist, daß Hiob sagte: „Der Herr hat’s gegeben.“ Hat die-

ses Wort mit dein Anlaß selbst denn etwas zu tun; enthält es nicht etwas anderes, als was in 

der Begebenheit selbst lag? Wenn ein Mann in einem Augenblick alles verlöre, was ihm teuer 

war, und das Teuerste von allem verlöre, so wird der Verlust vielleicht ihn so überwältigen, 

daß er nicht einmal damit sich tröstet, ihn auszusagen, ob er auch in seinen, Innersten mit Gott 

sich bewußt bleibt, daß er alles verloren hat. Oder er wird den Verlust mit seinem zermalmen-

den Gewicht ans seiner Seele nicht ruhen lassen, sondern er wird ihn gleichsam von sich wäl-

zen und in des Herzens Bewegung sagen: „Der Herr hat’s genommen“. Und auch dies ist 

wohl des Preises und der Nachahmung wert, so dem Herrn in Schweigen und Demut zu Füßen 

zu fallen, auch ein Solcher rettete seine Seele im Streit, wenn er auch alle Freude verlor. Aber 

Hiob! In dem Augenblick, wo der Herr alles nahm, sagt er nicht zuerst: „Der Herr hat’s ge-

nommen“, sondern er sagte zuerst: „Der Herr hat’s gegeben“. Das Wort ist kurz, aber bezeich-

net vollständig in seiner Kürze, was es bezeichnen soll, daß Hiobs Seele nicht zermalmt ward 

in der stummen Unterwerfung des Leides, sondern daß sein Herz zuerst sich ausweitete in 

Dankbarkeit, daß der Verlust des Ganzen zuerst ihn dankbar machte gegen den Herrn, daß Er 

ihm all den Segen gegeben hatte, den Er nun von ihm nahm. Es ging ihm nicht, wie Joseph 

voraussagt, daß in den sieben teueren Jahren all die Fülle, die in den sieben fruchtbaren war, 

wird ganz vergessen werden. Seine Dankbarkeit war wohl eine andere, als in jener nun schon 

gleichsam längst entschwundenen Zeit, da er alle gute und alle vollkommene Gabe aus Gottes 

Hand mit Dankbarkeit annahm; aber doch war seine Dankbarkeit aufrichtig, wie seine Vor-

stellung von Gottes Güte es war, die nun in seiner Seele lebendig ward. Nun erinnerte er sich 

ain alles, was der Herr gegeben hatte, an einzelnes vielleicht sogar mit größerer Dankbarkeit, 

als da er es empfing; es war nicht weniger schön geworden, weil es weggenommen war, auch 

nicht schöner, sondern noch schön wie einst, schön, weil der Herr es gegeben, und was ihm 

mm schöner scheinen konnte, war nicht die Gabe, sondern Gottes Güte. Er gedachte des rei-

chen Wohlstandes, sein Auge ruhte noch einmal ans den fruchtbaren Feldern, und folgte den 

zahllosen Herden, er erinnerte sich, welche Freude es ist, sieben Söhne und drei Töchter zu 

haben, nun brauchte es kein Opfer außer das der Dankbarkeit dafür, daß er sie gehabt hatte. Er 

gedachte derer, die seiner vielleicht noch mit Dankbarkeit sich erinnerten, der Vielen, die er 

unterwiesen hatte, deren lasse Hände er gestartet, deren bebende Knie er gekräftiget hatte. Er 

gedachte der Tage seiner Herrlichkeit, da er mächtig und angesehen im Volke war, da die Jun-

gen sich versteckten aus Ehrfurcht vor ihm, da die Alten vor ihm aufstanden und stehenblie-

ben. Er erinnerte sich mit Dankbarkeit, daß sein Schritt nicht schwankte auf dem Wege der 

Gerechtigkeit, daß er den Armen gerettet hatte, der klagte, und die Vaterlosen, die keine Hilfe 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 5 18.01.2024 

hatten, und noch in diesem Augenblick war deshalb „des Verlassenen Segen über ihm“, wie 

vordem. Der Herr hat’s gegeben, ist ein kurzes Wort, doch für Hiob bezeichnete es so viel; 

denn Hiobs Gedächtnis war nicht so kurz, und seine Dankbarkeit nicht vergeßlich. Da ruhte 

die Dankbarkeit in seiner Seele mit ihrer stillen Wehmut; er nahm einen milden und freundli-

chen Abschied von allem zusammen, und in diesem Abschied verschwand das alles wie eine 

schöne Erinnerung, ja es schien, als wäre es nicht der Herr, der es nahm, sondern Hiob, der es 

Ihm zurückgab. Indem deshalb Hiob gesagt hatte, der Herr hat’s gegeben, war sein Sinn wohl 

vorbereitet, Gott auch mit dem nächsten Wort zu gefallen: „Der Herr hat’s genommen“. 

Vielleicht war da der, welcher am Tage des Leides auch sich erinnerte, daß er frohe Tage ge-

sehen hatte; da ward seine Seele noch ungeduldiger. „Hätte er nie die Freude gekannt, würde 

der Schmerz ihn nie überwältigt haben, denn was ist doch Schmerz anderes als eine Vorstel-

lung, die der nicht hat, der nichts anderes kennt, aber nun hatte die Freude gerade ihn gebildet 

und entwickelt, den Schmerz zu fühlen.“ Da blieb zu seinem eigenen Verderben die Freude 

bei ihm; sie war niemals verloren, sondern nur vermißt, und versuchte ihn im Mangel mehr 

als je. Was seiner Augen Luft gewesen war, das begehrte das Auge wieder, und die Undank-

barkeit in ihm strafte, indem sie es schöner vorgaukelte, als es je gewesen war; woran seine 

Seele sich erfreut hatte, danach dürstete er nun, und die Undankbarkeit strafte, indem sie es 

ihm köstlicher ausmalte, als es je gewesen war; was er einmal vermocht hatte, das wollte er 

nun wieder vermögen, und die Undankbarkeit strafte mit Traumbildern, die niemals Wahrheit 

gehabt hatten. Da verdammte er seine Seele, lebendig sich auszuhungern in des Mangels nie 

gesättigtem Sehnen. — Oder es erwachte eine verzehrende Leidenschaft in seiner Seele, daß 

er nicht einmal die frohen Tage auf die rechte Weise genossen, noch alle Süße aus ihrer wol-

lüstigen Fülle gesaugt hätte. Wenn ihm nur eine kleine Stunde noch vergönnt würde, wenn er 

seine Herrlichkeit bloß eine kurze Zeit wieder zurückbekäme, daß er an der Freude sich sätti-

gen und dadurch Gleichgültigkeit gegen den Schmerz gewinnen könnte. So gab er seine Seele 

einer brennenden Unruhe hin, er wollte nicht sich selbst gestehen, ob der Genuß, den er be-

gehrte, eines Menschen würdig wäre, ob er nicht eher Gott dafür danken müßte, daß seine 

Seele nicht so wild war in der Zeit der Freude, wie sie jetzt es geworden war; er wollte nicht 

erschrecken bei dem Gedanken, daß seine Begierde Gelegenheit zur Verlorenheit war; er 

wollte nicht darüber sich bekümmern, daß elender als all sein Elend der Wurm der Begierde 

in seiner Seele war, der nicht sterben wollte. — Vielleicht war da der, welcher im Augenblick 

des Verlustes auch sich erinnerte, was er besessen hatte, aber sich vermaß, den Verlust verhin-

dern zu wollen, indem er ihn sich verständlich machte. War es auch verloren, sein trotziger 

Wille sollte doch vermögen, es bei sich zu behalten, als wäre es nicht verloren. Er wollte nickt 

streben, den Verlust zu tragen, sondern er wählte, seine Kraft in einem ohnmächtigen Trotz zu 

verspielen, sich selbst zu verlieren in einem wahnwitzigen Besitz des Verlorenen. Oder er ent-

floh im selben Augenblick feige jeder demütigen Bestrebung, im Verständnis mit dem Verlust 

zu bleiben. So öffnete die Vergessenheit ihren Abgrund nicht so sehr für den Verlust, als für 

ihn, und er entging nicht so sehr dem Verlust in der Vergessenheit, als er selbst sich wegwarf. 

Oder er suchte lügnerisch, das Gute zu betrügen, daß ihm einmal geschenkt worden war, als 

wäre es niemals schön gewesen, hätte ihn niemals erfreut, er meinte seine Seele zu stärken 

durch elenden Selbstbetrug, als wäre da Kraft in der Unwahrheit. — Oder seine Seele ward 

ganz gedankenlos, und er überzeugte sich, daß sein Leben nicht so schwer sei, wie er es sich 

einbildete, daß sein Schrecken nicht sei, wie er beschrieben wird, nicht so schwer zu tragen 

sei, wenn man, wohl zu merken, wie er es tat, es nicht so schrecklich fand, so zu werden. Ja, 

wer könnte fertig werden, wem er davon reden wollte, was oft genug geschehen ist, und wohl 

oft genug in der Welt sich wiederholen wird; würbe nicht weit eher er müde werden, als die 

Leidenschaft, mit neuer und neuer Erfindsamkeit das Erklärte und das Verstandene zu neuer 

Täuschung zu verwandeln, in der sie sich selbst betrog! Lasset uns deshalb lieber zu Hiob zu-

rückkehren! Am Tage des Leides, als alles verloren war, dankte er zuerst Gott, der es gab, be-

trog weder Gott noch sich selber, und während alles erschüttert und umgestürzt war, blieb er 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 6 18.01.2024 

dennoch, was er von Anfang gewesen war, „schlecht und recht, gottesfürchtig“. Er bekannte, 

daß des Herrn Segen gnädig zu ihm gewesen war, er dankte dafür, darum blieb er nun nicht 

bei ihm zurück wie eine nagende Erinnerung. Er bekannte, daß der Herr sein Tun reich und 

über alle Maßen gesegnet hatte, er dankte, darum blieb die Erinnerung nicht wie eine verzeh-

rende Unruhe zurück. Er verbarg nicht vor sich selbst, daß alles von ihm genommen war, da-

rum blieb der Herr, der es nahm, zurück in seiner aufrichtigen Seele. Er floh nicht den Gedan-

ken, daß es verloren war, darum blieb seine Seele stille, bis des Herrn Erklärung ihn wieder 

besuchte, und seinen Sinn wie das gute Erdreich in Geduld wohl bestellt fand. 

„Der Herr hat’s genommen.“ Sagte hier Hiob nicht etwas anderes, als was Wahrheit war, 

brauchte er nicht einen entfernteren Ausdruck für etwas, das mit einem näheren zu bezeichnen 

war? Das Wort ist kur; und bezeichnet den Verlust des Ganzen, es fällt uns natürlich, jetzt es 

ihm nachzusagen, da die Aussage selbst ja ein heiliges Sprichwort geworden ist; aber fällt es 

lins deshalb allzeit ebenso natürlich, Hiobs Gedanken damit zu verbinden? Oder waren es 

nicht die ans Saba, die seine friedlichen Herden überfielen und seine Knechte nieder- hieben; 

redete der Bote, der die Nachricht brachte, von etwas anderem? Oder war es nicht der Blitz, 

der die Schafe verzehrte und ihre Hirten, redete der Bote, der die Nachricht brachte, von etwas 

anderem, wenn er ihn auch das Feuer Gottes nannte? War es nicht ein großer Wind von der 

Wüste her, der das Haus umfließ und seine Kinder begrub, nannte der Bote einen andern Tä-

ter, oder nannte er einen, der den Sturm ausgesandt hätte? Dennoch sagte Hiob: „Der Herr 

hat’s genommen“, und im selben Augenblick, wo er die Botschaft empfing, verstand er, daß 

der Herr es war, der alles genommen hatte. Wer klärte Hiob hierüber auf, oder war dies ein 

Zeichen seiner Gottesfurcht, daß er so alles auf den Herrn wälzte, oder wer berechtigte ihn, es 

zu tun, und sind wir nicht frommer, wie, die wir uns zuweilen lange bedenken, so zu reden? 

Da war vielleicht der in der Welt, welcher alles verlor. Und er setzte sich hin, zu überlegen, 

wie es doch zugegangen sei. Aber das Ganze blieb ihm unerklärlich und dunkel. Seine Freude 

verschwand, als wäre sie ein Traum, und die Bekümmerung blieb bei ihm wie ein Traum, aber 

wie er aus der Herrlichkeit jener in das Elend dieser geworfen worden war, das bekam er nie-

mals zu wissen; es war nicht der Herr, der es genommen hatte, es war ein Zufall. Oder er 

überzeugte sich, daß es der Menschen Trug und Hinterlist war, oder ihre offenbare Gewalt, 

die es ihm entrissen hatte, wie die aus Saba Hiobs Herden und ihre Wächter niedergehauen 

hatten. Da empörte sich seine Seele gegen die Menschen, er meinte, Gott Recht widerfahren 

zu lassen, indem er es Ihm nicht vorwarf. Er verstand ganz wohl, wie es geschehen war, und 

die nähere Erklärung, die er besaß, war, daß diese Menschen es getan hatten, und die entfern-

tere Erklärung war, daß die Menschen böse und ihre Herzen verderbt seien. Er verstand, daß 

die Menschen seine Nächsten sind, um ihm zu schaden, vielleicht hätte er es auf eine ähnliche 

Weise verstanden, wenn sie ihm genützt hätten; aber daß der Herr, der fern im Himmel wohnt, 

ihm näher sein sollte als der Mensch, der ihm am nächsten war, ob dieser Mensch ihm nun 

Gutes oder Böses tat, von dieser Vorstellung war sein Gedanke weit entfernt. Oder er verstand 

ganz wohl, wie es zugegangen war, und wußte es mit der Beredsamkeit des Entsetzens zu be-

schreiben. Denn wie sollte er nicht verstehen, daß, wenn das Meer in seiner Wildheit rast, 

wenn es aufsteht gegen den Himmel, die Menschen und ihre schwachen Hütten hingeworfen 

werden wie in einem Spiel, daß, wenn der Sturm in seinem Rasen vorwärts stürzt, menschli-

che Arbeit nur ein Kinderspiel ist, daß, wenn die Erde wankt in der Elemente Angst, und 

wenn die Berge seufzen, die Menschen und ihre herrlichen Werke wie ein Nichts im Abgrund 

versinken. Und diese Erklärung genügte ihm, vor allem dazu, seine Seele gleichgültig gegen 

alles zu machen; denn wahr ist es, daß, was auf Sand gebaut ist, umzustürzen nicht einmal ein 

Sturm nötig ist, aber war es deshalb auch wahr, daß ein Mensch nicht anderswo bauen und 

wohnen und seine Seele retten kann! Oder er verstand, daß er selbst es verschuldet hatte, daß 

er nicht klug gewesen war; hätte er zur Zeit richtig gerechnet, wäre es nicht geschehen. Und 

diese Erklärung erklärte alles, nachdem sie zuerst erklärt hatte, daß er sich selbst verpfuscht 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 7 18.01.2024 

und es sich unmöglich gemacht hatte, etwas vom Leben zu lernen, und namentlich unmöglich, 

etwas von Gott zu lernen. 

Doch wer könnte fertig werden, wenn er erzählen wollte, was geschehen ist, und was wohl oft 

genug im Leben sich wiederholen wird? Würde er nicht eher müde werden, zu reden, als der 

sinnliche Mensch, sich selbst zu betören in scheinbaren und täuschenden und betrügerischen 

Erklärungen? Lasset uns deshalb uns abkehren von dem, wo nichts zu lernen ist, außer soweit 

wir nicht im voraus schon wußten, daß wir dieser Welt Unterricht verschmähen müßten, und 

zurückkehren zu ihm, von dem die Wahrheit zu lernen ist, zu Hiob, und zu seinem frommen 

Wort: „Der Herr hat’s genommen“. Hiob führte alles zu Gott hin; er hielt seine Seele nicht ans 

und löschte den Geist nicht aus mit Überlegungen und Erklärungen, die doch nur Zweifel ge-

bären und nähren, wenn auch der, welcher in ihnen ruht, es nicht merkt. Im selben Augen-

blick, wo es von ihm genommen war, wußte er, daß es der Herr war, der es genommen hatte, 

und darum blieb er im Verlust im Verständnis mit dem Herrn, bewahrte im Verlust die Ver-

traulichkeit des Herrn; er sah den Herrn und darum sah er nicht die Verzweiflung. Oder sieht 

der allein Gottes Hand, der sieht, daß Er gibt, und nicht auch der, der sieht, daß Er nimmt? 

Oder sieht der allein Gott, der Ihn Sein Antlitz zu sich wenden sieht, und sieht der nicht auch 

Gott, der Ihn sich den Rücken kehren sieht, wie Moses beständig ja nur des Herrn Rücken 

sah? Aber der, welcher Gott sieht, bat die Welt überwunden, und darum hat Hiob in seinem 

frommen Wort die Welt überwunden, war in seinem frommen Wort größer und stärker und 

mächtiger als die ganze Welt, die hier wohl ihn nicht in Versuchung führen wollte, sondern 

ihn überwinden mit ihrer Macht, ihn dazu bringen, niederzusinken vor ihrer grenzenlosen Ge-

walt. Wie sind doch des Sturmes wilde Boten so schwach, ja fast kindisch, wenn sie einen 

Menschen zwingen wollen, vor ihnen zu zittern, indem sie ihm alles entreißen, aber er antwor-

tet ihnen: „Du bist es nicht, der es tut, es ist der Herr, der nimmt!“ Wie ist der Arm des Ge-

walttätigen so ohnmächtig, des Schlauen Klugheit so erbärmlich, wie ist alle menschliche 

Macht nur fast ein Gegenstand des Mitleids, wenn sie den Schwachen in verzweifelte Unter-

werfung stürzen wollen, indem sie ihm alles entreißen, und er dann glaubend sagt: „Du bist es 

nicht, du vermagst nichts, es ist der Herr, der es nimmt.“ 

„Des Herrn Name sei gelobt!“ Also überwand Hiob nicht bloß die Welt, sondern er tat, was 

Paulus seiner kämpfenden Gemeinde wünscht, er stand fest, nachdem er alles überwunden 

hatte. Ach, da war vielleicht der in der Welt, welcher alles überwand, aber in dem Augenblick 

fiel, wo er gesiegt hatte. „Des Herrn Name sei gelobt!“ Also blieb der Herr derselbe, und 

sollte Er so nicht gepriesen werben, wie allzeit? Oder hatte der Herr wirklich sich verändert? 

Oder blieb der Herr nicht in Wahrheit derselbe, wie Hiob es blieb? Des Herrn Name sei ge-

lobt! Also nahm der Herr nicht alles, denn die Lobpreisung nahm Er nicht von ihm, und den 

Frieden im Herzen, den Freimut im Glauben, von dem er ausging, nahm Er ihm nicht weg, 

sondern des Herrn Vertraulichkeit war noch bei ihm wie vordem, vielleicht innerlicher als 

vordem; denn nun gab es ja nichts, das auf irgendeine Weise seinen Gedanken von ihm weg-

ziehen konnte. Der Herr nahm es alles, da sammelte Hiob gleichsam alle seine Sorge und 

„warf sie auf den Herrn“, und da nahm Er auch die von ihm, und nur die Lobpreisung blieb 

zurück, und in ihr des Herzens unvergängliche Freude. Denn wohl ist Hiobs Haus ein Sorgen-

haus, wenn je ein Haus das war, aber wo dieses Wort ertönt: „Des Herrn Name sei gelobt“, 

hat doch die Freude auch ihr Heim; und wohl steht Hiob vor uns mit des Leides ausdrückli-

chem Bild in seinem Antlitz und in seiner Gestalt, aber der, welcher dieses Wort sagt, gibt 

doch auch der Freude Zeugnis, wie Hiob es tut, wenn sein Zeugnis auch nicht an den Frohen 

sich wendet, sondern an den Bekümmerten, und redet noch verständlich zu den Vielen, die 

Ohren haben zu hören. Denn das Ohr des Bekümmerten ist auf eigene Weise gebildet, und 

wie das Ohr des Liebenden wohl viele Stimmen hört, aber eigentlich doch nur eine, die näm-

lich, die geliebt ist, so hört wohl auch das Ohr des Bekümmerten viele Stimmen, aber sie fah-

ren vorbei und bringen nicht ein in sein Herz. Wie Glaube und Hoffnung ohne Liebe doch nur 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 8 18.01.2024 

ein tönend Erz und eine klingende Schelle sind, so ist alle die Freude, die in der Welt verkün-

digt wird, in welcher das Leid nicht mitgehört wird, nur tönend Erz und klingende Schelle, die 

das Ohr kitzelt, der Seele aber eine Widerwärtigkeit ist. Aber diese Stimme des Trostes, diese 

Stimme, die in Schmer; bebt und doch Freude verkündet, sie hört das Ohr des Bekümmerten, 

sie birgt sein Herz, sie stärkt und leitet ihn, die Freude selbst in der Tiefe des Leides zu fin-

den. 

Wir haben von Hiob geredet und ihn zu verstehen gesucht in seinem frommen Wort, ohne daß 

deshalb die Rede einem sich aufdrängen wollte; aber sollte sie deshalb ganz ohne Bedeutung 

ober ohne Anwendung sein, und niemanden etwas angehen? Wenn du selbst versucht würdest 

wie Hiob und wie er die Prüfung beständest, so paßte sie ja gerade ans dich, wenn anders wir 

richtig von Hiob geredet haben. Wenn du bis seht im Leben nicht versucht worden warst, so 

paßt sie ja für dich. Denkst du vielleicht, daß dieses Wort nur bei einer solchen außerordentli-

chen Begebenheit wie der, in die Hiob gestellt war, Anwendung findet, ist es vielleicht deine 

Erwartung, daß, wenn eine solche dich träfe, der Schrecken selbst dir diese Stärke geben, in 

dir diesen demütigen Mut entwickeln würde? Hatte nicht Hiob ein Weib, und was lesen wir 

von ihr? Vielleicht meinst du, daß der Schrecken selbst nicht diese Macht über einen Men-

schen erlangen kann, wie die tägliche Knechtschaft in weit geringeren Widerwärtigkeiten. So 

sieh du denn zu, daß du nicht der Knecht einer Drangsal wirst, ebensowenig wie der eines 

Menschen, und lerne von Hiob vor allem, aufrichtig gegen dich zu sein, daß du dich nicht be-

trügst mit eingebildeter Kraft, mit welcher du eingebildete Siege gewinnst in eingebildetem 

Streit. — Vielleicht sagst du, wenn der Herr es doch von mir genommen hätte, aber mir ward 

nichts gegeben; vielleicht meinst du, daß dieses wohl keineswegs so furchtbar ist, wie Hiobs 

Leiden, aber daß dieses Wort zehrender sei, und also doch ein schwererer Streit. Wir wollen 

nicht mit dir streiten; denn selbst wenn dein Streit es wäre, wäre doch der Streit darüber un-

nütz und eine Steigerung der Schwierigkeit. Aber darin bist du ja doch einig mit uns, daß du 

von Hiob lernen kannst, und wenn du gegen dich selbst redlich bist und die Menschen liebst, 

kannst du nicht wünschen, Hiob fahren zu lassen, um dich hinauszuwagen in bisher unge-

kannte Not und uns andere in Unruhe zu haken, bis wir aus deinem Zeugnis lernen, daß auch 

in dieser Schwierigkeit Sieg möglich ist. So lerne du denn von Hiob, zu sagen: „Des Herrn 

Name sei gelobt“, das paßt ja für dich, wenn das Vorhergehende auch weniger paßte. — Oder 

meinst du vielleicht, daß solches dir nicht geschehen konnte? Bist du ein Weiser oder ein Ver-

ständiger, und dies ist dein Trost? Hiob war der Lehrer der Vielen. Bist du jung, lind die Ju-

gend deine Sicherheit? Hiob war auch jung gewesen. Bist du alt, dein Grabe nahe? Hiob war 

ein Greis, als das Leid ihn einholte. Bist du mächtig, ist dirs der Beweis deiner Befreiung? 

Hiob war angesehen im Volk. Ist Reichtum deine Sicherheit? Hiob besaß den Segen der Län-

der. Sind Freunde deine Burgen? Hiob war von allen geliebt. Vertröstest du dich auf Gott? 

Hiob war des Herrn Vertrauter. Hast du diese Gedanken wohl überlegt, oder fliehst du sie 

nicht eher, daß sie dir nicht ein Geständnis abzwingen sollen, das du, jetzt vielleicht, eine 

schwermütige Stimmung nennst. Und doch ist da kein Versteck in der weiten Welt gefunden, 

wo der Kummer dich nicht finden wird, und doch hat nie dieser Mensch gelebt, der mehr zu 

sagen vermöchte als du vermagst, daß du nicht weißt, wann das Leid dein Haus besuchen soll. 

So sei du ernst gegen dich selbst, hefte dein Auge auf Hiob; wenn er dich auch erschreckt, das 

ist es ja nicht, was er will, wenn du selbst es nicht willst. Du könntest ja doch nicht wünschen, 

wenn du ausschaust über dein Leben und dir es abgeschlossen denkst, dieses Bekenntnis ab-

geben zu müssen: „Ich war der Glückliche, der nicht war wie andere Menschen, der nichts er-

litten hat in der Welt, der jeden Tag für sich selber sorgen oder besser, nur neue Freuden brin-

gen ließ.“ Ein solches Bekenntnis, selbst wenn es wahr wäre, würdest du dir doch nie wün-

schen, ja, es würde deine eigene Beschämung enthalten; denn wenn du auch geschont worden 

wärest, wie kein anderer, du würdest doch sagen: „Wohl ward ich selbst nicht versucht, aber 

doch ward mein Sinn oft ernst beim Gedanken an Hiob und bei der Vorstellung, daß kein 

Mensch Zeit noch Stunde weiß, wo die Botschaften zu ihm kommen sollen, die eine 



Kierkegaard - Hiob (Religiöse Reden) 9 18.01.2024 

furchtbarer als die andere.“ 

Quelle: Søren Kierkegaard, Religiöse Reden, übers v. Theodor Haecker, München: Wiech-

mann, S. 101-124. 


