
Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 1 08.01.2024 

Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst 

Von Peter Brunner 

1. Das innergemeindliche Wort als Christus-Anamnese 

Die zum Gottesdienst versammelte Gemeinde ist durch die Proklamation des apostolischen 

Evangeliums Jesu Christi berufen und gesammelt worden. Ihre Glieder kommen von der An-

nahme des an die Völkerwelt ergehenden, königlichen Rufes Jesu her. Sie kommen von der 

empfangenen Taufe her, durch die sie Glieder an dem einen Leibe des Gekreuzigten-Erhöhten 

geworden sind. Alles kommt für sie nun darauf an, daß sie in Christo bleiben. Das schließt 

aber in erster Linie ein, daß sie in jenem Wort bleiben, das sie gerettet und neu geschaffen hat. 

Die innergemeindliche Wortverkündigung ist daher in erster Linie der sich stets fortsetzende 

Ruf zu dem einen Evangelium, durch das sich für die Glaubenden alles gewandelt hat. Dieses 

innergemeindliche Wort ist damit gleichzeitig der sich stets fortsetzende Ruf zu der einmal 

empfangenen Taufe. Diese zum Evangelium und zur Taufe zurückrufende Wortverkündigung 

stellt die Gemeinde je und je in ihren Ursprung hinein, der sie trägt und ihr Leben gestaltet bis 

an das Ende. Die Gemeinde „weiß“ eigentlich alles, was sie zum Heil braucht. Das geht ge-

rade aus den neutestamentlichen Briefen immer wieder hervor. Aber sie muß an das „erinnert“ 

werden, was sie weiß. Das ihr einmal übergebene Wort darf nicht in einer Vergangenheit ver-

sinken, es muß der Gemeinde gegenwärtig bleiben (vgl. z. B. 1. Kor. 4,17; 15,1; 2. Tim. 2,14). 

Der ganze Römerbrief will nichts anderes sein als eine solche „Erinnerung“, die lebendig 

macht und lebendig erhält, was der Gemeinde bereits geschenkt ist (Röm. 15,15). In den neu-

testamentlichen Briefen sehen wir deutlich vor Augen, wie ein solches Erinnern geschieht. 

Dieses Erinnern kann freilich nur so geschehen, daß das grundlegende Wort, das die Gemein-

de berufen und gesammelt hat, selbst wieder für die Glaubenden bezeugt wird. Wenn die Ge-

meinde des sie begründenden Wortes und des sie hervorbringenden Sakramentes gedenkt, so 

soll sie sich nicht an ihre Erlebnisse erinnern, die die einzelnen damals gemacht haben, als sie 

zum Glauben kamen und die Taufe empfingen. An das Evangelium und an die Taufe erinnert 

man sich nicht wie an eine biographische Begebenheit oder an eine Geschichtszahl, die man 

vergessen hat und die man sich ins Gedächtnis zurückruft. Das Gedenken der Gemeinde an 

Evangelium und Sakrament ist kein neutraler Vorgang, der sich im psychologischen Bereich 

dessen abspielt, was wir heute „Erinnerung“ nennen. Dieses Gedenken schließt vielmehr ein, 

daß dadurch das Verstehen und das Denken und das Wollen und das Tun des Menschen nach 

Wesen, Art und Inhalt geformt und geprägt wird. Dieses Gedenken ist also eine die Existenz 

entscheidend bestimmende Macht. Denn es richtet sich auf die Sache, auf den Inhalt von 

Evangelium und Taufe, es ist erneutes Ergreifen, erneute Aneignung, erneute Hinnahme des 

im Evangelium und in der Taufe dargereichten Heiles. 

Darum kann auch das erinnernde Wort nichts anderes zum Inhalt haben als eben diese Sache, 

dieses Geschehen, diese Person Jesus Christus, sein Wort und Werk. Das innergemeindliche 

Wort ist als Evangeliums- und Tauf-Anamnese notwendig Christus-Anamnese. Die im Na-

men Jesu zum Gottesdienst versammelte Gemeinde ist der Ort, an dem das die Christus-

Anamnese vollziehende Wort lebendig ist. Aus diesem Wort der gottesdienstlichen Christus-

Anamnese sind auch die Evangelien entstanden, deren gottesdienstlicher Charakter durch die 

neutestamentliche Forschung in zunehmendem Maße deutlich geworden ist. So darf z. B. die 

Besonderheit des Johannesevangeliums gewiß in der Besonderheit der ihm zugrunde liegen-

den Christus-Anamnese erblickt werden, die in Worten wie Joh. 14,26; 16,13-15 angedeutet 

ist. 



Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 2 08.01.2024 

Weil diese Christus-Anamnese im Gottesdienst geschieht, geschieht sie in der wirksamen, le-

bendigen Geistgegenwart dessen, an den hier „erinnert“ wird. Gewiß bezieht sich alle Chris-

tus-Anamnese, auch die, die etwa auf Jesu Kreuz und Auferstehung konzentriert ist, auf ein 

geschichtliches Geschehen in der Vergangenheit. Darum kann die Christus-Anamnese nie los-

gelöst werden von einem Bericht, von der Weitergabe eines Berichtes über etwas, was damals 

dort geschehen ist. Aber weil diese Anamnese in der Pneumagegenwart dessen geschieht, den 

sie zum Inhalt hat, ist derselbe, von dem die Anamnese Worte und Taten der Vergangenheit 

berichtet, dabei mit seinem Wort und Werk selbst so gegenwärtig, wie nur Er seiner Gemein-

de gegenwärtig zu sein vermag. Gerade durch diese gottesdienstliche Anamnese vergegenwär-

tigt sich der Herr in seiner Gemeinde selbst mit allem, was damals dort bei ihm und durch ihn 

geschah. Diese Selbstvergegenwärtigung des Herrn und des in ihm beschlossenen, damals 

dort vollzogenen Heilsgeschehens ist das allumfassende Geschenk, das durch die innerge-

meindliche Wortverkündigung in der Christus-Anamnese von dem dreieinigen Gott der Ge-

meinde beschert wird. 

2. Die Christus-Anamnese als geistgewirkte Gegenwart des einmaligen Heilsgeschehens 

Was im Gottesdienst der Kirche bei der Christus-Anamnese geschieht, ist die eschatologisch 

erfüllte Gestalt dessen, was schon im Gottesdienst Israels geschah. Die Forschungen von Mo-

winkel, Pedersen, Weiser, von Rad u. a. haben uns jedenfalls so viel gezeigt, daß die Berichte 

von der heiligen Ursprungsgeschichte Israels ihren Sitz in bestimmten kultischen Festen hat-

ten. Wir können z. B. die Entstehung der fünf Bücher Mose nicht verstehen, wenn wir nicht 

erkennen, wie den literarischen „Quellen“, die in diesen Büchern zusammengeflossen sind, 

ein ursprünglich mündliches Wort von der heiligen Geschichte Israels zugrunde liegt, das bei 

diesen kultischen Festen laut wurde. Diese kultischen Feste waren der Ort, an dem die großen 

Taten Gottes verkündigt wurden und das Gedächtnis seiner Wunder begangen wurde. 

Entscheidend ist die Erkenntnis, daß die Offenbarungs- und Heilsgeschichte Gottes, die Ur-

sprung, Fundament und Lebenswirklichkeit Israels in einem ist, durch dieses das „Gedächt-

nis“ im Kultus vollziehende heilige Wort in einer eigentümlichen, uns schwer faßbaren Weise 

für die Kultgemeinde eine gegenwärtige Realität, ein „Heute“ wird. Gerhard v. Rad hat ein-

drücklich gezeigt, wie dieses aus der kultischen Vergegenwärtigung stammende „Heute“ die 

gesamte Verkündigung des 5. Buches Mose geprägt hat, so daß dieses Buch darin „noch ganz 

jene leidenschaftliche Aktualisierung der heilsgeschichtlichen Ereignisse atmet, wie sie nur 

der Kultus ... zustande bringt“1. Er weist in diesem Zusammenhang z. B. auf Dtn. 5,2-4 hin: 

„Jahwe, unser Gott, hat am Horeb einen Bund mit uns geschlossen. Nicht mit unseren 

Vätern hat Jahwe diesen Bund geschlossen, sondern mit uns hier, die wir alle heute 

noch am Leben sind. Von Angesicht zu Angesicht hat Jahwe aus dem Feuer heraus mit 

euch geredet auf dem Berge.“ 

Von Rad bemerkt dazu: „Die Gottesoffenbarung am Sinai ist nichts Vergangenes, nicht eine 

historische Angelegenheit für die lebende angeredete Generation, sondern gerade für sie hat 

sie eine lebensbestimmende Wirklichkeit. Diese Umkehrung der Zeiten hätte in einem literari-

schen Entwurf keinen Sinn ... Aber im Erleben des Kultus, wo vergangenheitliches, gegenwär-

tiges und zukünftiges Handeln Gottes zusammenfällt zu einer unerhörten Aktualität für den 

Glauben, da ist dieser Satz allerdings möglich, ja notwendig.“ Die bei den kultischen Festen 

vorgetragene Überlieferung von der heiligen Geschichte Israels bedeutete „nicht nur Erin-

 
1 G. v. Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs, 1938. S. 25 f. 



Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 3 08.01.2024 

nerung an vergangenes, sondern jeweils gegenwärtiges Leben und Geschehen“2. 

Die urtümliche Kraft solcher Vergegenwärtigung hat in der späteren Zeit gewiß nachgelassen. 

Aber sie ist nicht verschwunden. So ist z. B. das Passah auch zur Zeit Jesu noch etwas ganz 

anderes als ein modernes Erinnerungsfest. Die, die da Passah feiern, sind beim Auszug aus 

Ägypten mit dabei. Sie sind, dadurch, daß sie das Fest feiern, selbst wieder in die Situation 

des Auszuges versetzt. Die Feier ist durchaus gegenwartsbezogen, wie jene Bestimmung des 

Mischnatraktates über die Passahfeste deutlich erkennen läßt, in der es heißt: „In jeder Gene-

ration ist man verpflichtet, sich so anzusehen, als ob man selbst aus Ägypten ausgezogen 

wäre“3. 

Fragt man nach den Gründen, die es ermöglichen, daß durch das heilige Wort im kultischen 

Vollzug die heilige Geschichte Israels als Gegenwart in der Gemeinde steht, so wird man auf 

zweierlei zugleich achten müssen: auf den Offenbarungscharakter jener geschichtlichen Ereig-

nisse und auf den Offenbarungscharakter des auf jene Ereignisse bezogenen Wortes. In die-

sem Offenbarungscharakter treffen sich jene Ereignisse in der Geschichte und dieses sie im 

Gottesdienst gegenwärtig setzende Wort. Das heißt aber: sie treffen sich in Gott, in Gottes 

Handeln. In diesem besonderen, auf die Verwirklichung des eschatologischen Heiles direkt 

ausgerichteten Handeln Gottes, aus dem das Heilsereignis in der Geschichte und das dieses 

Ereignis vergegenwärtigende Wort hervorgehen, sind das geschichtliche Ereignis und das 

Wort von diesem Ereignis unlöslich verbunden. 

Schon das Offenbarungsereignis in der Geschichte hat gleichsam eine „Wortnatur“. Es wird 

geschaffen durch das Machtwort, das Gott spricht. Ist das Ereignis als ein Ereignis in der Ge-

schichte abgeschlossen, so versinkt doch nicht die Wortwirklichkeit dieses Ereignisses in den 

Abgrund der historischen Vergangenheit. In der Wortwirklichkeit des Ereignisses bleibt das 

Ereignis selbst auf jede Gegenwart bezogen und ragt in jede Gegenwart hinein, in der diese 

Wortwirklichkeit selbst ausgesprochen wird. Gott sorgt dafür, daß diese Wortwirklichkeit des 

in der Geschichte eingetretenen Heilsereignisses tatsächlich ausgesprochen wird. Er gibt sei-

nen Knechten sein Wort, das jenes in dem geschichtlichen Ereignis eingeschlossene rettende 

Offenbarungshandeln Gottes aufschließt, als solches rettende offenbarende Handeln Gottes 

enthüllt und durch solche Enthüllung das Heilsereignis in seiner offenbarenden, rettenden 

Macht je dort gegenwärtig setzt, wo dieses Wort im Vollzug des „Gedächtnisses“ ausgespro-

chen, ausgerufen, verkündet wird. 

Alles hängt hier an der Erkenntnis, daß in den Taten Gottes, die auf die Verwirklichung seines 

eschatologischen Heiles abzielen, Gottes neuschaffende Kraft und Macht wirksam ist. Diese 

aktuell schaffende Gegenwart Gottes in den geschichtlichen Heilsereignissen ist eine Macht 

und Kraft, die nicht in dem Zeit- und Raumpunkt jener Ereignisse eingesperrt werden kann, 

deren Auswirkungen auch nicht wie bei anderen geschichtlichen Ereignissen nur auf den Wir-

kungszusammenhang des raum- zeitlichen Kontinuums angewiesen sind. Dadurch, daß Gott 

ein Wort von diesen Taten zusammen mit einem von ihm gestifteten „Gedächtnis“ dieser Ta-

ten gegeben hat, sprengt diese in den geschichtlichen Heilsereignissen aktuell schaffende Dy-

namis Gottes die alles historische Geschehen eingrenzenden Schranken von Raum und Zeit. 

Daher wird in der gottesdienstlichen Wortanamnese das Volk Gottes von dem Heilsereignis 

damals und dort als einem gegenwärtigen Werk Gottes unmittelbar getroffen, ja selbst das 

 
2 A. Weiser, Die Psalmen, 1, 1950, S. 12 f. Vgl. auch S. 14 f. Im einzelnen mag hier noch manche Frage offen 

bleiben. Aber die für uns entscheidende Erkenntnis von der „vergegenwärtigenden“ Funktion des die Heilsge-

schichte bezeugenden heiligen Wortes darf als gesichert gelten. Vgl. jetzt auch W. Marxsen, Repräsentation im 

Abendmahl?, in: MPTh, Jahrg. 41. (1952), S. 72 f. 
3 Pesachim X,5, zit. bei Billerbeck IV, S. 68. 



Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 4 08.01.2024 

noch ausstehende, zukünftige Heilshandeln Gottes ragt schon im voraus in diese gottesdienst-

liche Gegenwart hinein. „Durch das Gedenken wird ein Ereignis oder eine Person dem Sub-

jekt reale Gegenwart. Die Tätigkeit des Objektes ist hierbei ein Überspringen, das sich so-

wohl in der Kategorie Raum wie Zeit vollzieht. Das Normale ist der Eintritt der Vergangen-

heit in die Gegenwart, aber auch die Hereinnahme der Zukunft in die Gegenwart läßt sich be-

legen“4. 

Wenn Gott zur Herbeiführung seines eschatologischen Heiles im Raume der Geschichte seine 

Heilstaten verwirklicht, so kündet sich in diesen Taten die Kraft der letzten Dinge an. Der 

Herr aller Mächte, aller Zeiten und aller Räume hat in dem geschichtlichen Heilsereignis seine 

endzeitliche Heilsmacht schon wirksam werden lassen. Diese endzeitliche Heilsmacht Gottes 

ist der für die Erhaltungsordnung geltenden Raum- und Zeitgebundenheit in der Kraft des 

Neuschöpfers herrschaftlich überlegen. Mit den geschichtlichen Heilstaten und mit dem sie 

schaffenden und kündenden Wort steht diese endzeitliche, neuschaffende Heilsmacht Gottes 

herrschaftlich in dem geschichtlichen Dasein des Volkes Gottes und reißt es im gottesdienstli-

chen Geschehen in den Horizont der letzten Dinge hinein. 

Von diesem alttestamentlichen Hintergrund aus muß das aufgefaßt werden, was sich im Got-

tesdienst der Kirche ereignet, wenn dort die Christus-Anamnese als Evangeliumsverkündi-

gung vollzogen wird, sei es in der Verlesung der grundlegenden apostolischen Christus-

Anamnese, sei es in der Auslegung dieses apostolischen Wortes durch die Predigt oder in dem 

von der Gemeinde im Psalm und Lied verkündigten Wort. Was bereits für das heilige Wort im 

Gottesdienst des Alten Bundes gilt, kommt zu seiner Erfüllung im Gottesdienst der Kirche 

Jesu Christi. Denn in Jesus ist das eschatologische Heil Gottes verwirklicht. In Jesus ist die 

auf die Verwirklichung dieses Heiles hinzielende Geschichte selbst an ihrer Vollendung und 

an ihrem Ende angelangt. Damit ist aber durch das Heilshandeln Gottes in Jesus das Ende der 

Geschichte selbst angebrochen5. Dieses Ende der Geschichte wird bewirkt von der ganzen 

messianischen Geschichte Jesu auf Erden, in ganz besonderer Weise aber durch sein Kreuz 

und seine Auferstehung. In dem Tod des Messias, in dem Tod des Menschen, der Gottes ewi-

ger Sohn ist, in dem Schritt Gottes, durch den er diesen toten Menschen durch Tod und Grab 

hindurch in die Glorie seines Lebens führt, werden alle Welten und Mächte aus den Angeln 

gehoben. In diesem Geschehen ist das Ende der Welt da. Durch Karfreitag und Ostern, durch 

den Gottesschritt von Karfreitag zu Ostern tut Gott seinem Volk eine Tür auf, durch die seine 

Welt, sein Reich, seine Herrschaft in der durch Jesus Christus frei gewordenen und ausgelös-

ten Dynamis über die neue Menschheit der Glaubenden jetzt schon hereinbricht — trotz der 

noch bestehenden, alten, vergehenden Welt. Diese Geschichte Jesu Christi, dort in Palästina 

damals unter den Statthaltern der Cäsaren Roms geschehen, bricht selbst die Tür auf, durch 

die diese Geschichte — unbeschadet ihrer geschichtlichen Einmaligkeit — in die neue Welt 

des jetzt anbrechenden Reiches Gottes eintritt. Das, was als alte Erdengeschichte noch besteht, 

hat nicht mehr die Kraft, nach diesem endzeitlichen Durchbruch die Geschichte Jesu in sich 

einzuschließen. Pontius Pilatus und der Cäsar in Rom bleiben in diese noch bestehende alte 

Erdengeschichte eingeschlossen und wirken nur mit dem Schwergewicht aller bloß „histori-

schen“ Ereignisse in der Fläche des raum-zeitlichen Kontinuums, das zu der Erhaltungsord-

nung dieser irdischen Menschenwelt gehört. Daß aber Gottes ewiger Sohn ins Fleisch gekom-

men ist, am Kreuze starb, aus dem Grabe auferstand, dieses Geschehen ist in der herrschaftli-

chen eschatologischen Freiheit Gottes hindurchgestoßen durch die Mächte der Äonen, es ist 

hindurchgebrochen durch die von Gott für die alte Erdengeschichte gesetzten Schranken von 

Raum und Zeit, dieses Geschehen steht in der Endherrschaft Gottes und darum in der 

 
4 W. Marxsen, a.a.O., S. 72. 
5 Vgl. R. Asting, Die Verkündigung des Wortes im Urchristentum, 1939, S. 742 f. 



Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 5 08.01.2024 

königlichen eschatologischen Freiheit des Reiches, das währt in die Ewigkeiten der Äonen. 

Dazu muß aber sofort ein zweites hinzugefügt werden. Gottes Heilstat in Jesus vollendet sich 

darin, daß Gott durch ihn die Mittel stiftet, durch die diese in dem Jesusgeschehen beschlos-

sene Geschichte aus ihrer eschatologischen Freiheit heraus, zu der sie selbst durchgebrochen 

ist, dennoch schon auf dieser Erde in Zeit und Raum für uns Menschen faßbar, greifbar, an-

nehmbar und dadurch wirksam wird und alle, die durch den Glauben an ihr Anteil gewinnen, 

in den eschatologischen transitus versetzt. Wir wissen: diese Mittel sind Evangelium, Taufe 

und Abendmahl. Wir sprechen hier von der Evangeliumsverkündigung als einem Glied in die-

sem Gefüge der Mittel. Luther hat im Großen Katechismus in der Auslegung des Dritten Arti-

kels deutlich ausgesprochen, wie dieses von Gott gestiftete Mittel des Wortes zur Vollendung 

seines in Jesus beschlossenen Heilshandelns dazugehört6. Das Kreuz ist nicht die Rettung 

ohne das apostolische Wort vom Kreuz, die Versöhnung in Christo ist nicht die Versöhnung 

ohne das Wort und den Dienst der Versöhnung (2. Kor. 5,18-20). „Das Kreuz Christi fordert 

das Wort vom Kreuz, um wirksam zu werden, die Versöhnung fordert das Wort von der Ver-

söhnung, um an die Menschen heranzukommen... Der Glaube hängt an der Auferweckung 

Jesu, aber das geschieht nicht ohne ihre Verkündigung, sondern durch sie hindurch ... Das 

Geschehene muß gesagt werden, es schreit nach Verkündigung. Mit diesem unlöslichen Inei-

nander der Sache und ihres Gesagtwerdens hängt ohne weiteres zusammen der mündliche 

Charakter des grundlegenden Wortes bei Paulus“7. In der Tat, zwischen dem Heilsgeschehen 

und der apostolischen Kunde von diesem Geschehen besteht ein „unlösliches Ineinander“. Im 

Wort vom Kreuz greift das Kreuzesgeschehen selbst in der Kraft seiner eschatologischen Frei-

heit und Gegenwärtigkeit nach den Menschen. In dem Wort von der Versöhnung geschieht 

die Versöhnung in der Kraft dessen, was am Kreuze geschah. 

In dieser Erkenntnis ist eingeschlossen, daß das Kreuzesgeschehen als Heilsgeschehen nur im 

Wort vom Kreuz erschlossen ist. Nur in dieser von Gott gestifteten Verkündigung der Heils-

botschaft ist das Heilsgeschehen als solches präsent. „Eben darin ist das Heilsgeschehen es-

chatologisches Geschehen, daß es nicht zu einem Faktum der Vergangenheit wird, sondern 

ständig in der Gegenwart neu geschieht ... Im Worte ist also das Heilsgeschehen präsent“8. 

Durch die kerygmatische Verkündigung, durch die gottesdienstliche Anamnese stehen die 

Worte und die Taten Jesu, stehen sein Kreuz und seine Auferstehung mitten in der Gemeinde 

in eschatologisch-herrschaftlicher Freiheit und doch im Wort greifbar, faßbar, konkret gegen-

wärtig wie Speise und Trank auf dem gedeckten Tisch. 

Diese Gegenwart des einmaligen geschichtlichen Heilsereignisses, die Christus durch Wort 

und Geist seiner Gemeinde schenkt, ist seine eigene, pneumatische, wortgebundene Selbstver-

gegenwärtigung. Der lebendige erhöhte Herr ist in dem von seinem Wort und Werk künden-

den Wort gerade als Jesus, gerade in seinem geschichtlichen und jetzt verklärten Menschsein 

real präsent. Darum ist in dieser seiner wortgebundenen Pneumagegenwart alles mit gegen-

wärtig, was in seiner Leiblichkeit an ihm und durch ihn für unser Heil geschehen ist. Das 

Wort von Jesus, der durch Jesus ausgegossene Geist und das irdische, jetzt verherrlichte leib-

haftige Menschsein Jesu, diese drei sind in der gottesdienstlichen Anamnese kraft der gott-

heitlichen Stiftung Jesu Christi eins. Weil in der Evangeliumsverkündigung die Selbstverge-

genwärtigung des mit dem ewigen Sohn in der unio hypostatica geeinten Menschseins Jesu zu 

unserem Heil Ereignis wird, darum wird auch das in dem Menschsein Jesu auf dieser Erde ge-

schehene, endzeitliche Heilshandeln Gottes selbst konkret gegenwärtig. 

 
6 Gr. Kat. II, 38 f. 
7 O. Schmitz, a. a. O., S. 17. 
8 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tüb. 1958 ff., S. 297 u. 303. 



Brunner Über die Christus-Anamnese im Wortgottesdienst (Leiturgia I)

 6 08.01.2024 

Quelle: Peter Brunner, Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Ge-

meinde, in: Karl Ferdinand Müller/Walter Blankenburg (Hrsg.), Leiturgia. Handbuch des 

evangelischen Gottesdienstes, Bd. 1: Geschichte und Lehre des evangelischen Gottesdienstes, 

Kassel: Johannes Stauda-Verlag, 1954, S. 209-214. 


