
Spaemann - Was macht Personen zu Personen 1 21.12.2023 

Was macht Personen zu Personen?1 

Von Robert Spaemann 

 

I. Personalität und Individualität 

Vor zwei Jahren hielt ich Vorlesungen über kulturphilosophische und ethische Themen vor 

der Chinesischen Akademie der Sozialwissenschaften in Peking. In einer Diskussion distan-

zierte sich ein chinesischer Kollege vom europäischen Individualismus. Der Mensch sei zuerst 

und vor allem ein Mitglied der Gesellschaft. Die Gesellschaft habe deshalb den unbedingten 

Vorrang vor den Interessen und Rechten der Individuen. Ich erwiderte dem Kollegen, daß ich 

seine Kritik am Individualismus der liberalen Gesellschaft des Westens teile. Als John F. 

Kennedy im Wahlkampf seinen Hörern zurief: »Fragt nicht, was Amerika für euch tut, fragt, 

was ihr für Amerika tun könnt«, da war es vor allem die Jugend, die diesem Appell folgte und 

Kennedy wählte. Ob heute noch ein Politiker mit dieser Parole die Stimme der Jugend bekä-

me, ist fraglich. Sicher aber ist, daß eine Gesellschaft im Ernstfall keinen Bestand hat, wenn 

sie aus lauter Individualisten besteht, denen der Begriff des Opfers zu einem Fremdwort ge-

worden ist. Der Schlußfolgerung des Kollegen konnte ich allerdings nicht zustimmen. »Du 

bist nichts, dein Volk ist alles«, dieser Spruch begegnete mir in meiner Jugend in Nazi-

deutschland bis zum Überdruß, und ich habe mich damals schon gefragt, was ich mir denn 

unter einem Volk aus lauter Nichtsen vorstellen soll. 0 plus 0 bleibt allemal 0, wie ich im 

Rechenunterricht lernte. Ich fragte den Kollegen, warum ich denn in Peking Denkmäler und 

Gedenktafeln für Menschen finde, die ihr Leben geopfert haben für China oder für den Sozia-

lismus. Müßte man nicht sagen: sie haben ihren Dienst getan, wie jede Ameise ihren Dienst 

tut, und ihr Tod macht Platz für andere. Auf sie kommt es nicht mehr an. Tatsächlich denken 

Sie, so [173] sagte ich, glücklicherweise nicht so. Weil diese Menschen sich geopfert haben, 

sind sie selbst groß. Und ich würde weiter gehen und sagen: sie sind größer als das, wofür sie 

sich geopfert haben. Dieser Gedanke ist ebenso wahr wie schwer zu denken. Und um ihn 

wirklich zu denken, bedarf es wohl jenes Begriffs, den der Marxismus so wenig kennt wie der 

nationalistische Kollektivismus, des Begriffs der Person. 

Person meint nicht einfach das Individuum. Das Individuum ist ein Teil des Gemeinwesens, 

dem es angehört und das ihm zu leben ermöglicht. Indem das Individuum sich aber freiwillig 

dem Ganzen als Teil unterordnet, ist es weit mehr als ein Teil. Es ist selbst das Ganze. Es wird 

inkommensurabel. Zwei Individuen sind mehr als ein Individuum. Sie sind wertvoller. Ihr 

Leben zu retten, ist, wenn man vor der Alternative steht, wichtiger, als das Leben eines Men-

schen zu retten. Und bei der Zuteilung knapper Spenderorgane bleibt uns gar nichts anderes 

übrig als das Leben der möglichen Empfänger zu evaluieren. So fand Maximilian Kolbe, der 

polnische Priester, daß das Leben eines zum Tode durch Verhungern verurteilten Familien-

vaters wichtiger sei als sein eigenes Leben, und so starb er im Tausch gegen das Leben dieses 

Mannes. Durch diese Handlung aber entzieht sich Maximilian Kolbe eben jener Evaluierung, 

die seiner Handlung zugrunde lag. Sie macht vielmehr deutlich, was es heißt, daß Personen 

nicht einen Wert, sondern eine Würde haben. 

Würde aber ist im Unterschied zum Wert das, was keinen Preis hat. Und den Träger solcher 

Würde nennen wir »Person«. Wir billigen ihm einen Status zu, der uns zu der Bereitschaft 

nötigt, alle Handlungen, deren Folgen ihn betreffen, ihm gegenüber zu rechtfertigen. Auch 

 
1 Vgl. dazu Robert Spaemann: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen ›etwas‹ und ›jemand‹, 

Stuttgart 32006, 26ff. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 2 21.12.2023 

Handlungen, deren Folgen Tiere betreffen, sind rechtfertigungsbedürftig. Aber nicht vor den 

Tieren, sondern vor uns selbst. Denn Tiere können nicht unterscheiden zwischen rechtferti-

gungsbedürftigen und rechtfertigungsunbedürftigen Verletzungen ihrer Interessen. Wir kön-

nen nicht erwarten, daß sie irgendwelchen Verletzungen ihrer Wünsche und Bedürfnisse aus 

Gerechtigkeitserwägungen zustimmen. Menschen können das. Das macht sie zu identifizier-

baren Personen. 

II. Zur Geschichte des Personenbegriffs 

Was macht eine Person zur Person? Was gibt ihr den Status des Selbstzwecks, der es verbie-

tet, sie einfach Zwecken unterzuordnen, die prin-[174]zipiell die ihren nicht sein können? 

Meine erste Antwort, die ich erst später begründen werde, ist: die Zugehörigkeit zu einer Spe-

zies, deren normale erwachsene Individuen über diejenigen Eigenschaften verfügen, derent-

wegen wir von Personen sprechen. 

Aber was sind das für Eigenschaften? Zur Beantwortung dieser Frage ist es beinahe unerläß-

lich, die Begriffsgeschichte zu konsultieren. Der klassische lateinische Begriff »persona« 

meint nämlich nicht das, was wir heute unter Personen verstehen. Er meint die Rolle des 

Schauspielers und, in metaphorischer Erweiterung des Begriffsfeldes, die Rolle, die jemand in 

der menschlichen Gesellschaft spielt. Auf unseren Theaterzetteln gibt es noch diese Bedeu-

tung, wenn es dort heißt: »Die Personen und ihre Darsteller“. Wir würden heute umgekehrt 

die Darsteller Personen nennen. Und wenn der Apostel Paulus schreibt, daß Gott nicht auf die 

Person sieht,2 dann ist das wiederum der antike Sprachgebrauch und will sagen, Gott sieht 

nicht auf den sozialen Status eines Menschen. Sondern worauf? Eben auf das, was wir heute 

Person nennen, auf »den Menschen selbst«. 

Der nachantike und moderne Personbegriff hat seine Wurzel in der christlichen Theologie. 

Dort diente er zweimal dazu, ein scheinbar unlösbares theologisches Problem zu lösen, und 

zwar das trinitarische und das christologische Problem. Ich kann das hier nur in größter Kürze 

referieren. Die Väter der frühchristlichen Konzilien sahen sich einerseits durch Aussagen des 

Neuen Testaments vor die Aufgabe gestellt, die Gottgleichheit Jesu zu denken, Jesus einer-

seits nicht einfach mit dem Gott, den er selbst seinen Vater nennt, zu identifizieren, anderer-

seits aber nicht drei Götter einzuführen, sondern am strengen Monotheismus festzuhalten. Der 

Personbegriff, den die Kirche des Westens, Tertullian folgend, dazu bemühte, entstammte 

nicht dem Theater, sondern der Grammatik. Die lateinischen Grammatiker sprachen nämlich, 

wie noch wir, von der ersten, zweiten und dritten Person. Dies tat nun auch Tertullian, indem 

er sagte, daß Gott zwar ein einziges Wesen, eine einzige essentia und substantia, besitzt; aber 

daß er dieses Wesen nicht ist, sondern es eben besitzt. Und zwar dreifach besitzt. Aber nicht in 

dem Sinne, wie wir von einer dreifachen Instantiierung eines Begriffs sprechen, von drei 

Exemplaren einer species. Es ist vielmehr die singuläre göttliche Wesenheit, die Gott als die 

seine erkennt, und zwar so adäquat erkennt, daß das Ebenbild des Vaters in allem dem Vater 

gleicht, als [175] auch darin, in sich selbst lebendig zu sein. Und das Gleiche gilt für die Liebe 

des Vaters zum Sohn, die wiederum das ganze göttliche Wesen enthält, aber nun als Gabe. 

Auch in dieser Form subsistiert die eine göttliche Wesenheit ein drittes Mal, diesmal als das 

hagion pneuma, als Heiliger Geist. Diese drei Subsistenzweisen der einen göttlichen Wesen-

heit, die im Osten Hypostasen genannt wurden, nannte man im Westen Personen, die drei 

göttlichen Personen, die alle drei nicht ihr Wesen unmittelbar sind, sondern es auf dreifache 

Weise haben. 

Der gleiche Personbegriff diente dann in den christologischen Auseinandersetzungen der 

 
2 Vgl. Römer 2,11. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 3 21.12.2023 

ersten christlichen Jahrhunderte dazu, Jesus zu­ gleich als wahren Gott und als wahren Men-

schen, also nicht als Mischwesen, als Halbgott, denken zu können. Die Formel, auf die die 

orthodoxe Christenheit sich einigte, war: Jesus ist eine, und zwar die dritte, göttliche Person, 

die neben ihrer göttlichen Natur noch eine menschliche Natur angenommen hat, und in dieser 

Natur etwas kann, das er eben als Gott nicht kann: leiden. Eine Person also, die zwei Naturen 

besitzt. Auch hier ist die Pointe wieder, daß die Person nicht einfach identisch mit ihrer Natur 

ist, sondern ihre Natur hat und als von ihr gehabter Subsistenz gibt. 

Dieser in theologischem Kontext entwickelte Personbegriff entfaltete erst im Mittelalter und 

in der Neuzeit sein anthropologisches Potential. Personen sind Wesen, deren Seinsweise ein 

Selbstverhältnis ist: Wesen, die nicht einfach sind, was sie sind, sondern sich zu dem, was sie 

sind, verhalten. Ihr Sein ist das Haben einer Natur, das Haben eines Körpers und sogar das 

Haben einer Innerlichkeit. Menschen sind Eigentümer. Tiere können etwas besitzen, aber in 

der bürgerlichen Welt unterscheiden wir Besitz und Eigentum. Eigentum, also das, was mir 

gehört, sogar wenn ich es gar nicht weiß und es nur aus einer Eintragung im Grundbuch her-

vorgeht. Eigentum unterscheidet sich auch dadurch vom Besitz, daß ich es veräußern, verkau-

fen oder verschenken kann. »Habeas Corpus« ist eine frühe Formel für die Achtung, die Per-

sonen geschuldet ist. 

III. Identität der Person 

Das Selbstverhältnis, das das Personsein ausmacht, wird deutlich in dem, was Harry Frankfurt 

als »secondary volition« bezeichnet, ein Wünschen und Wollen zweiter Stufe, in dem wir uns 

zu dem, was wir [176] auf der ersten Stufe wollen, noch einmal verhalten.3 Wir können wün-

schen, bestimmte Wünsche, die wir haben, nicht zu haben. Der Fall der Drogensucht ist hier-

für nur ein extremes Beispiel. Und die »secondary volitions« beziehen sich nicht nur auf pri-

märe Wünsche und Willensakte, sondern auf unser ganzes Sosein. Wir können uns ärgern 

über unser Aussehen und über bestimmte Charaktereigenschaften. Und wenn jemand uns im 

Sinne von Leibniz antworten würde: »Wenn du andere Charaktereigenschaften hättest, wärest 

du ja nicht mehr du«, dann würde uns das nicht beeindrucken. Die Identität der Person ist eine 

numerische und nicht qualitative. Daher gibt es Träume und deren literarische Gestaltung, in 

denen jemand sich verwandelt und z. B. zu einem Tier wird. Aber nicht in dem Sinne, daß 

dort, wo vorher ein Mensch war, nun ein Tier ist, sondern das Tier bin ich. Oder es gibt Träu-

me, in denen wir jemandem begegnen, den wir kennen, aber der sein Aussehen völlig verän-

dert hat. Wir sehen nicht, aber wir wissen, daß es dieser oder jener Mensch ist. 

Personale Identität, so sagte ich, ist numerische Identität. Sie ist zugleich das Tiefste und das 

Banalste. Wir sprechen ja auch von so und so vielen „Personen“, die wir heute zum Abend-

essen erwarten, oder wir sprechen von Personenzügen statt Güterzügen, und es käme uns 

ungebührlich geschwollen und feierlich vor, wenn wir statt dessen von Menschen reden wür-

den. Personen stehen im Personenstandsregister und da bleiben sie, ungeachtet aller Wandlun-

gen dessen, was man heute persönliche Identität nennt, zwar nicht die gleichen, aber immer 

dieselben. Personale Identität ist nichts Psychologisches. Entgegen dem, was John Locke 

meinte, ist ihr nicht nur das Gute und das Schlechte anzurechnen, an das sie sich erinnert.4 

Woran andere sich mit Bezug auf sie erinnern, gehört ebenso zu ihr. Personalität gibt es über-

haupt nur im Plural, als Personengemeinschaft, in der Subjekte füreinander objektiv werden. 

Ein nicht trinitarischer Monotheismus kann Gott nicht wirklich als Person denken, denn es 

gibt keine Person ohne eine andere Person, wie es keine Zahl gibt ohne andere Zahlen. Der 

 
3 Vgl. Harry G. Frankfurt: »Freedom of the Will and the Concept of a Person«, in: The Journal of Philosophy 68 

(1971), 5-20, hier 6f. 
4 Vgl. John Locke: An Essay Concerning Human Understanding, hrsg. von Peter H. Nidditch, Oxford 1975, 11, 

27. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 4 21.12.2023 

Spinozismus ist deshalb die logische Konsequenz eines nichttrinitarischen Monotheismus. 

[177] 

Ich möchte zur Verdeutlichung des Gesagten drei menschliche Aktarten nennen, die spezi-

fisch personaler Natur sind, nachdem ich von den »secondary volitions« schon gesprochen 

habe, nämlich Versprechen, Reue und Verzeihen. Versprechen ist deshalb möglich, weil wir 

nicht einfach unsere Natur sind, sondern diese Natur haben und in einem gewissen Maß über 

sie disponieren können. Wenn ich jemandem für übermorgen Abend meinen Besuch angekün-

digt habe, um ihm bei der Lösung eines technischen Problems behilflich zu sein, dann heißt 

das nicht nur, daß ich jetzt willens bin, ihn übermorgen zu besuchen. Denn das könnte ja 

bedeuten, daß ich übermorgen dazu gar nicht mehr willens bin, weil ich etwas anderes vor-

habe. Das Besondere der Person ist, daß sie heute schon entscheiden kann, was sie übermor-

gen wollen wird. Diese Entscheidung könnte sie ja nun morgen einfach revidieren. Aber in-

dem sie dem anderen verspricht zu kommen, räumt sie ihm einen Anspruch auf mein Kom-

men ein und macht den Menschen so unabhängig von augenblicklichen Launen. Sie übergibt 

ihren Willensentschluß der Personengemeinschaft und enthebt ihn so den Kontingenzen der 

Subjektivität. Das ist höchster Ausdruck personaler Freiheit. Versprechen dürfen ist für Nietz-

sche das Privileg wirklich freier Menschen.5 Das gilt natürlich in höchstem Maß für ein 

lebenslang bindendes Versprechen wie das Eheversprechen, in dem jeder Partner seine eigene 

Entwicklung auf Gedeih und Verderb mit der des anderen verbindet, so wie zwei Jazzspieler, 

von denen jeder seine Improvisation nur noch in funktionalem Zusammenhang mit denen des 

andern entwickelt. Heute entscheiden können, was ich morgen wollen werde und diese Ent-

scheidung selbst transzendierend in einen Anspruch des anderen verwandeln – das ist ein 

spezifischer Ausdruck von Personalität. 

Reue bezieht sich auf die Vergangenheit. Es tut mir leid, etwas getan oder etwas unterlassen 

zu haben. Und zwar nicht im Sinne des Katzenjammers wegen der nicht gewollten, vielleicht 

nicht vorhergesehenen Folgen der Handlung, nicht, weil etwas herausgekommen ist, was ich 

geheimhalten wollte, usw. Sondern es bekümmert mich, daß ich ein solcher war, der das tun 

oder unterlassen konnte. D. h. die Reue ist wiederum eine Form von Selbstverhältnis. In ihr 

verändere ich mein Sosein. Und wir würden einem Menschen, der etwas sehr Scheußliches 

getan hat, für die Zukunft kein Vertrauen schenken, wenn er nur glaub-[178]haft erklären 

würde, dasselbe in Zukunft nicht wieder zu tun, während er es ablehnt, sich noch einmal der 

Vergangenheit zuzuwenden und Schmerz darüber zu empfinden, daß er jemand war, der dies 

tun konnte. Max Scheler hat in seiner berühmten Schrift Reue und Wiedergeburt hierzu 

Erleuchtendes geschrieben.6 

Schließlich wird, was wir meinen, wenn wir von Personen sprechen, deutlich im Akt des Ver-

zeihens. Tieren verzeiht man nicht und braucht ihnen nicht zu verzeihen, weil sie durch ihr 

Verhalten nicht schuldig werden können. Sie sind wie sie sind, und was sie tun, geht aus dem, 

was sie sind, mit Notwendigkeit hervor. Verzeihend erlaubt und ermöglicht mir ein anderer, 

mich nicht definieren zu müssen durch die Summe meiner Handlungen. Der Verzeihende sagt 

nicht zu seinem Schuldner: »So bist du eben. Du bist und bleibst für mich der, der dies tat 

oder unterließ.« Sondern er sagt: »Du bist nicht für immer der, der dies tat. Für mich bist du 

ein anderer.« Und kraft der Verzeihung ist es mir tatsächlich möglich, neu anzufangen und 

das Alte zu begraben. Verzeihen ist ein eminent schöpferischer Akt, wenn er etwas anderes ist 

als Gleichgültigkeit und Bequemlichkeit. Dem unbarmherzigen „So bist du eben« entspricht 

übrigens auf der anderen Seite das trotzige und unverschämte „So bin ich eben«, wenn jemand 

 
5 Vgl. Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, hrsg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. V, 

Berlin/New York 1999, 293. 
6 Max Scheler: »Reue und Wiedergeburt«, in: ders.: Vom Ewigen im Menschen, Gesammelte Werke Bd. 4, 

Bonn 62000, 27-59. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 5 21.12.2023 

einen anderen verletzt hat. »So bin ich eben, ob dir das paßt oder nicht. Du mußt mich eben 

nehmen wie ich bin.« Man nennt das auch »Stehen zu sich selbst«, aber das ist ein Mißbrauch 

dieses Ausdrucks. Stehen zu sich selbst, das heißt, das Getane sich zuzurechnen und sich 

zurechnen zu lassen. Aber es sollte nicht jene Unverschämtheit idealisieren, mit der jemand es 

ablehnt, sein Sosein zu revidieren und sich verzeihen zu lassen. 

IV. Natur der Person 

Personen bilden keine Spezies, die indifferent ist gegen die Zahl der Exemplare, die ihr ange-

hören. Personen bilden eine apriorische Personengemeinschaft. Menschen sind eine Spezies. 

Und wie jedes Lebe­ wesen steht jeder Mensch erlebend im Mittelpunkt seiner Welt. Als Per-

son aber tritt er aus diesem Mittelpunkt heraus und sieht sich selbst sozusagen von [179] 

immer im Mittelpunkt des Rundhorizonts. Aber als denkende Wesen sehen wir uns mit einem 

view from nowhere. Das Fähnchen auf der Schiffskarte zeigt uns jeden Tag die Position unse-

res Schiffes. Und als Personen wissen wir, daß die Menschen in dem Schiff, das ganz klein 

am Horizont zu sehen ist, auch im Mittelpunkt ihrer Welt sind und wir von ihnen aus gesehen 

ganz klein. D. h. Personen sind wahrheitsfähige Wesen. Weil sie ihre Natur haben und nicht 

sind, können sie aus der Mitte heraustreten, von der aus sie alles auf sich beziehen. Sie kön-

nen sich als Teil der Welt des anderen begreifen. 

Ich sah vor längerer Zeit auf einem Autoaufkleber den Satz: »Denk an deine Frau. Fahr vor-

sichtig.« Das illustriert, was ich sagen möchte. Die Sorge für und um ein zugehöriges Wesen 

ist allen höheren Lebewesen gemeinsam. Aber auf sich selbst achtzugeben, weil ich Teil der 

Welt des anderen bin und ihm den Verlust ersparen möchte, das kennzeichnet den Menschen 

als Person. Es kennzeichnet seine »exzentrische Position«, wie Helmuth Plessner sie genannt 

hat.7 Das ist wohl auch der Sinn der Rede vom »Tun der Wahrheit«, mit der das Johannes-

evangelium die personale Liebe bezeichnet. 

Das Selbstverhältnis, das Personen charakterisiert, ist der Grund ihrer Wahrheitsfähigkeit. 

Allein die Tatsache, daß sie von der Perspektivität ihrer Wirklichkeitswahrnehmung wissen, 

erhebt sie über diese Perspektivität. Sie hebt die Perspektivität nicht auf. Endliche Personen 

sind nicht Gott. Und wenn sie glauben es zu sein, sind sie es am wenigsten. Das gilt z. B. für 

Utilitaristen, wie Peter Singer, für den die fundamentale ethische Pflicht in der Optimierung 

der Welt besteht.8 Wenn zwei Kinder ins Wasser fallen und ich kann nur eines retten, dann ist 

es nach Singer nicht mein Recht, zuerst das eigene Kind zu retten. Retten muß ich das wert-

vollere Kind, also das begabtere und mit mehr Möglichkeiten des Lebensgenusses ausgestat-

tete. Nähe und Ferne sind für ihn ethisch irrelevante Begriffe.9 Es gibt nicht das, was die Tra-

dition seit Augustinus den ordo amoris nennt. Wenn das Sein der Person ein Selbstverhältnis 

ist, also das Haben einer Natur, dann verwirklicht sich die Person nicht im Ignorieren der 

Natur. Die der Natur innewohnenden Neigungen, Hunger, Durst. Sexualverlangen, Bedürfnis 

nach Wär-[180]me und einem Dach über dem Kopf begründen prima facie-Pflichten, so wie 

unsere primäre Weltwahrnehmung Wahrheitsvermutungen begründet. Und die Befriedigung 

der genannten elementaren Bedürfnisse ist nicht etwas Animalisches, sondern geschieht in 

personalen Handlungen, wie Essen, Trinken, geschlechtlichem Umgang usw. Der Begriff der 

Person ist es gerade, der es verbietet, den Menschen in zwei Teile zu zerlegen, den unteren, 

animalischen, und darüber eine reine Vernunft. Der Mensch ist weder ein Tier noch ein Engel, 

und er ist auch nicht beides zugleich. Seine biologische Natur ist bereits eine humane, und 

seine Vernunft ist eine biologisch konditionierte, die von dieser Konditionierung weiß und 

 
7 Vgl. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin/New York 31975, 288ff. 
8 Vgl. Peter Singer: Praktische Ethik, Stuttgart 1994, 30ff. 
9 Vgl. Singer: Praktische Ethik, a. a. O., 220. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 6 21.12.2023 

sich zu befreien strebt. Unsere Freiheit ist Verlangen natürlicher Wesen nach Freiheit. 

Wenn wir das bisher Gesagte bedenken, dann könnte sich der Schluß nahe legen, die Aner-

kennung von Menschen als Personen sei vom tatsächlichen Vorhandensein derjenigen Eigen-

schaften abhängig zu machen, durch die Personalität definiert ist. Es scheint nahezuliegen, nur 

Wesen als Personen zu betrachten, die tatsächlich über so etwas wie Selbstbewußtsein, also 

über ein bewußtes Verhältnis zu sich und zu ihrem Leben verfügen. In den Debatten der letz-

ten Jahrzehnte ist diese Forderung auch immer wieder erhoben worden. Das heißt, man hat 

Embryonen, Kleinkindern, geistig schwer Behinderten und Altersdementen das Personsein 

abgesprochen und verlangt, in den Verfassungen der europäischen Länder ebenso wie der 

UNO den Begriff der Menschenwürde durch den der Personenwürde zu ersetzen. Diese Denk-

richtung ist nicht ohne jede Verwurzelung in der europäischen Tradition. Sie hat zwar den 

größten Revolutionär Immanuel Kant eindeutig gegen sich. Aber sie hat eine gewisse Stütze 

bei Thomas von Aquin, der glaubte, alle Menschen außer Jesus Christus hätten in den ersten 

Dekaden ihrer embryonalen Existenz zunächst eine animalische Seele, die Gott dann durch 

einen Schöpfungsakt durch eine menschliche, also personale Seele ersetze. Diese Auffassung 

hat heute, aus wissenschaftlichen Gründen, kaum mehr Anhänger. Immer dominierender aber 

ist das Personenverständnis John Lockes geworden. Locke will sein »ontological commit-

ment« strikt auf die Inhalte innerer oder äußerer empirischer Wahrnehmung beschränken und 

schließt damit alle Resultate ontologischer Transzendenz ebenso aus wie alle Resultate einer 

transzendentalen Reflexion. Personalität ist für ihn deshalb nicht eine Weise zu sein, die durch 

bestimmte Bewußtseinszustände erkennbar wird, sondern Personalität ist nichts als ein solcher 

Bewußtseins-[181]zustand. Es ist der Zustand einer sich ihrer selbst über den Fluß der Zeit 

hinweg als identisch erlebenden Subjektivität.10 Da es für den Empirismus nur äußerlich oder 

innerlich erfahrbare Gegenstände gibt, nicht aber so etwas wie Träger solcher Gegenstände, 

gibt es auch keine bewußtlosen oder schlafenden Personen. David Hume ist dann noch einen 

Schritt weiter gegangen und hat Personalität überhaupt geleugnet.11 Denn genau genommen 

gibt es ja gar keine zeitübergreifende Erfahrung, so meinte er. Es gibt zwar Erinnerung, aber 

jede Erinnerung findet ja als gegenwärtiges Erlebnis hier und jetzt statt. Erinnerung ist nicht 

die Gegenwart der Vergangenheit, sondern die Gegenwart eines jetzigen Bildes von dem, was 

wir jetzt für die Vergangenheit halten. Erinnerung kann deshalb ja auch täuschen. Es gibt 

daher immer nur aktuelle instantane Erlebnisse, aber nicht eine zeitübergreifende Identität, auf 

die sich das Personalpronomen »ich« bezieht. In der Tradition von Locke liegt heute z. B. 

Derek Parfit mit seinem Buch »Reasons and Persons«.12 Für Parfit gibt es keine Kontinuität 

der Person über den Schlaf hinaus. Schlafende sind keine Personen, und wer aufwacht, ist 

nicht dieselbe Person, die zuvor einschlief. Jeder Schlaf beendet die Existenz einer Person. 

Die aufwachende erbt von der entschlafenen Gedächtnisinhalte aufgrund der physiologischen 

Identität des Lebewesens Mensch und seines Gehirns.13 Es ist interessant, daß Parfit auf diese 

Weise eine neue Begründung der Pflichten des Menschen gegen sich selbst gibt, Pflichten, die 

sonst nur religiös begründet werden können. Die Pflichten der Vorsorge für meine Gesundheit 

sind nach diesem Verständnis Pflichten gegen ein von mir unterschiedenes Wesen, also für 

eine Art von Nachkommen. 

 
10 Vgl. Locke: An Essay Concerning H uman Understanding, 335. 
11 Vgl. David Hume: A Treatise of Human Nature, hrsg. von Lewis Amherst Selby­Bigge, Oxford 1978, Book I, 

part VI, sect. VI. 
12 Vgl. Derek Parfit: Reasons and Persons, Oxford 1984. 
13 Vgl. Parfit : Reasons and Persons, 275: »The existence of a person, during any period, just consists in the 

existence of his brain and body, and the thinking of his thoughts, and the doing of his deeds, and the occurrence 

of many other physical and mental states« sowie Parfit, Reasons and Persons, 279: »[I]dentity is not what 

matters. What matters is Relation: psychological connectedness and/or psychological continuity, with the right 

kind of cause.« (274-287). 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 7 21.12.2023 

Hier also wird Personalität vom Menschen klar getrennt. Es gibt Menschen als Lebewesen, 

und es gibt personale Zustände vieler, aber nicht aller dieser Menschen. Das Sein der Person 

beginnt also nicht [182] mit seiner Existenz als lebendiger Organismus, sondern erst mit dem 

allmählichen Erwachen bestimmter Bewußtseinszustände. Wie sehr sich diese Auffassung un-

merklich verbreitet hat, ist daran zu sehen, daß kein Geringerer als der Vorsitzende der Deut-

schen Bischofskonferenz vor Jahren im Zusammenhang mit der Debatte über den so 

genannten Hirntod erklärte, es könne ja sein, daß der Hirntod nicht der Tod des Menschen sei, 

jedenfalls aber sei er der Tod der Person. 

Ich möchte gegen diese Auffassung argumentieren und die These verteidigen, daß Personsein 

nicht eine Eigenschaft, sondern das Sein des Menschen ist und deshalb nicht später beginnt als 

die Existenz eines neuen, mit dem elterlichen Organismus nicht identischen menschlichen 

Lebens. 

Personen sind keine natürliche Art, die wir durch Beschreibung identifizieren können. Nie-

mand kann uns vorschreiben, wann wir das Wort »Person« gebrauchen sollen und wann nicht. 

Es handelt sich hier überhaupt nicht um eine theoretische, sondern um eine praktische, eine 

ethische Frage. Jemand »jemand« und nicht »etwas« nennen ist ein Akt der Anerkennung, zu 

dem niemand gezwungen werden kann. Dennoch ist diese Entscheidung nicht willkürlich. Der 

Akt der Anerkennung von jemandem als »jemand« und nicht »etwas«, der mit unserem Ge-

brauch des Wortes »Person« verbunden ist, hat eine immanente Logik. Eine ungerechtfertigte 

Einschränkung des Kreises derer, denen diese Anerkennung zuteil wird, verändert die Natur 

dieses Aktes auch gegenüber denen, die als Personen anerkannt werden. Eine ungerechtfer-

tigte Datierung des Beginns dieser Anerkennung am Anfang des Lebens zieht eine ungerecht-

fertigte Beendigung im letzten Stadium des Lebens nach sich. 

Eine Person ist »jemand« und nicht »etwas«. Es gibt keinen kontinuierlichen Übergang von 

etwas zu jemand. Es wäre nicht korrekt zu sagen: »›Jemand‹ ist etwas mit den und den Eigen-

schaften.« Jemand ist nicht etwas. Wir müssen deshalb, um zu sagen, was wir mit »jemand« 

meinen, tautologisch sagen: »›Jemand‹ nennen wir jemanden, der die und die Eigenschaften 

hat.« Aber auch das ist nicht korrekt. Als jemanden betrachten wir nämlich manche Wesen, 

und zwar insbesondere Menschen, auch dann, wenn sie faktisch diese Eigenschaften gar nicht 

besitzen. Unsere Einstellung ist vielleicht am besten charakterisiert durch den Satz von David 

Wiggins: »[A] person is any animal the physical make-up of whose species constitutes the 

species' typical members thinking intelligent beings, with reason and reflection, and typically 

[183] enables them to consider themselves as themselves, the same thinking thing, in diff erent 

times and places.«14 An dieser Definition beanstande ich nur das Wort »thinking thing«. Nie-

mand von uns wird ein denkendes Wesen ein Ding nennen. 

V. Personalität und Intersubjektivität 

Daß das tatsächliche Vorliegen der typischen Merkmale von Personen nicht die Bedingung 

von Personalität ist, können wir uns leicht am Gebrauch der Personalpronomen »ich« und 

»du« deutlich machen. Jeder von uns sagt »ich wurde dann und dann geboren« oder »ich wur-

de in der und der Stadt gezeugt«, obgleich das Wesen, das damals gezeugt und geboren wur-

de, nicht »ich« sagen konnte. Das Personalpronomen »ich« bezieht sich nicht auf ein »Ich« – 

das »Ich« ist eine Erfindung der Philosophen – sondern auf ein Lebewesen, das später irgend-

wann einmal »ich« zu sagen begann. Und die Identität dieses Lebewesens ist unabhängig von 

dem, woran es sich faktisch erinnert. Jemand kann Adressat von Dank und von Vorwürfen für 

Taten sein, die er selber vergessen hat. Und natürlich sagt eine Mutter zu ihrem Kind: »als ich 

 
14 David Wiggins: Sameness and substance, Oxford 1980, 188. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 8 21.12.2023 

mit dir schwanger war« oder »als ich dich geboren habe« usw.; und nicht: »als ich einen 

Organismus in mir trug, aus dem später du wurdest.« Alle Versuche, Personalität von der 

Vitalität, von der Existenz eines menschlichen Organismus abzulösen, sind kontraintuitiv. Sie 

sind unvereinbar mit dem Sprachgebrauch jedes normalen Menschen. 

Diese Normalität ist übrigens die Bedingung dafür, daß Menschen diejenigen Eigenschaften 

entwickeln, die für Personen charakteristisch sind. Keine Mutter hat das Gefühl, ein Ding, ein 

Etwas so lange durch Reden zu konditionieren, bis es anfängt, selbst zu sprechen. Ein Kind 

lernt deshalb auch nicht durch einen Computer zu sprechen. Die Mutter regrediert vielmehr 

im Umgang mit dem Baby auf ein kindliches Niveau und geht mit ihm um von Mensch zu 

Mensch. Sie sagt »du« zu dem Kind, sie behandelt es als kleine Person, und nur weil das Kind 

bereits als Person behandelt wird, wird es zu dem, was es von Anfang an war und als was es 

von Anfang an betrachtet wurde. Wer das Personsein des Menschen von seinem Lebendigsein 

trennt, schneidet das Band der Interpersonalität durch, innerhalb dessen Personen erst das 

werden kön-[184]nen, was sie sind. Denn Personen gibt es nur im Plural. Das Wort »Person« 

für Gott zu gebrauchen hat nur Sinn im Kontext der Trinitätslehre. Ein weiteres Argument 

gegen die Knüpfung des Personseins an das tatsächliche Vorliegen bestimmter Eigenschaften 

ist dies: Diese Bedingung verwandelt den Akt der Anerkennung von Personen in einen Akt 

der Kooptation. Sie liefert die Hinzukommenden der Willkür der bereits sich gegenseitig 

Anerkennenden aus. Denn diese sind es ja, die die Eigenschaften definieren, aufgrund deren 

jemand in die Personengemeinschaft kooptiert wird. Wie sehr es sich hier um Willkür handelt, 

sehen wir daran, daß die Meinungen der Wissenschaftler über den Beginn der Personenrechte 

extrem auseinander gehen. Die einen wollen mit dem Lebensschutz im dritten Monat der 

Schwangerschaft beginnen, andere mit dem Augenblick der Geburt, wieder andere mit der 6. 

Woche nach der Geburt, und Peter Singer spricht – konsequenterweise – Neugeborenen so 

etwas wie ein Lebensrecht ab.15 Wenn wir die Zugehörigkeit zur Spezies homo sapiens und 

die Abstammung von anderen Mitgliedern dieser Spezies als einziges Kriterium aufgeben, 

dann wird es zu einer reinen Frage nach der Macht, welchem Menschen Personenrechte zu-

kommen und welchen nicht. Es gehört zur Würde der Person, daß sie nicht als kooptiertes, 

sondern als geborenes Mitglied ihren Platz innerhalb der universalen Personengemeinschaft 

einnimmt. Jeder Mensch gehört dieser Gemeinschaft dadurch an, daß er der Familie der Men-

schen angehört, also dadurch, daß er mit Menschen verwandt ist. Die Evolutionsbiologie, 

repräsentiert z. B. durch Ernst Mayr, hat sich davon verabschiedet, die Spezies als Klasse zu 

definieren, der die Exemplare auf Grund von Ähnlichkeit angehören, wie es bei der Klassifi-

zierung unbelebter Dinge der Fall ist. An die Stelle des Begriffs der Klasse tritt der Begriff der 

Population. Einer Population aber gehört ein Tier an durch genealogische Beziehung, also 

durch gemeinsame Abstammung und durch sexuelle Interaktion. Verwandtschaftliche Bezie-

hungen zwischen Menschen aber sind nie etwas nur Biologisches. Es sind immer zugleich 

personale Beziehungen. Vater und Mutter, Sohn und Tochter, Bruder und Schwester, Groß-

vater und Großmutter, Enkel und Enkelin, Cousin und Cousine, Onkel und Tante, Schwager 

und Schwägerin sind bestimmte Plätze in einer interpersonalen Struktur. Und jeder, der einen 

solchen Platz einnimmt, besitzt ihn vom Beginn seiner biologischen Existenz und behält ihn 

für die Zeit seines Lebens, ja [185] darüber hinaus. Ganz im Unterschied zu fast allen Tieren. 

Ein Embryo ist Kind seiner Eltern vom ersten Augenblick seiner Existenz an. Als Mitglied 

einer menschlichen Familie aber ist es Mitglied einer Personengemeinschaft, als Mitglied 

einer Personengemeinschaft aber ist es Person, ganz unabhängig von irgendwelchen Eigen-

schaften. Von Peter Singer wird berichtet, daß er sich auf schöne Weise um seine Mutter 

kümmert, die an Alzheimer erkrankt ist. In einem Interview gefragt, wie dieses Verhalten zu 

seiner Überzeugung passe, daß diese Krankheit die Personalität auflöse, habe er erwidert, es 

 
15 Vgl. Singer: Praktische Ethik, 219. 



Spaemann - Was macht Personen zu Personen 9 21.12.2023 

sei eben doch seine Mutter.16 Das ist es: Die Mutter bleibt die Mutter und der Sohn bleibt der 

Sohn. Diese Beziehung aber ist eine personale, ganz unabhängig davon, ob sie subjektiv von 

den beiden Personen realisiert wird, und deshalb bleibt die Mutter Person, solange sie lebt, 

ebenso wie der Sohn Sohn ist, seit er lebt. Wenn die biologische Verwandtschaft nicht zu-

gleich etwas Personales wäre, wie wäre es dann zu erklären, daß uneheliche und adoptierte 

Kinder spätestens in der Pubertät den Wunsch entwickeln, ihren leiblichen Vater oder ihre 

leiblichen Eltern kennen zu lernen? Sie betrachten die Beziehung zu einem Verwandten, den 

sie gar nicht kennen, als Teil ihrer personalen Identität. Übrigens gilt Analoges für die sexuel-

le Beziehung zwischen Mann und Frau. Auch sie ist nie etwas bloß Biologisches. Wo sie da-

rauf reduziert wird, handelt es sich um eine Depravation. 

VI. Ursprung der Person 

Die Frage nach dem zeitlichen Beginn menschlicher Personalität fragt eigentlich nach etwas 

Unbeantwortbarem. Denn Personalität ist etwas überzeitliches. Durch sie nimmt der Mensch 

teil am mundus intelligibilis. Sie bedeutet, daß der Mensch ein wahrheitsfähiges Wesen ist. 

Wahrheit aber ist überzeitlich. Daß wir heute beisammen sind, war immer und wird in alle 

Ewigkeit wahr bleiben. Weil Personalität Teil­ habe an der Überzeitlichkeit ist, ist jeder Ver-

such vergeblich, für sie einen zeitlichen Augenblick des Beginns anzugeben. Ebenso wie wir 

[186] den Augenblick des Todes nicht feststellen, sondern nur rückblickend sagen können: 

»Jetzt ist dieser Mensch nicht mehr am Leben«, so auch können wir immer nur, sobald wir es 

mit einem menschlichen Wesen zu tun haben, sagen: »Dies ist eine Person.« Genau so hat es 

übrigens Immanuel Kant gesehen, wenn er schreibt: 

„[D]a das Erzeugte eine Person ist, und es unmöglich ist, sich von der Erzeugung eines 

mit Freiheit begabten Wesens durch eine physische Operation einen Begriff zu ma-

chen, so ist es eine in praktischer Hinsicht ganz richtige und auch notwendige Idee, 

den Akt der Zeugung als einen solchen anzusehen, wodurch wir eine Person [...] auf 

die Welt [...] gesetzt haben.«17 

Die Gleichsetzung der Personwerdung mit der Zeugung ist, so könnte man sagen, die Konse-

quenz der Unmöglichkeit, überhaupt einen Beginn der Person in der Zeit zu fixieren. Jeder, 

der einen späteren Zeitpunkt vorschlägt, beansprucht im Grunde mehr zu wissen, als er wissen 

kann. 

 
16 »I think this has made me see how the issues of someone with these kinds of problems are really very difficult. 

Perhaps it is more difficult than I thought before, because it is different when it’s your mother«, in: Michael 

Specter: »The dangerous Philosopher«, in: The New Yorker, September 6 (1999), 46-55, hier 55. 
17 Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, AA VI, 280f. 


