Was macht Personen zu Personen?!

VVon Robert Spaemann

|. Personalitat und Individualitat

Vor zwei Jahren hielt ich VVorlesungen tber kulturphilosophische und ethische Themen vor
der Chinesischen Akademie der Sozialwissenschaften in Peking. In einer Diskussion distan-
zierte sich ein chinesischer Kollege vom européischen Individualismus. Der Mensch sei zuerst
und vor allem ein Mitglied der Gesellschaft. Die Gesellschaft habe deshalb den unbedingten
Vorrang vor den Interessen und Rechten der Individuen. Ich erwiderte dem Kollegen, daR ich
seine Kritik am Individualismus der liberalen Gesellschaft des Westens teile. Als John F.
Kennedy im Wahlkampf seinen Horern zurief: »Fragt nicht, was Amerika flr euch tut, fragt,
was ihr fir Amerika tun kénnt«, da war es vor allem die Jugend, die diesem Appell folgte und
Kennedy wéhlte. Ob heute noch ein Politiker mit dieser Parole die Stimme der Jugend beka-
me, ist fraglich. Sicher aber ist, dal3 eine Gesellschaft im Ernstfall keinen Bestand hat, wenn
sie aus lauter Individualisten besteht, denen der Begriff des Opfers zu einem Fremdwort ge-
worden ist. Der Schluf3folgerung des Kollegen konnte ich allerdings nicht zustimmen. »Du
bist nichts, dein Volk ist alles«, dieser Spruch begegnete mir in meiner Jugend in Nazi-
deutschland bis zum UberdruB, und ich habe mich damals schon gefragt, was ich mir denn
unter einem Volk aus lauter Nichtsen vorstellen soll. 0 plus 0 bleibt allemal O, wie ich im
Rechenunterricht lernte. Ich fragte den Kollegen, warum ich denn in Peking Denkmaler und
Gedenktafeln fir Menschen finde, die ihr Leben geopfert haben fur China oder fiir den Sozia-
lismus. MiRte man nicht sagen: sie haben ihren Dienst getan, wie jede Ameise ihren Dienst
tut, und ihr Tod macht Platz fur andere. Auf sie kommt es nicht mehr an. Tatséchlich denken
Sie, so [173] sagte ich, glucklicherweise nicht so. Weil diese Menschen sich geopfert haben,
sind sie selbst groRR. Und ich wiirde weiter gehen und sagen: sie sind gréRer als das, wofur sie
sich geopfert haben. Dieser Gedanke ist ebenso wahr wie schwer zu denken. Und um ihn
wirklich zu denken, bedarf es wohl jenes Begriffs, den der Marxismus so wenig kennt wie der
nationalistische Kollektivismus, des Begriffs der Person.

Person meint nicht einfach das Individuum. Das Individuum ist ein Teil des Gemeinwesens,
dem es angehdrt und das ihm zu leben ermdglicht. Indem das Individuum sich aber freiwillig
dem Ganzen als Teil unterordnet, ist es weit mehr als ein Teil. Es ist selbst das Ganze. Es wird
inkommensurabel. Zwei Individuen sind mehr als ein Individuum. Sie sind wertvoller. Ihr
Leben zu retten, ist, wenn man vor der Alternative steht, wichtiger, als das Leben eines Men-
schen zu retten. Und bei der Zuteilung knapper Spenderorgane bleibt uns gar nichts anderes
ubrig als das Leben der méglichen Empféanger zu evaluieren. So fand Maximilian Kolbe, der
polnische Priester, dal} das Leben eines zum Tode durch Verhungern verurteilten Familien-
vaters wichtiger sei als sein eigenes Leben, und so starb er im Tausch gegen das Leben dieses
Mannes. Durch diese Handlung aber entzieht sich Maximilian Kolbe eben jener Evaluierung,
die seiner Handlung zugrunde lag. Sie macht vielmehr deutlich, was es heif3t, dal} Personen
nicht einen Wert, sondern eine Wirde haben.

Wirde aber ist im Unterschied zum Wert das, was keinen Preis hat. Und den Tréger solcher
Wirde nennen wir »Person«. Wir billigen ihm einen Status zu, der uns zu der Bereitschaft
notigt, alle Handlungen, deren Folgen ihn betreffen, ihm gegenlber zu rechtfertigen. Auch

1 Vgl. dazu Robert Spaemann: Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen »etwas< und >jemand,
Stuttgart 32006, 26ff.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 1 21.12.2023



Handlungen, deren Folgen Tiere betreffen, sind rechtfertigungsbedurftig. Aber nicht vor den
Tieren, sondern vor uns selbst. Denn Tiere kdnnen nicht unterscheiden zwischen rechtferti-
gungsbedurftigen und rechtfertigungsunbedurftigen Verletzungen ihrer Interessen. Wir kon-
nen nicht erwarten, daf sie irgendwelchen Verletzungen ihrer Wiinsche und Bedrfnisse aus
Gerechtigkeitserwégungen zustimmen. Menschen kdnnen das. Das macht sie zu identifizier-
baren Personen.

Il. Zur Geschichte des Personenbegriffs

Was macht eine Person zur Person? Was gibt ihr den Status des Selbstzwecks, der es verbie-
tet, sie einfach Zwecken unterzuordnen, die prin-[174]zipiell die ihren nicht sein kdnnen?
Meine erste Antwort, die ich erst spéter begriinden werde, ist: die Zugehorigkeit zu einer Spe-
zies, deren normale erwachsene Individuen (ber diejenigen Eigenschaften verfugen, derent-
wegen wir von Personen sprechen.

Aber was sind das fur Eigenschaften? Zur Beantwortung dieser Frage ist es beinahe unerlai-
lich, die Begriffsgeschichte zu konsultieren. Der klassische lateinische Begriff »persona«
meint ndmlich nicht das, was wir heute unter Personen verstehen. Er meint die Rolle des
Schauspielers und, in metaphorischer Erweiterung des Begriffsfeldes, die Rolle, die jemand in
der menschlichen Gesellschaft spielt. Auf unseren Theaterzetteln gibt es noch diese Bedeu-
tung, wenn es dort hei3t: »Die Personen und ihre Darsteller. Wir wiirden heute umgekehrt
die Darsteller Personen nennen. Und wenn der Apostel Paulus schreibt, da} Gott nicht auf die
Person sieht,? dann ist das wiederum der antike Sprachgebrauch und will sagen, Gott sieht
nicht auf den sozialen Status eines Menschen. Sondern worauf? Eben auf das, was wir heute
Person nennen, auf »den Menschen selbst.

Der nachantike und moderne Personbegriff hat seine Wurzel in der christlichen Theologie.
Dort diente er zweimal dazu, ein scheinbar unldsbares theologisches Problem zu I6sen, und
zwar das trinitarische und das christologische Problem. Ich kann das hier nur in groBter Kirze
referieren. Die Vater der friihchristlichen Konzilien sahen sich einerseits durch Aussagen des
Neuen Testaments vor die Aufgabe gestellt, die Gottgleichheit Jesu zu denken, Jesus einer-
seits nicht einfach mit dem Gott, den er selbst seinen Vater nennt, zu identifizieren, anderer-
seits aber nicht drei Gétter einzufiihren, sondern am strengen Monotheismus festzuhalten. Der
Personbegriff, den die Kirche des Westens, Tertullian folgend, dazu bemiihte, entstammte
nicht dem Theater, sondern der Grammatik. Die lateinischen Grammatiker sprachen namlich,
wie noch wir, von der ersten, zweiten und dritten Person. Dies tat nun auch Tertullian, indem
er sagte, dal? Gott zwar ein einziges Wesen, eine einzige essentia und substantia, besitzt; aber
daR er dieses Wesen nicht ist, sondern es eben besitzt. Und zwar dreifach besitzt. Aber nicht in
dem Sinne, wie wir von einer dreifachen Instantiierung eines Begriffs sprechen, von drei
Exemplaren einer species. Es ist vielmehr die singulére gottliche Wesenheit, die Gott als die
seine erkennt, und zwar so adéquat erkennt, da3 das Ebenbild des Vaters in allem dem Vater
gleicht, als [175] auch darin, in sich selbst lebendig zu sein. Und das Gleiche gilt fiir die Liebe
des Vaters zum Sohn, die wiederum das ganze gottliche Wesen enthélt, aber nun als Gabe.
Auch in dieser Form subsistiert die eine gottliche Wesenheit ein drittes Mal, diesmal als das
hagion pneuma, als Heiliger Geist. Diese drei Subsistenzweisen der einen gottlichen Wesen-
heit, die im Osten Hypostasen genannt wurden, nannte man im Westen Personen, die drei
gottlichen Personen, die alle drei nicht ihr Wesen unmittelbar sind, sondern es auf dreifache
Weise haben.

Der gleiche Personbegriff diente dann in den christologischen Auseinandersetzungen der

2vgl. Romer 2,11.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 2 21.12.2023



ersten christlichen Jahrhunderte dazu, Jesus zu- gleich als wahren Gott und als wahren Men-
schen, also nicht als Mischwesen, als Halbgott, denken zu kénnen. Die Formel, auf die die
orthodoxe Christenheit sich einigte, war: Jesus ist eine, und zwar die dritte, géttliche Person,
die neben ihrer gottlichen Natur noch eine menschliche Natur angenommen hat, und in dieser
Natur etwas kann, das er eben als Gott nicht kann: leiden. Eine Person also, die zwei Naturen
besitzt. Auch hier ist die Pointe wieder, dal? die Person nicht einfach identisch mit ihrer Natur
ist, sondern ihre Natur hat und als von ihr gehabter Subsistenz gibt.

Dieser in theologischem Kontext entwickelte Personbegriff entfaltete erst im Mittelalter und
in der Neuzeit sein anthropologisches Potential. Personen sind Wesen, deren Seinsweise ein
Selbstverhaltnis ist: Wesen, die nicht einfach sind, was sie sind, sondern sich zu dem, was sie
sind, verhalten. Ihr Sein ist das Haben einer Natur, das Haben eines Korpers und sogar das
Haben einer Innerlichkeit. Menschen sind Eigentiimer. Tiere kdnnen etwas besitzen, aber in
der burgerlichen Welt unterscheiden wir Besitz und Eigentum. Eigentum, also das, was mir
gehort, sogar wenn ich es gar nicht wei8 und es nur aus einer Eintragung im Grundbuch her-
vorgeht. Eigentum unterscheidet sich auch dadurch vom Besitz, dal? ich es verduRern, verkau-
fen oder verschenken kann. »Habeas Corpus« ist eine friihe Formel flr die Achtung, die Per-
sonen geschuldet ist.

I11. Identitat der Person

Das Selbstverhaltnis, das das Personsein ausmacht, wird deutlich in dem, was Harry Frankfurt
als »secondary volition« bezeichnet, ein Winschen und Wollen zweiter Stufe, in dem wir uns
zu dem, was wir [176] auf der ersten Stufe wollen, noch einmal verhalten.® Wir konnen wiin-
schen, bestimmte Wiinsche, die wir haben, nicht zu haben. Der Fall der Drogensucht ist hier-
fur nur ein extremes Beispiel. Und die »secondary volitions« beziehen sich nicht nur auf pri-
méare Winsche und Willensakte, sondern auf unser ganzes Sosein. Wir kdnnen uns argern
uber unser Aussehen und tiber bestimmte Charaktereigenschaften. Und wenn jemand uns im
Sinne von Leibniz antworten wiirde: »Wenn du andere Charaktereigenschaften hattest, warest
du ja nicht mehr du«, dann wirde uns das nicht beeindrucken. Die Identitat der Person ist eine
numerische und nicht qualitative. Daher gibt es Traume und deren literarische Gestaltung, in
denen jemand sich verwandelt und z. B. zu einem Tier wird. Aber nicht in dem Sinne, dal3
dort, wo vorher ein Mensch war, nun ein Tier ist, sondern das Tier bin ich. Oder es gibt Tréau-
me, in denen wir jemandem begegnen, den wir kennen, aber der sein Aussehen véllig veran-
dert hat. Wir sehen nicht, aber wir wissen, dal} es dieser oder jener Mensch ist.

Personale Identitat, so sagte ich, ist numerische Identitét. Sie ist zugleich das Tiefste und das
Banalste. Wir sprechen ja auch von so und so vielen ,,Personen®, die wir heute zum Abend-
essen erwarten, oder wir sprechen von Personenziigen statt Giterziigen, und es kdme uns
ungebihrlich geschwollen und feierlich vor, wenn wir statt dessen von Menschen reden wiir-
den. Personen stehen im Personenstandsregister und da bleiben sie, ungeachtet aller Wandlun-
gen dessen, was man heute persoénliche Identitat nennt, zwar nicht die gleichen, aber immer
dieselben. Personale Identitét ist nichts Psychologisches. Entgegen dem, was John Locke
meinte, ist ihr nicht nur das Gute und das Schlechte anzurechnen, an das sie sich erinnert.*
Woran andere sich mit Bezug auf sie erinnern, gehort ebenso zu ihr. Personalitat gibt es tber-
haupt nur im Plural, als Personengemeinschaft, in der Subjekte fureinander objektiv werden.
Ein nicht trinitarischer Monotheismus kann Gott nicht wirklich als Person denken, denn es
gibt keine Person ohne eine andere Person, wie es keine Zahl gibt ohne andere Zahlen. Der

3Vvgl. Harry G. Frankfurt: »Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: The Journal of Philosophy 68
(1971), 5-20, hier 6f.

4Vgl. John Locke: An Essay Concerning Human Understanding, hrsg. von Peter H. Nidditch, Oxford 1975, 11,
27.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 3 21.12.2023



Spinozismus ist deshalb die logische Konsequenz eines nichttrinitarischen Monotheismus.
[177]

Ich mdchte zur Verdeutlichung des Gesagten drei menschliche Aktarten nennen, die spezi-
fisch personaler Natur sind, nachdem ich von den »secondary volitions« schon gesprochen
habe, ndmlich Versprechen, Reue und Verzeihen. Versprechen ist deshalb mdglich, weil wir
nicht einfach unsere Natur sind, sondern diese Natur haben und in einem gewissen Mal3 tiber
sie disponieren kénnen. Wenn ich jemandem fiir ibermorgen Abend meinen Besuch angekiin-
digt habe, um ihm bei der Losung eines technischen Problems behilflich zu sein, dann heif3t
das nicht nur, daB ich jetzt willens bin, ihn Gbermorgen zu besuchen. Denn das kénnte ja
bedeuten, daR ich Gbermorgen dazu gar nicht mehr willens bin, weil ich etwas anderes vor-
habe. Das Besondere der Person ist, daf3 sie heute schon entscheiden kann, was sie tbermor-
gen wollen wird. Diese Entscheidung konnte sie ja nun morgen einfach revidieren. Aber in-
dem sie dem anderen verspricht zu kommen, radumt sie ihm einen Anspruch auf mein Kom-
men ein und macht den Menschen so unabhdngig von augenblicklichen Launen. Sie bergibt
ihren WillensentschluR der Personengemeinschaft und enthebt ihn so den Kontingenzen der
Subjektivitat. Das ist hochster Ausdruck personaler Freiheit. Versprechen durfen ist flr Nietz-
sche das Privileg wirklich freier Menschen.® Das gilt natiirlich in htchstem MaB fiir ein
lebenslang bindendes Versprechen wie das Eheversprechen, in dem jeder Partner seine eigene
Entwicklung auf Gedeih und Verderb mit der des anderen verbindet, so wie zwei Jazzspieler,
von denen jeder seine Improvisation nur noch in funktionalem Zusammenhang mit denen des
andern entwickelt. Heute entscheiden kénnen, was ich morgen wollen werde und diese Ent-
scheidung selbst transzendierend in einen Anspruch des anderen verwandeln — das ist ein
spezifischer Ausdruck von Personalitat.

Reue bezieht sich auf die Vergangenheit. Es tut mir leid, etwas getan oder etwas unterlassen
zu haben. Und zwar nicht im Sinne des Katzenjammers wegen der nicht gewollten, vielleicht
nicht vorhergesehenen Folgen der Handlung, nicht, weil etwas herausgekommen ist, was ich
geheimhalten wollte, usw. Sondern es bekiimmert mich, daf? ich ein solcher war, der das tun
oder unterlassen konnte. D. h. die Reue ist wiederum eine Form von Selbstverhaltnis. In ihr
verandere ich mein Sosein. Und wir wiirden einem Menschen, der etwas sehr Scheuf3liches
getan hat, fur die Zukunft kein Vertrauen schenken, wenn er nur glaub-[178]haft erkléren
wirde, dasselbe in Zukunft nicht wieder zu tun, wéhrend er es ablehnt, sich noch einmal der
Vergangenheit zuzuwenden und Schmerz darlber zu empfinden, dal er jemand war, der dies
tun konnte. Max Scheler hat in seiner berihmten Schrift Reue und Wiedergeburt hierzu
Erleuchtendes geschrieben.®

Schlief3lich wird, was wir meinen, wenn wir von Personen sprechen, deutlich im Akt des Ver-
zeihens. Tieren verzeiht man nicht und braucht ihnen nicht zu verzeihen, weil sie durch ihr
Verhalten nicht schuldig werden kénnen. Sie sind wie sie sind, und was sie tun, geht aus dem,
was sie sind, mit Notwendigkeit hervor. Verzeihend erlaubt und ermdglicht mir ein anderer,
mich nicht definieren zu missen durch die Summe meiner Handlungen. Der Verzeihende sagt
nicht zu seinem Schuldner: »So bist du eben. Du bist und bleibst ftr mich der, der dies tat
oder unterliel3.« Sondern er sagt: »Du bist nicht ftr immer der, der dies tat. Fiir mich bist du
ein anderer.« Und kraft der Verzeihung ist es mir tatsachlich moglich, neu anzufangen und
das Alte zu begraben. Verzeihen ist ein eminent schopferischer Akt, wenn er etwas anderes ist
als Gleichgultigkeit und Bequemlichkeit. Dem unbarmherzigen ,,So bist du eben« entspricht
ubrigens auf der anderen Seite das trotzige und unverschamte ,,So bin ich eben«, wenn jemand

5 Vgl. Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, hrsg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. V,
Berlin/New York 1999, 293.

6 Max Scheler: »Reue und Wiedergeburt, in: ders.: Vom Ewigen im Menschen, Gesammelte Werke Bd. 4,
Bonn 2000, 27-59.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 4 21.12.2023



einen anderen verletzt hat. »So bin ich eben, ob dir das paflt oder nicht. Du muf3t mich eben
nehmen wie ich bin.« Man nennt das auch »Stehen zu sich selbst«, aber das ist ein Miftbrauch
dieses Ausdrucks. Stehen zu sich selbst, das heif3t, das Getane sich zuzurechnen und sich
zurechnen zu lassen. Aber es sollte nicht jene Unverschamtheit idealisieren, mit der jemand es
ablehnt, sein Sosein zu revidieren und sich verzeihen zu lassen.

IVV. Natur der Person

Personen bilden keine Spezies, die indifferent ist gegen die Zahl der Exemplare, die ihr ange-
horen. Personen bilden eine apriorische Personengemeinschaft. Menschen sind eine Spezies.
Und wie jedes Lebe- wesen steht jeder Mensch erlebend im Mittelpunkt seiner Welt. Als Per-
son aber tritt er aus diesem Mittelpunkt heraus und sieht sich selbst sozusagen von [179]
immer im Mittelpunkt des Rundhorizonts. Aber als denkende Wesen sehen wir uns mit einem
view from nowhere. Das Féhnchen auf der Schiffskarte zeigt uns jeden Tag die Position unse-
res Schiffes. Und als Personen wissen wir, dal} die Menschen in dem Schiff, das ganz klein
am Horizont zu sehen ist, auch im Mittelpunkt ihrer Welt sind und wir von ihnen aus gesehen
ganz klein. D. h. Personen sind wahrheitsfahige Wesen. Weil sie ihre Natur haben und nicht
sind, kdnnen sie aus der Mitte heraustreten, von der aus sie alles auf sich beziehen. Sie kon-
nen sich als Teil der Welt des anderen begreifen.

Ich sah vor l&angerer Zeit auf einem Autoaufkleber den Satz: »Denk an deine Frau. Fahr vor-
sichtig.« Das illustriert, was ich sagen mochte. Die Sorge fir und um ein zugehoriges Wesen
ist allen héheren Lebewesen gemeinsam. Aber auf sich selbst achtzugeben, weil ich Teil der
Welt des anderen bin und ihm den Verlust ersparen méchte, das kennzeichnet den Menschen
als Person. Es kennzeichnet seine »exzentrische Position«, wie Helmuth Plessner sie genannt
hat.” Das ist wohl auch der Sinn der Rede vom »Tun der Wahrheit«, mit der das Johannes-
evangelium die personale Liebe bezeichnet.

Das Selbstverhéltnis, das Personen charakterisiert, ist der Grund ihrer Wahrheitsfahigkeit.
Allein die Tatsache, daR sie von der Perspektivitéat ihrer Wirklichkeitswahrnehmung wissen,
erhebt sie Uber diese Perspektivitat. Sie hebt die Perspektivitat nicht auf. Endliche Personen
sind nicht Gott. Und wenn sie glauben es zu sein, sind sie es am wenigsten. Das gilt z. B. flr
Utilitaristen, wie Peter Singer, firr den die fundamentale ethische Pflicht in der Optimierung
der Welt besteht.2 Wenn zwei Kinder ins Wasser fallen und ich kann nur eines retten, dann ist
es nach Singer nicht mein Recht, zuerst das eigene Kind zu retten. Retten muld ich das wert-
vollere Kind, also das begabtere und mit mehr Moglichkeiten des Lebensgenusses ausgestat-
tete. Nahe und Ferne sind fiir ihn ethisch irrelevante Begriffe.® Es gibt nicht das, was die Tra-
dition seit Augustinus den ordo amoris nennt. Wenn das Sein der Person ein Selbstverhéltnis
ist, also das Haben einer Natur, dann verwirklicht sich die Person nicht im Ignorieren der
Natur. Die der Natur innewohnenden Neigungen, Hunger, Durst. Sexualverlangen, Bedirfnis
nach Wér-[180]me und einem Dach iber dem Kopf begriinden prima facie-Pflichten, so wie
unsere primére Weltwahrnehmung Wahrheitsvermutungen begriindet. Und die Befriedigung
der genannten elementaren Bedirfnisse ist nicht etwas Animalisches, sondern geschieht in
personalen Handlungen, wie Essen, Trinken, geschlechtlichem Umgang usw. Der Begriff der
Person ist es gerade, der es verbietet, den Menschen in zwei Teile zu zerlegen, den unteren,
animalischen, und dariiber eine reine Vernunft. Der Mensch ist weder ein Tier noch ein Engel,
und er ist auch nicht beides zugleich. Seine biologische Natur ist bereits eine humane, und
seine Vernunft ist eine biologisch konditionierte, die von dieser Konditionierung weif3 und

"Vgl. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin/New York 31975, 288ff.
8 Vgl. Peter Singer: Praktische Ethik, Stuttgart 1994, 30ff.
® Vgl. Singer: Praktische Ethik, a. a. O., 220.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 5 21.12.2023



sich zu befreien strebt. Unsere Freiheit ist Verlangen nattrlicher Wesen nach Freiheit.

Wenn wir das bisher Gesagte bedenken, dann konnte sich der Schlu® nahe legen, die Aner-
kennung von Menschen als Personen sei vom tatséchlichen VVorhandensein derjenigen Eigen-
schaften abhangig zu machen, durch die Personalitét definiert ist. Es scheint nahezuliegen, nur
Wesen als Personen zu betrachten, die tatsachlich ber so etwas wie Selbstbewuf3tsein, also
uber ein bewul3tes Verhaltnis zu sich und zu ihrem Leben verfligen. In den Debatten der letz-
ten Jahrzehnte ist diese Forderung auch immer wieder erhoben worden. Das heif3t, man hat
Embryonen, Kleinkindern, geistig schwer Behinderten und Altersdementen das Personsein
abgesprochen und verlangt, in den Verfassungen der europdischen Lander ebenso wie der
UNO den Begriff der Menschenwiirde durch den der Personenwirde zu ersetzen. Diese Denk-
richtung ist nicht ohne jede Verwurzelung in der europdischen Tradition. Sie hat zwar den
groRten Revolutionar Immanuel Kant eindeutig gegen sich. Aber sie hat eine gewisse Stutze
bei Thomas von Aquin, der glaubte, alle Menschen auRer Jesus Christus hatten in den ersten
Dekaden ihrer embryonalen Existenz zunéchst eine animalische Seele, die Gott dann durch
einen Schopfungsakt durch eine menschliche, also personale Seele ersetze. Diese Auffassung
hat heute, aus wissenschaftlichen Griinden, kaum mehr Anhéanger. Immer dominierender aber
ist das Personenverstandnis John Lockes geworden. Locke will sein »ontological commit-
ment« strikt auf die Inhalte innerer oder &ul3erer empirischer Wahrnehmung beschranken und
schlie3t damit alle Resultate ontologischer Transzendenz ebenso aus wie alle Resultate einer
transzendentalen Reflexion. Personalitét ist fir ihn deshalb nicht eine Weise zu sein, die durch
bestimmte Bewultseinszustande erkennbar wird, sondern Personalitdt ist nichts als ein solcher
Bewulitseins-[181]zustand. Es ist der Zustand einer sich ihrer selbst Giber den FluR der Zeit
hinweg als identisch erlebenden Subjektivitat.® Da es fiir den Empirismus nur duRerlich oder
innerlich erfahrbare Gegensténde gibt, nicht aber so etwas wie Trager solcher Gegensténde,
gibt es auch keine bewuRtlosen oder schlafenden Personen. David Hume ist dann noch einen
Schritt weiter gegangen und hat Personalitit tiberhaupt geleugnet.!! Denn genau genommen
gibt es ja gar keine zeituibergreifende Erfahrung, so meinte er. Es gibt zwar Erinnerung, aber
jede Erinnerung findet ja als gegenwartiges Erlebnis hier und jetzt statt. Erinnerung ist nicht
die Gegenwart der Vergangenheit, sondern die Gegenwart eines jetzigen Bildes von dem, was
wir jetzt fur die Vergangenheit halten. Erinnerung kann deshalb ja auch tduschen. Es gibt
daher immer nur aktuelle instantane Erlebnisse, aber nicht eine zeitlibergreifende Identitat, auf
die sich das Personalpronomen »ich« bezieht. In der Tradition von Locke liegt heute z. B.
Derek Parfit mit seinem Buch »Reasons and Persons«.*? Fiir Parfit gibt es keine Kontinuitat
der Person Uber den Schlaf hinaus. Schlafende sind keine Personen, und wer aufwacht, ist
nicht dieselbe Person, die zuvor einschlief. Jeder Schlaf beendet die Existenz einer Person.
Die aufwachende erbt von der entschlafenen Gedachtnisinhalte aufgrund der physiologischen
Identitat des Lebewesens Mensch und seines Gehirns.!3 Es ist interessant, daf Parfit auf diese
Weise eine neue Begriindung der Pflichten des Menschen gegen sich selbst gibt, Pflichten, die
sonst nur religits begriindet werden kénnen. Die Pflichten der Vorsorge fir meine Gesundheit
sind nach diesem Verstandnis Pflichten gegen ein von mir unterschiedenes Wesen, also fur
eine Art von Nachkommen.

10vgl. Locke: An Essay Concerning H uman Understanding, 335.

11'vgl. David Hume: A Treatise of Human Nature, hrsg. von Lewis Amherst Selby-Bigge, Oxford 1978, Book I,
part VI, sect. V1.

12 vgl. Derek Parfit: Reasons and Persons, Oxford 1984.

13 vgl. Parfit : Reasons and Persons, 275: »The existence of a person, during any period, just consists in the
existence of his brain and body, and the thinking of his thoughts, and the doing of his deeds, and the occurrence
of many other physical and mental states« sowie Parfit, Reasons and Persons, 279: »[l]dentity is not what
matters. What matters is Relation: psychological connectedness and/or psychological continuity, with the right
kind of cause.« (274-287).

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 6 21.12.2023



Hier also wird Personalitdt vom Menschen Kklar getrennt. Es gibt Menschen als Lebewesen,
und es gibt personale Zusténde vieler, aber nicht aller dieser Menschen. Das Sein der Person
beginnt also nicht [182] mit seiner Existenz als lebendiger Organismus, sondern erst mit dem
allméhlichen Erwachen bestimmter Bewul3tseinszustdnde. Wie sehr sich diese Auffassung un-
merklich verbreitet hat, ist daran zu sehen, daR kein Geringerer als der Vorsitzende der Deut-
schen Bischofskonferenz vor Jahren im Zusammenhang mit der Debatte Giber den so
genannten Hirntod erklérte, es kdnne ja sein, dal’ der Hirntod nicht der Tod des Menschen sei,
jedenfalls aber sei er der Tod der Person.

Ich mdchte gegen diese Auffassung argumentieren und die These verteidigen, daR Personsein
nicht eine Eigenschaft, sondern das Sein des Menschen ist und deshalb nicht spater beginnt als
die Existenz eines neuen, mit dem elterlichen Organismus nicht identischen menschlichen
Lebens.

Personen sind keine natiirliche Art, die wir durch Beschreibung identifizieren konnen. Nie-
mand kann uns vorschreiben, wann wir das Wort »Person« gebrauchen sollen und wann nicht.
Es handelt sich hier tiberhaupt nicht um eine theoretische, sondern um eine praktische, eine
ethische Frage. Jemand »jemand« und nicht »etwas« nennen ist ein Akt der Anerkennung, zu
dem niemand gezwungen werden kann. Dennoch ist diese Entscheidung nicht willkarlich. Der
Akt der Anerkennung von jemandem als »jemand« und nicht »etwas«, der mit unserem Ge-
brauch des Wortes »Person« verbunden ist, hat eine immanente Logik. Eine ungerechtfertigte
Einschrankung des Kreises derer, denen diese Anerkennung zuteil wird, verandert die Natur
dieses Aktes auch gegeniiber denen, die als Personen anerkannt werden. Eine ungerechtfer-
tigte Datierung des Beginns dieser Anerkennung am Anfang des Lebens zieht eine ungerecht-
fertigte Beendigung im letzten Stadium des Lebens nach sich.

Eine Person ist »jemand« und nicht »etwas«. Es gibt keinen kontinuierlichen Ubergang von
etwas zu jemand. Es ware nicht korrekt zu sagen: »»Jemandc« ist etwas mit den und den Eigen-
schaften.« Jemand ist nicht etwas. Wir missen deshalb, um zu sagen, was wir mit »jemand«
meinen, tautologisch sagen: »Jemand« nennen wir jemanden, der die und die Eigenschaften
hat.« Aber auch das ist nicht korrekt. Als jemanden betrachten wir ndmlich manche Wesen,
und zwar insbesondere Menschen, auch dann, wenn sie faktisch diese Eigenschaften gar nicht
besitzen. Unsere Einstellung ist vielleicht am besten charakterisiert durch den Satz von David
Wiggins: »[A] person is any animal the physical make-up of whose species constitutes the
species' typical members thinking intelligent beings, with reason and reflection, and typically
[183] enables them to consider themselves as themselves, the same thinking thing, in diff erent
times and places.«* An dieser Definition beanstande ich nur das Wort »thinking thing«. Nie-
mand von uns wird ein denkendes Wesen ein Ding nennen.

V. Personalitat und Intersubjektivitat

Dal? das tatsachliche Vorliegen der typischen Merkmale von Personen nicht die Bedingung
von Personalitat ist, kdnnen wir uns leicht am Gebrauch der Personalpronomen »ich« und
»du« deutlich machen. Jeder von uns sagt »ich wurde dann und dann geboren« oder »ich wur-
de in der und der Stadt gezeugt«, obgleich das Wesen, das damals gezeugt und geboren wur-
de, nicht »ich« sagen konnte. Das Personalpronomen »ich« bezieht sich nicht auf ein »Ich« —
das »Ich« ist eine Erfindung der Philosophen — sondern auf ein Lebewesen, das spéter irgend-
wann einmal »ich« zu sagen begann. Und die Identitat dieses Lebewesens ist unabhéangig von
dem, woran es sich faktisch erinnert. Jemand kann Adressat von Dank und von Vorwurfen fur
Taten sein, die er selber vergessen hat. Und natdrlich sagt eine Mutter zu ihrem Kind: »als ich

14 David Wiggins: Sameness and substance, Oxford 1980, 188.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 7 21.12.2023



mit dir schwanger war« oder »als ich dich geboren habe« usw.; und nicht: »als ich einen
Organismus in mir trug, aus dem spater du wurdest.« Alle Versuche, Personalitat von der
Vitalitat, von der Existenz eines menschlichen Organismus abzuldsen, sind kontraintuitiv. Sie
sind unvereinbar mit dem Sprachgebrauch jedes normalen Menschen.

Diese Normalitat ist Gbrigens die Bedingung dafiir, da® Menschen diejenigen Eigenschaften
entwickeln, die fur Personen charakteristisch sind. Keine Mutter hat das Gefiihl, ein Ding, ein
Etwas so lange durch Reden zu konditionieren, bis es anfangt, selbst zu sprechen. Ein Kind
lernt deshalb auch nicht durch einen Computer zu sprechen. Die Mutter regrediert vielmehr
im Umgang mit dem Baby auf ein kindliches Niveau und geht mit ihm um von Mensch zu
Mensch. Sie sagt »du« zu dem Kind, sie behandelt es als kleine Person, und nur weil das Kind
bereits als Person behandelt wird, wird es zu dem, was es von Anfang an war und als was es
von Anfang an betrachtet wurde. Wer das Personsein des Menschen von seinem Lebendigsein
trennt, schneidet das Band der Interpersonalitat durch, innerhalb dessen Personen erst das
werden kon-[184]nen, was sie sind. Denn Personen gibt es nur im Plural. Das Wort »Person«
fiir Gott zu gebrauchen hat nur Sinn im Kontext der Trinitatslehre. Ein weiteres Argument
gegen die Knlpfung des Personseins an das tatsachliche VVorliegen bestimmter Eigenschaften
ist dies: Diese Bedingung verwandelt den Akt der Anerkennung von Personen in einen Akt
der Kooptation. Sie liefert die Hinzukommenden der Willkur der bereits sich gegenseitig
Anerkennenden aus. Denn diese sind es ja, die die Eigenschaften definieren, aufgrund deren
jemand in die Personengemeinschaft kooptiert wird. Wie sehr es sich hier um Willkir handelt,
sehen wir daran, daR die Meinungen der Wissenschaftler tiber den Beginn der Personenrechte
extrem auseinander gehen. Die einen wollen mit dem Lebensschutz im dritten Monat der
Schwangerschaft beginnen, andere mit dem Augenblick der Geburt, wieder andere mit der 6.
Woche nach der Geburt, und Peter Singer spricht — konsequenterweise — Neugeborenen so
etwas wie ein Lebensrecht ab.’® Wenn wir die Zugehorigkeit zur Spezies homo sapiens und
die Abstammung von anderen Mitgliedern dieser Spezies als einziges Kriterium aufgeben,
dann wird es zu einer reinen Frage nach der Macht, welchem Menschen Personenrechte zu-
kommen und welchen nicht. Es gehort zur Wurde der Person, daf3 sie nicht als kooptiertes,
sondern als geborenes Mitglied ihren Platz innerhalb der universalen Personengemeinschaft
einnimmt. Jeder Mensch gehort dieser Gemeinschaft dadurch an, daB er der Familie der Men-
schen angehort, also dadurch, dalk er mit Menschen verwandt ist. Die Evolutionsbiologie,
représentiert z. B. durch Ernst Mayr, hat sich davon verabschiedet, die Spezies als Klasse zu
definieren, der die Exemplare auf Grund von Ahnlichkeit angehoren, wie es bei der Klassifi-
zierung unbelebter Dinge der Fall ist. An die Stelle des Begriffs der Klasse tritt der Begriff der
Population. Einer Population aber gehort ein Tier an durch genealogische Beziehung, also
durch gemeinsame Abstammung und durch sexuelle Interaktion. Verwandtschaftliche Bezie-
hungen zwischen Menschen aber sind nie etwas nur Biologisches. Es sind immer zugleich
personale Beziehungen. Vater und Mutter, Sohn und Tochter, Bruder und Schwester, GrofR3-
vater und GroBmutter, Enkel und Enkelin, Cousin und Cousine, Onkel und Tante, Schwager
und Schwaégerin sind bestimmte Pl&tze in einer interpersonalen Struktur. Und jeder, der einen
solchen Platz einnimmt, besitzt ihn vom Beginn seiner biologischen Existenz und behélt ihn
fiir die Zeit seines Lebens, ja [185] darlber hinaus. Ganz im Unterschied zu fast allen Tieren.
Ein Embryo ist Kind seiner Eltern vom ersten Augenblick seiner Existenz an. Als Mitglied
einer menschlichen Familie aber ist es Mitglied einer Personengemeinschaft, als Mitglied
einer Personengemeinschaft aber ist es Person, ganz unabhéngig von irgendwelchen Eigen-
schaften. VVon Peter Singer wird berichtet, daf er sich auf schone Weise um seine Mutter
kiimmert, die an Alzheimer erkrankt ist. In einem Interview gefragt, wie dieses Verhalten zu
seiner Uberzeugung passe, dai diese Krankheit die Personalitat auflose, habe er erwidert, es

15 vgl. Singer: Praktische Ethik, 219.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 8 21.12.2023



sei eben doch seine Mutter.® Das ist es: Die Mutter bleibt die Mutter und der Sohn bleibt der
Sohn. Diese Beziehung aber ist eine personale, ganz unabhéngig davon, ob sie subjektiv von
den beiden Personen realisiert wird, und deshalb bleibt die Mutter Person, solange sie lebt,
ebenso wie der Sohn Sohn ist, seit er lebt. Wenn die biologische Verwandtschaft nicht zu-
gleich etwas Personales ware, wie wére es dann zu erklaren, daf} uneheliche und adoptierte
Kinder spatestens in der Pubertat den Wunsch entwickeln, ihren leiblichen Vater oder ihre
leiblichen Eltern kennen zu lernen? Sie betrachten die Beziehung zu einem Verwandten, den
sie gar nicht kennen, als Teil ihrer personalen Identitat. Ubrigens gilt Analoges fiir die sexuel-
le Beziehung zwischen Mann und Frau. Auch sie ist nie etwas bloR Biologisches. Wo sie da-
rauf reduziert wird, handelt es sich um eine Depravation.

V1. Ursprung der Person

Die Frage nach dem zeitlichen Beginn menschlicher Personalitat fragt eigentlich nach etwas
Unbeantwortbarem. Denn Personalitét ist etwas uberzeitliches. Durch sie nimmt der Mensch
teil am mundus intelligibilis. Sie bedeutet, dal der Mensch ein wahrheitsfahiges Wesen ist.
Wahrheit aber ist Gberzeitlich. DaR wir heute beisammen sind, war immer und wird in alle
Ewigkeit wahr bleiben. Weil Personalitit Teil- habe an der Uberzeitlichkeit ist, ist jeder Ver-
such vergeblich, fur sie einen zeitlichen Augenblick des Beginns anzugeben. Ebenso wie wir
[186] den Augenblick des Todes nicht feststellen, sondern nur riickblickend sagen kdnnen:
»Jetzt ist dieser Mensch nicht mehr am Leben«, so auch kénnen wir immer nur, sobald wir es
mit einem menschlichen Wesen zu tun haben, sagen: »Dies ist eine Person.« Genau so hat es
ubrigens Immanuel Kant gesehen, wenn er schreibt:

,[D]a das Erzeugte eine Person ist, und es unmdglich ist, sich von der Erzeugung eines
mit Freiheit begabten Wesens durch eine physische Operation einen Begriff zu ma-
chen, so ist es eine in praktischer Hinsicht ganz richtige und auch notwendige Idee,
den Akt der Zeugung als einen solchen anzusehen, wodurch wir eine Person [...] auf
die Welt [...] gesetzt haben.«’

Die Gleichsetzung der Personwerdung mit der Zeugung ist, so kdnnte man sagen, die Konse-
quenz der Unmdglichkeit, tberhaupt einen Beginn der Person in der Zeit zu fixieren. Jeder,
der einen spateren Zeitpunkt vorschléagt, beansprucht im Grunde mehr zu wissen, als er wissen
kann.

16 »1 think this has made me see how the issues of someone with these kinds of problems are really very difficult.
Perhaps it is more difficult than | thought before, because it is different when it’s your mother, in: Michael
Specter: »The dangerous Philosopher, in: The New Yorker, September 6 (1999), 46-55, hier 55.

7 Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten, AA VI, 280f.

Spaemann - Was macht Personen zu Personen 9 21.12.2023



