
Gadamer - Über das Spiel (Die Aktualität des Schönen) 1 04.12.2023 

Über das Spiel 

Von Hans-Georg Gadamer 

Insbesondere geht es um den Begriff Spiel. Die erste Evidenz, die wir uns da verschaffen müs-

sen, ist, daß Spiel eine elementare Funktion des menschlichen Lebens ist, so daß menschliche 

Kultur ohne ein Spielelement überhaupt nicht denkbar ist. Daß menschliche Religionsübung 

im Kult ein Spielelement einschließt, ist seit langem von Denkern wie Huizinga, Guardini und 

anderen betont worden. Es ist lohnend, sich die elementare Gegebenheit des menschlichen 

Spielens in ihren Strukturen zu vergegenwärtigen, damit das Spielelement der Kunst nicht nur 

negativ, als Freiheit von Zweckbindungen, sondern als freier Impuls sichtbar wird. Wann re-

den wir von Spiel, und was ist darin impliziert? Sicherlich als erstes das Hin und Her einer 

Bewegung, die sich ständig wiederholt – man denke einfach an gewisse Redeweisen, wie etwa 

»das Spiel der Lichter« oder »das Spiel der Wellen«, wo ein solches ständiges Kommen und 

Gehen, ein Hin und Her vorliegt, d. h. eine Bewegung, die nicht an ein Bewegungsziel gebun-

den ist. Das ist es offenbar, was das Hin und Her so auszeichnet, daß weder das eine noch das 

andere Ende das Ziel der Bewegung ist, in der sie zur Ruhe kommt. Es ist ferner klar, daß zu 

einer solchen Bewegung Spielraum gehört. Das wird uns für die Frage der Kunst besonders zu 

denken geben. Die Freiheit der Bewegung, die hier gemeint ist, schließt ferner ein, daß diese 

Bewegung die Form der Selbstbewegung haben muß. Selbstbewegung ist der Grundcharakter 

des Lebendigen überhaupt. Das hat schon Aristoteles, das Denken aller Griechen formulie-

rend, beschrieben. Was lebendig ist, hat den Antrieb der Bewegung in sich selber, ist Selbst-

bewegung. Das Spiel erscheint nun als eine Selbstbewegung, die durch ihre Bewegung nicht 

Zwecke und Ziele anstrebt, sondern die Bewegung als Bewegung, die sozusagen ein Phäno-

men des Überschusses, der Selbstdarstellung des Lebendigseins, meint. Das ist es in der Tat, 

was wir in der Natur sehen – das Spiel der Mücken etwa oder all die bewegenden Schauspiele 

des Spiels, die wir in der Tierwelt, insbesondere bei Jungtieren, beobachten können. All das 

entstammt offenkundig dem elementaren Überschußcharakter, der in der Lebendigkeit als sol-

cher nach Darstellung drängt. Nun ist es das Besondere des menschlichen Spieles, daß das 

Spiel auch die Vernunft, diese eigenste Auszeichnung des Menschen, sich Zwecke setzen und 

sie bewußt anstreben zu können, in sich einzubeziehen und die Auszeichnung der zweckset-

zenden Vernunft zu überspielen vermag. Das nämlich ist die Menschlichkeit des menschli-

chen Spiels, daß es in dem Bewegungsspiel sich seine Spielbewegungen sozusagen selbst dis-

zipliniert und ordnet, als ob da Zwecke wären, z. B. wenn ein Kind zählt, wie oft der Ball auf 

den Boden schlagen kann, bevor er ihm entgleitet. 

Was sich hier in Form des zweckfreien Tuns selber Regeln setzt, das ist Vernunft. Das Kind 

ist unglücklich, wenn der Ball schon beim zehnten Male wegrutscht, und stolz wie ein König, 

wenn es dreißigmal geht. Diese zweckfreie Vernünftigkeit im menschlichen Spielen bedeutet 

einen Zug im Phänomen, der uns weiterhelfen wird. Es zeigt sich nämlich hier, insbesondere 

am Phänomen der Wiederholung als solcher, daß Identität, Selbigkeit gemeint ist. Das Ziel, 

auf das es hier herauskommt, ist zwar ein zweckloses Verhalten, aber dieses Verhalten ist als 

solches selber gemeint. Es ist das, was das Spiel meint. Mit Anstrengung und Ehrgeiz und 

ernstester Hingabe wird in dieser Weise etwas gemeint. Dies ist ein erster Schritt auf dem 

Weg zur menschlichen Kommunikation; wenn hier etwas dargestellt wird – und sei es nur die 

Spielbewegung selber so gilt auch für den Zuschauer, daß er es »meint« – so wie ich mir 

selbst im Spielen wie ein Zuschauer gegenübertrete. Es ist die Funktion der Spieldarstellung, 

daß nicht irgend etwas Beliebiges, sondern die so und so bestimmte Spielbewegung am Ende 

steht. Spiel ist also letzten Endes Selbstdarstellung der Spielbewegung. 

Ich darf sofort hinzufügen: Solche Bestimmung der Spielbewegung bedeutet zugleich, daß 

Spielen immer Mitspielen verlangt. Selbst der Zuschauer, der etwa einem Kind zuschaut, das 



Gadamer - Über das Spiel (Die Aktualität des Schönen) 2 04.12.2023 

da mit dem Ball hin und her spielt, kann gar nicht anders. Wenn er wirklich »mitgeht«, ist das 

nichts anderes als die participatio, die innere Teilnahme an dieser sich wiederholenden Bewe-

gung. Bei höheren Formen des Spieles wird das oft sehr anschaulich: Man braucht sich nur 

einmal, im Fernsehen z. B., das Publikum bei einem Tennisturnier anzusehen! Es ist eine 

reine Halsverrenkung. Keiner kann es unterlassen, mitzuspielen.  

Es scheint mir also ein weiteres wichtiges Moment, daß Spiel auch in dem Sinne ein kommu-

nikatives Tun ist, daß es nicht eigentlich den Abstand kennt zwischen dem, der da spielt, und 

dem, der sich dem Spiel gegenübersieht. Der Zuschauer ist offenkundig mehr als nur ein blo-

ßer Beobachter, der sieht, was vor sich geht, sondern ist als einer, der am Spiel »teilnimmt«, 

ein Teil von ihm. Natürlich sind wir bei solchen einfachen Spielformen noch nicht bei dem 

Spiel der Kunst. Aber ich hoffe gezeigt zu haben, daß das kaum noch ein Schritt ist, was da 

vom kultischen Tanz zu der als Darstellung gemeinten Begehung des Kultes führt. Und daß es 

kaum ein Schritt ist, der von da zu der Freisetzung der Darstellung führt, etwa zum Theater, 

das aus diesem Kultzusammenhang als seine Darstellung herauswuchs. Oder zur bildenden 

Kunst, deren Schmuck- und Ausdrucksfunktion im Ganzen eines religiösen Lebenszusam-

menhanges erwächst. Das geht ineinander über. Aber daß es ineinander übergeht, bestätigt ein 

Gemeinsames in dem, was wir als Spiel erörterten, nämlich daß da etwas als etwas gemeint 

ist, auch wenn es nichts Begriffliches, Sinnvolles, Zweckhaftes ist, sondern etwa die reine 

selbstgesetzte Bewegungsvorschrift. 

Quelle: Hans-Georg Gadamer, Die Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest, 

Stuttgart: Reclam, 1977, S. 29-32. 


