Uber das Spiel
VVon Hans-Georg Gadamer

Insbesondere geht es um den Begriff Spiel. Die erste Evidenz, die wir uns da verschaffen mis-
sen, ist, dal3 Spiel eine elementare Funktion des menschlichen Lebens ist, so daR menschliche
Kultur ohne ein Spielelement iberhaupt nicht denkbar ist. Dal} menschliche Religionsiibung
im Kult ein Spielelement einschlief3t, ist seit langem von Denkern wie Huizinga, Guardini und
anderen betont worden. Es ist lohnend, sich die elementare Gegebenheit des menschlichen
Spielens in ihren Strukturen zu vergegenwartigen, damit das Spielelement der Kunst nicht nur
negativ, als Freiheit von Zweckbindungen, sondern als freier Impuls sichtbar wird. Wann re-
den wir von Spiel, und was ist darin impliziert? Sicherlich als erstes das Hin und Her einer
Bewegung, die sich stdndig wiederholt — man denke einfach an gewisse Redeweisen, wie etwa
»das Spiel der Lichter« oder »das Spiel der Wellen«, wo ein solches stdéndiges Kommen und
Gehen, ein Hin und Her vorliegt, d. h. eine Bewegung, die nicht an ein Bewegungsziel gebun-
den ist. Das ist es offenbar, was das Hin und Her so auszeichnet, dal weder das eine noch das
andere Ende das Ziel der Bewegung ist, in der sie zur Ruhe kommt. Es ist ferner klar, daR zu
einer solchen Bewegung Spielraum gehort. Das wird uns fir die Frage der Kunst besonders zu
denken geben. Die Freiheit der Bewegung, die hier gemeint ist, schlielt ferner ein, dal} diese
Bewegung die Form der Selbstbewegung haben muR. Selbstbewegung ist der Grundcharakter
des Lebendigen tberhaupt. Das hat schon Aristoteles, das Denken aller Griechen formulie-
rend, beschrieben. Was lebendig ist, hat den Antrieb der Bewegung in sich selber, ist Selbst-
bewegung. Das Spiel erscheint nun als eine Selbstbewegung, die durch ihre Bewegung nicht
Zwecke und Ziele anstrebt, sondern die Bewegung als Bewegung, die sozusagen ein Phano-
men des Uberschusses, der Selbstdarstellung des Lebendigseins, meint. Das ist es in der Tat,
was wir in der Natur sehen — das Spiel der Micken etwa oder all die bewegenden Schauspiele
des Spiels, die wir in der Tierwelt, insbesondere bei Jungtieren, beobachten kénnen. All das
entstammt offenkundig dem elementaren UberschuBcharakter, der in der Lebendigkeit als sol-
cher nach Darstellung dréangt. Nun ist es das Besondere des menschlichen Spieles, dal das
Spiel auch die Vernunft, diese eigenste Auszeichnung des Menschen, sich Zwecke setzen und
sie bewulRt anstreben zu kdnnen, in sich einzubeziehen und die Auszeichnung der zweckset-
zenden Vernunft zu Uberspielen vermag. Das namlich ist die Menschlichkeit des menschli-
chen Spiels, daB es in dem Bewegungsspiel sich seine Spielbewegungen sozusagen selbst dis-
zipliniert und ordnet, als ob da Zwecke waren, z. B. wenn ein Kind zéhlt, wie oft der Ball auf
den Boden schlagen kann, bevor er ihm entgleitet.

Was sich hier in Form des zweckfreien Tuns selber Regeln setzt, das ist Vernunft. Das Kind
ist ungltcklich, wenn der Ball schon beim zehnten Male wegrutscht, und stolz wie ein Kénig,
wenn es dreiligmal geht. Diese zweckfreie Vernunftigkeit im menschlichen Spielen bedeutet
einen Zug im Phanomen, der uns weiterhelfen wird. Es zeigt sich namlich hier, insbesondere
am Phanomen der Wiederholung als solcher, dal? Identitét, Selbigkeit gemeint ist. Das Ziel,
auf das es hier herauskommt, ist zwar ein zweckloses Verhalten, aber dieses Verhalten ist als
solches selber gemeint. Es ist das, was das Spiel meint. Mit Anstrengung und Ehrgeiz und
ernstester Hingabe wird in dieser Weise etwas gemeint. Dies ist ein erster Schritt auf dem
Weg zur menschlichen Kommunikation; wenn hier etwas dargestellt wird — und sei es nur die
Spielbewegung selber so gilt auch fiir den Zuschauer, dal? er es »meint« — so wie ich mir
selbst im Spielen wie ein Zuschauer gegenubertrete. Es ist die Funktion der Spieldarstellung,
dal’ nicht irgend etwas Beliebiges, sondern die so und so bestimmte Spielbewegung am Ende
steht. Spiel ist also letzten Endes Selbstdarstellung der Spielbewegung.

Ich darf sofort hinzufligen: Solche Bestimmung der Spielbewegung bedeutet zugleich, dal
Spielen immer Mitspielen verlangt. Selbst der Zuschauer, der etwa einem Kind zuschaut, das

Gadamer - Uber das Spiel (Die Aktualitit des Schonen) 1 04.12.2023



da mit dem Ball hin und her spielt, kann gar nicht anders. Wenn er wirklich »mitgeht, ist das
nichts anderes als die participatio, die innere Teilnahme an dieser sich wiederholenden Bewe-
gung. Bei hoheren Formen des Spieles wird das oft sehr anschaulich: Man braucht sich nur
einmal, im Fernsehen z. B., das Publikum bei einem Tennisturnier anzusehen! Es ist eine
reine Halsverrenkung. Keiner kann es unterlassen, mitzuspielen.

Es scheint mir also ein weiteres wichtiges Moment, dal3 Spiel auch in dem Sinne ein kommu-
nikatives Tun ist, daf3 es nicht eigentlich den Abstand kennt zwischen dem, der da spielt, und
dem, der sich dem Spiel gegeniibersieht. Der Zuschauer ist offenkundig mehr als nur ein blo-
Rer Beobachter, der sieht, was vor sich geht, sondern ist als einer, der am Spiel »teilnimmt,
ein Teil von ihm. Naturlich sind wir bei solchen einfachen Spielformen noch nicht bei dem
Spiel der Kunst. Aber ich hoffe gezeigt zu haben, dal} das kaum noch ein Schritt ist, was da
vom kultischen Tanz zu der als Darstellung gemeinten Begehung des Kultes fiihrt. Und dal} es
kaum ein Schritt ist, der von da zu der Freisetzung der Darstellung fiihrt, etwa zum Theater,
das aus diesem Kultzusammenhang als seine Darstellung herauswuchs. Oder zur bildenden
Kunst, deren Schmuck- und Ausdrucksfunktion im Ganzen eines religiésen Lebenszusam-
menhanges erwachst. Das geht ineinander (ber. Aber daf es ineinander (ibergeht, bestétigt ein
Gemeinsames in dem, was wir als Spiel erorterten, ndmlich dal? da etwas als etwas gemeint
ist, auch wenn es nichts Begriffliches, Sinnvolles, Zweckhaftes ist, sondern etwa die reine
selbstgesetzte Bewegungsvorschrift.

Quelle: Hans-Georg Gadamer, Die Aktualitat des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest,
Stuttgart: Reclam, 1977, S. 29-32.

Gadamer - Uber das Spiel (Die Aktualitit des Schonen) 2 04.12.2023



