
Gadamer - Das Spiel der Kunst 1 04.12.2023 

Das Spiel der Kunst (1975) 

Von Hans-Georg Gadamer 

Das elementare Phänomen des Spiels und des Spielens durchherrscht die gesamte Tierwelt. 

Daß auch das Naturwesen, das der Mensch ist, davon bestimmt wird, ist selbstverständlich. 

Teilt doch das Menschenkind mit all den Arten von Tierkindern, deren Spielfreude wir be-

wundern, auch sonst sehr vieles – so vieles, daß den menschlichen Beobachter beim Studium 

des Verhaltens von Tieren, insbesondere von höheren Tieren, ein Entzücken zu befallen 

pflegt, das mit Erschrecken gemischt ist. Wenn Tier und Mensch in so vielem einander so 

ähnlich sind, kommt dann nicht die Grenze zwischen Tier und Mensch überhaupt ins Schwim-

men? Die moderne Verhaltensforschung hat in der Tat die Fragwürdigkeit solcher Grenzzie-

hung gegenüber dem Tier mehr und mehr zum Bewußtsein gebracht. Wir haben es nicht mehr 

so einfach, wie das 17. Jahrhundert es sich machte. Damals, berauscht von der menschlichen 

Auszeichnung des Selbstbewußtseins, die Descartes’ bestimmende Einsicht war, sah man im 

Tier den bloßen Automaten und nur im Menschen das durch Selbstbewußtsein und freien Wil-

len ausgezeichnete Geschöpf Gottes. 

Dieser Rausch ist gründlich verflogen. Seit einem Jahrhundert ist der Verdacht im Wachsen, 

daß menschliches Verhalten – das des Einzelnen und mehr noch das der Gruppe – in weit stär-

kerem Maße von Naturdeterminanten bestimmt ist, als es dem Bewußtsein des frei Wählen-

den und frei Handelnden entspricht. Längst nicht alles, was wir mit dem Bewußtsein unserer 

Freiheit begleiten, ist wirklich Folge einer freien Entscheidung. Unbewußte Faktoren, Trieb-

zwänge und Interessen, steuern nicht nur unser Verhalten, sondern determinieren auch unser 

Bewußtsein. 

Man fragt sich, ob nicht vieles von dem, was wir für unsere menschlich bewußte Willenswahl 

in Anspruch nehmen, weit besser von den Instinktzwängen des Tierverhaltens aus ›verstan-

den‹ werden kann. Nimmt nicht am Ende auch das menschliche Spielen an solcher Naturbe-

stimmtheit teil, und ist vielleicht selbst das künstlerische Schaffen Auslebung eines Spieltrie-

bes? 

Zwar meinen wir stets, ›etwas‹ zu spielen, und glauben uns damit von dem Spielverhalten der 

Tiere und Kleinkinder wohl unterschieden. Diese spielen wohl auch ›mit etwas‹, aber sie 

›meinen‹ nicht eigentlich dieses oder jenes Spiel, sondern nichts als ihr Spielen, ihren Über-

schuß an Leben und Bewegung, den sie ausleben. Dagegen trägt das Spiel, das einer anfangt, 

erfindet oder erlernt, eine Bestimmtheit in sich, die man ›meint‹. Man ist sich der Regeln und 

Bedingungen des Spielverhaltens bewußt, sei es, daß es sich um Spiele handelt, die man mit-

einander spielt, sei es in der Weise des sportlichen Wettbewerbs, der in einem indirekten 

Sinne den Charakter des Spieles trägt. Durch solche Bestimmtheiten grenzt sich das Spielver-

halten aus allem sonstigen Weltverhalten in scharfer Weise aus – weit schärfer als bei Tieren, 

deren Spiele mit ihren sonstigen Verhaltensweisen leicht verfließen. Es macht den Spielcha-

rakter menschlicher Spiele aus, daß Regeln und Forderungen aufgestellt werden, die nur in der 

Geschlossenheit der Spielwelt gelten. Jeder Spieler vermag sich ihnen zu entziehen, indem er 

aus dem Spiele ausscheidet. Innerhalb des Spieles freilich haben diese Regeln und Forderun-

gen ihre eigene Verbindlichkeit, die man so wenig verletzen kann wie irgendwelche uns be-

stimmenden und verbindlichen Regeln des Zusammenlebens sonst. Was ist das für eine Gel-

tung, die auf solche Weise verbindlich und eingeschränkt zugleich ist? Ohne Zweifel prägt 

sich in dieser Besonderheit der menschlichen Spiele, Geltungsforderungen zu enthalten, eine 

Art von Sachlichkeit und Sachbezug aus, die dem Menschen eigentümlich ist. Die Philoso-

phen nennen das die Intentionalität des Bewußtseins. 



Gadamer - Das Spiel der Kunst 2 04.12.2023 

Das ist freilich ein so universelles Strukturmoment menschlichen Daseins, daß man gerade die 

Sachhaltigkeit des menschlichen Spielens und Spielen-könnens als eine spezifisch menschli-

che Auszeichnung ansehen möchte. Bekanntlich redet man von dem Spielelement, das aller 

menschlichen Kultur eigen ist. Man entdeckt Spielformen im ernstesten menschlichen Betrei-

ben, im Kult, in der Rechtspflege, im Sozialverhalten, wo man geradezu vom Rollenspiel 

spricht usw. Eine gewisse Selbstbeschränkung freier Beliebigkeit scheint zum Aufbau von 

Kultur als solcher zu gehören. 

Aber heißt das, daß nur, wo menschliche Kultur ist, das Spielen sich in der Bestimmtheit eines 

›gemeinten‹ Verhaltens objektiviert? In einem noch tieferen Sinne scheinen Spiel und Ernst 

miteinander verwoben. Es leuchtet unmittelbar ein, daß mit jeglicher Form von Ernst wie des-

sen eigener Schattenwurf ein mögliches Spielverhalten verbunden ist. ›So tun als ob‹ scheint 

bei allem Tun, das kein bloßes Triebverhalten ist, sondern etwas ›meint‹, speziell möglich. 

Das Als-ob ist eine so universale Modifikation, daß selbst das Spielverhalten von Tieren 

manchmal wie von einem Anhauch von Freiheit belebt scheint, insbesondere wenn sie sich 

auf spielerische Weise den Anschein geben, anzugreifen, zu schrecken, zu beißen oder der-

gleichen. Und was bedeutet jene Unterwerfungsgebärde, die man als die Entscheidung und 

Beendung von Kämpfen zwischen Tieren beobachten kann? Auch da handelt es sich allem 

Anschein nach um Befolgung von Spielregeln. Kein siegreiches Tier, dem die Unterwerfungs-

gebärde geboten wird, beißt wirklich zu. Das ist ein merkwürdiger Tatbestand. Hier treten 

symbolische Handlungen an die Stelle von Ausführung derselben. Wie stimmt das dazu, daß 

dort alles Instinktzwängen gehorcht und beim Menschen alles der freien Entscheidung folgt? 

Es scheint mir methodisch geboten, gerade solche Übergangsphänomene zwischen Mensch 

und Tier aufzusuchen, wenn man das Deutungsschema eines dogmatischen Cartesianismus 

des Selbstbewußtseins vermeiden will. Derartige Übergangsphänomene von Spiel und Spielen 

erlauben, die Linien in einen Bereich zu verlängern, der nicht mehr unmittelbar, sondern nur 

in dem, was dadurch bewirkt und bewerkstelligt wird, zugänglich ist. Ich meine den Bereich 

der Kunst. Dabei scheint es mir kein überzeugendes Übergangsphänomen, wenn man den all-

gemeinen Kunsttrieb in den Bildungen der Natur ins Auge faßt, an dem man vielleicht auch 

einen Überschußcharakter bemerken kann, der über das Notwendige und Zweckmäßige hin-

aus das bildnerische Spiel der Natur charakterisiert. Gerade nicht der Triebcharakter des 

Kunsttriebes, sondern der Freiheitshauch, der seinen Bildungen anhaftet, ist das Erstaunliche. 

Daher sind symbolische Handlungen wie die beschriebenen von besonderem Interesse. Im 

menschlichen Bilden besteht ja das entscheidende Moment von Kunstfertigkeit auch nicht da-

rin, daß da etwas von trefflicher Brauchbarkeit oder von überflüssiger Schönheit zustande ge-

kommen ist, sondern darin, daß menschliches Herstellen sich derart verschiedene Aufgaben 

stellen kann und nach Plänen vorgeht, die ein Moment freier Beliebigkeit auszeichnet. 

Menschliches Machen kennt eine gewaltige Variabilität von Probieren und Verwerfen, Gelin-

gen und Mißlingen. Erst da beginnt eben die ›Kunst‹, wo man auch anders kann. Vollends 

dort, wo wir von Kunst und künstlerischem Schaffen im eminenten Sinne reden, ist nicht das 

Zustandekommen von etwas Gemachtem das Entscheidende, sondern daß das Gemachte von 

ganz besonderer Eigenart ist. Es ›meint‹ etwas und ist doch nicht das, was es meint. Es ist 

nicht ein Werkstück, das wie alle Werkstücke menschlicher Arbeit durch seine Dienlichkeit 

zu etwas bestimmt ist. Zwar ist es ein Produkt, das heißt etwas, was durch menschliches Ma-

chen hergestellt worden ist und nun da ist, zur Verfügung und zum Gebrauch. Aber gerade 

jeglichen Gebrauch verweigert das Kunstwerk. Es ist so nicht ›gemeinte Es hat etwas von 

dem Charakter des Als-ob, den wir als einen Grundzug im Wesen des Spielens erkannten. Es 

ist ein ›Werk‹, weil es wie ein Gespieltes ist. Es ist nicht das, als was sonst solches begegnet, 

sondern steht für etwas. So wie eine symbolische Gebärde nicht nur sie selbst ist, sondern et-

was anderes dadurch zum Ausdruck bringt, ist auch das Werk der Kunst nicht nur es selbst als 

dieses Gemachte. Man kann es geradezu dadurch definieren, daß es kein Machwerk ist, das 



Gadamer - Das Spiel der Kunst 3 04.12.2023 

heißt nichts, was man bloß gemacht hat und wieder machen kann, sondern etwas, das auf un-

wiederholbare Weise zustande kam und zu seiner einmaligen Erscheinung herausgekommen 

ist. Es scheint mir daher fast richtiger, es nicht ein Werk, sondern ein Gebilde zu nennen. 

Denn in diesem Wort ›Gebilde‹ liegt, daß die Erscheinung auf eine seltsame Weise den Pro-

zeß ihrer Entstehung hinter sich gelassen oder ins Unbestimmte verbannt hat und sich, ganz 

auf sich selbst gestellt, in ihrem eigenen Aussehen und Erscheinen darstellt. 

Das Gebilde weist nicht so sehr zurück auf den Prozeß seiner Bildung, als daß es fordert, als 

reine Erscheinung in sich selbst wahrgenommen zu werden. Das ist besonders greifbar bei den 

transitorischen Künsten. Dichtkunst, Musik und Tanz haben ja überhaupt nichts von der 

Greifbarkeit eines Dinges an sich, und dennoch baut sich der flüchtige und flüssige Stoff, aus 

dem sie gemacht sind, zur festen Einheit eines Gebildes – immer des gleichen — auf. Wir sa-

gen daher, daß diese Gebilde, Texte, Kompositionen, Tanzschöpfungen als solche sehr wohl 

Kunstwerke sind, aber in der Selbigkeit ihres Wesens auf Reproduktion angewiesen bleiben. 

Das Gebilde, das das Kunstwerk ist, muß in den reproduktiven Künsten immer wieder neu 

aufgebaut werden. Was so in den transitorischen Künsten ganz handgreiflich ist, belehrt in 

Wahrheit darüber, daß nicht nur diese reproduktiven Künste Darstellung verlangen, sondern in 

gewisser Weise jedes Gebilde, das wir ein Kunstwerk nennen. Es verlangt von dem Betrach-

ter, vor dem es sich darbietet, aufgebaut zu werden. Es ist ja nicht, was es ist. Es ist etwas, 

was es nicht ist, kein bloßes Zweckbestimmtes, das man in Gebrauch nimmt, oder gar materi-

elles Ding, aus dem man etwas anderes machen kann, sondern etwas, das sich im Betrachten-

den erst zu dem erbaut, als das es erscheint und sich ausspielt. 

Ein eigentümliches Übergangsphänomen kann das veranschaulichen, das Lesen. Im strengen 

Sinne ist es, sofern es kein lautes Lesen oder gar Vorlesen ist, keine Produktion in der Art der 

reproduktiven Künste. Es erzeugt keine selbständige neue Wirklichkeit – und doch ist es wie 

unterwegs dazu – und auf alle Weise. 

So hat es immer nahegelegen, die Erfahrung der Kunst mit dem Begriff des Spieles zusam-

menzubringen. Kant hat die Interesselosigkeit, Zweckfreiheit und Begrifflosigkeit des Wohl-

gefallens am Schönen als einen Gemütszustand beschrieben, in dem unsere geistigen Vermö-

gen, Verstand und Einbildungskraft, in einem freien Spiele miteinander spielen. Schiller hat 

diese Beschreibung auf die Basis der Fichteschen Trieblehre übertragen und das ästhetische 

Verhalten einem Spieltrieb zugewiesen, der in der Mitte zwischen dem Stofftrieb und dem 

Formtrieb seine eigene freie Möglichkeit entfaltet. Insofern ist durch das ästhetische Denken 

der Neuzeit ›der Anteil des Subjekts‹ beim Aufbau der ästhetischen Erfahrung zu seiner vol-

len Beachtung gekommen. Aber die Erfahrung der Kunst bietet auch jene andere Seite, in der 

der Spielcharakter des Gebildes als solcher, sein bloßes Gespieltsein, in den Vordergrund 

rückt. Dafür ist immer noch der alte griechische Begriff der ›Mimesis‹ die eigentliche Basis. 

Die Griechen unterscheiden zwischen zwei Formen des Herstellens, dem handwerklichen 

Herstellen, das Brauchbares fabriziert, und dem mimetischen Herstellen, das nichts ›Wirkli-

ches‹ schafft, sondern nur etwas zur Darstellung bringt. Auch in unserem eigenen Sprachge-

brauch haben wir etwas von dieser letzteren Erscheinungsform des Herstellens uns bewahrt, 

nämlich dort, wo wir vom ››Mimischen‹ sprechen. Wir gebrauchen dieses Wort ja nicht nur 

dort, wo wir das Mienenspiel, die Gestik von jemandem charakterisieren wollen, sondern ins-

besondere, wo es sich um die bewußte Nachahmung des ganzen Verhaltens einer Person han-

delt, sei es im kunstlosen Nachmachen eines anderen, sei es in der kunstvollen Verkörperung 

einer ›Rolle‹ durch den Schauspieler. Im Sinne des Mimischen ist gelegen, daß der eigene 

Körper Träger des mimischen Ausdrucks ist und als Kunst etwas zur Darstellung bringt, was 

er nicht ist. Die Rolle ist ›gespielt‹. Das schließt einen eigenartigen Seinsanspruch ein. Es ist 

etwas anderes als ein gespieltes Erstaunen oder eine gespielte, geheuchelte Teilnahme, die im 



Gadamer - Das Spiel der Kunst 4 04.12.2023 

menschlichen Umgang begegnen. Die mimische Darstellung ist kein Spiel, das vortäuscht, 

sondern ein Spiel, das sich als Spiel mitteilt, so daß es für nichts anderes genommen wird, als 

es sein möchte: bloße Darstellung. Das ist der deutliche Unterschied. Die heuchlerisch ge-

spielte Teilnahme zum Beispiel will geglaubt sein – selbst dann besteht dieser Anspruch fort, 

wenn sie in ihrer Unechtheit oder Gekünsteltheit spürbar wird. Die mimische Nachahmung 

dagegen will nicht ›geglaubt‹, sondern als Nachahmung verstanden werden. Sie ist nicht ge-

heuchelt, ist nicht falscher, sondern auf klare Weise ›wahrer‹ Schein, ist als Schein ›wahr‹. Sie 

wird als Schein wahrgenommen, wie sie gemeint ist. 

Auch wenn wir das schwierige Problem beiseite lassen, was das Sein von Schein eigentlich 

ist, so ist doch jedenfalls klar, daß dort, wo der Sinn von Gespieltsein impliziert ist, der so er-

scheinende Schein in die Dimension dessen gehört, was man Mitteilung nennt. Das Spiel des 

Kunst-Scheins spielt zwischen mir und dir. Ich nehme das Gebilde genauso als ein bloßes Ge-

bilde wie du, und gerade das nennen wir ›Mitteilung‹, daß der andere an dem, was ich ihm 

mitteile, teilbekommt, und zwar nicht etwa nur einen Teil von dem empfangt, was da mitge-

teilt wird, sondern die Kenntnis des Ganzen so mit mir teilt, daß wir beide sie ganz haben. Das 

unterscheidet offenbar echte Mitteilung von der heuchelnd gespielten Teilnahme. Deren 

›Schein‹ ist gerade nicht der mir und dir gemeinsame Schein, sondern der falsche Anschein, 

der nur für den andern geweckt werden soll. Wahrer Schein – das ist das Gebilde der Kunst. 

Es ist so sehr allen gemeinsam, daß selbst der Schöpfer solcher Gebilde kein Privileg vor dem 

Aufnehmenden behält. Eben weil er sich geäußert hat, behält er nichts für sich, sondern hat 

sich vollständig mitgeteilt. Das ›Werk‹ spricht für ihn. 

Man muß diesen Seinssinn von Mimik und Mimesis im Auge behalten, wenn man einsehen 

soll, in welchem essentiellen Sinne Kunst den Charakter des Spieles hat. Mimik ist Nach-Ah-

mung. Das hat nichts zu tim mit einem Verhältnis von Abbild und Urbild oder gar mit einer 

Kunsttheorie, derzufolge die Kunst eine Nachahmung der ›Natur‹, das heißt des von sich aus 

Seienden sei – ein krasses naturalistisches Mißverständnis. Gerade die Rückbesinnung auf das 

Wesen des Mimischen kann davor bewahren. Das mimische Urverhältnis ist nicht ein abbil-

dendes Nachmachen, bei dem man sich anstrengt, einem Urbild möglichst nahe zu kommen – 

es ist vielmehr Zeigen. Zeigen heißt nicht, etwas vorzeigen, wie ein Beweisstück, an dem et-

was bewiesen wird, was auf andere Weise nicht mehr zugänglich ist. Zeigen heißt überhaupt 

nicht, ein Verhältnis zwischen dem Zeigenden und dem Gezeigten als solches meinen. Es 

weist von sich selber gerade weg. Wer auf das Zeigende sieht, wie der Hund auf die ausge-

streckte Hand, dem kann man nichts zeigen. Vielmehr meint Zeigen, daß der, dem man etwas 

zeigt, selber und richtig sehen soll. In diesem Sinne ist Nachahmen Zeigen. Denn im Nachah-

men wird immer etwas mehr sichtbar, als was die sogenannte Wirklichkeit bietet. Das Ge-

zeigte ist sozusagen heraus-gelesen aus dem Andrang des Vielen. All das andere ist nicht ge-

meint – nur das Gezeigte ist gemeint. Es wird als das Gemeinte ins Auge gefaßt und damit in 

eine Art Idealität erhoben. Es ist nicht länger dieses oder jenes Sichtbare, sondern als etwas 

gezeigt und bezeichnet. Wenn man sieht, was einer einem zeigt, ist das stets ein Akt der Iden-

tifikation und damit der Wiedererkenntnis. 

Wo es sich um Kunst handelt, ist das merkwürdigerweise oft noch bei reproduktiven Wieder-

holungen unverkennbar. Es ist erstaunlich, mit welcher Unfehlbarkeit wir bei den oft hervor-

ragenden fotografischen Reproduktionen in illustrierten Tageszeitungen die wirkliche fotogra-

fische Reportage und die Reproduktion eines gemalten Porträts oder sogar einer – noch so re-

alistischen – Filmszene zu unterscheiden wissen. Das meint nicht, daß die Filmszene doch ir-

gendwo unnatürlich geblieben ist oder das realistische Porträt nicht realistisch genug gemalt 

war. Es schlägt vielmehr etwas anderes dabei durch, selbst in diesem Medium der Zeitungsre-

produktion. Aristoteles hat recht: Die Poesie macht mehr das Allgemeine sichtbar, als je die 

Historie, das heißt die getreue Schilderung von Tatsachen und wirklichen Ereignissen, es 



Gadamer - Das Spiel der Kunst 5 04.12.2023 

vermag. Im Als-ob der poetischen Erfindung, der plastischen oder malerischen Bildgestaltung 

wird offenbar eine Teilhabe möglich, die den Zufallswirklichkeiten mit ihren einschränkenden 

Bedingungen nicht in der gleichen Weise erreichbar ist. Die fotografische Dokumentation sol-

cher zufälliger Wirklichkeit, etwa die fotografische Aufnahme eines amtierenden Staatsman-

nes, gewinnt ihre Bedeutung erst aus einem zuvor bekannten Zusammenhang. Die Reproduk-

tion eines künstlerischen Porträts spricht ihre eigene Bedeutung aus – auch dann noch, wenn 

man nicht weiß, wer der Dargestellte ist. Sie läßt nicht nur das Allgemeine erkennen, sondern 

vereinigt uns eben dadurch auf das allen Gemeinsame hin. Gerade weil das Reproduzierte 

›nur‹ ein Gemälde ist und nicht eine ›wirkliche‹ Fotografie, weil es also nur ›Gespieltes‹ ist, 

umfaßt es uns als Mitspieler. Wir wissen, wie es gemeint ist, und nehmen es so. 

Man mag von hier aus ermessen, wie unangemessen das Kunstverständnis und der Kunstbe-

trieb im Zeitalter der Kulturindustrie geworden ist, die den Mitspieler zum bloßen auszubeu-

tenden Konsumenten degradiert. Es ist ein falsches Selbstverständnis, das einem da zugemutet 

wird. Den bloßen Zuschauer gibt es gar nicht, der sich im Theater oder Konzertsaal, im Mu-

seum oder in der Abgeschiedenheit des Lesens einem ästhetischen oder Bildungsgenuß in un-

berührbarer Distanz hingibt. Er mißversteht sich selbst. Es ist eine Fluchtbewegung des ästhe-

tischen Selbstverständnisses, in der Begegnung mit dem Kunstwerk bloße Entrückung oder 

Verzauberung – das heißt eine bloße Befreiung vom Druck der Wirklichkeit – zu erblicken 

und den Genuß solcher Scheinfreiheit zu gemeßen. 

Was wir am Vergleich zwischen den Spielen, welche die Menschen sich erfunden und ge-

schaffen haben, und der unbezogenen Spielbewegung des reinen Lebensüberschusses zu ler-

nen haben, ist eben dies, daß das im Spiel der Kunst Gespielte keine Ersatz- oder Traumwelt 

ist, in der wir uns vergessen. Das Spiel der Kunst ist vielmehr ein durch die Jahrtausende hin-

durch immer aufs neue vor uns auftauchender Spiegel, in dem wir uns selber erblicken – oft 

unerwartet genug, oft fremdartig genug –, wie wir sind, wie wir sein könnten, was es mit uns 

ist. Ist es nicht am Ende immer ein falscher Schein, wenn man Spiel und Ernst so voneinander 

trennt, daß das Spiel nur in ausgegrenzten Bereichen, in Randgebieten unseres Ernstes, zuge-

lassen wird – in der ›Freizeit‹, die wie ein Relikt von verlorener Freiheit zeugt? Spiel und 

Ernst, die Lebensbewegung aus Überschuß und Überschwang und die gespannte Kraft unserer 

Lebensenergie, sind in Wahrheit zutiefst ineinander verwoben. Das eine wirkt auf das andere 

zurück. Daß Spielenkönnen die Ausübung eines höchsten Ernstes ist, haben tieferblickende 

Kenner der menschlichen Natur nicht verkannt. So lesen wir bei Nietzsche: ›Reife des Man-

nes, das heißt, den Ernst wiedergefunden haben, den man als Kind hatte – beim Spiel.‹ Nietz-

sche hat aber auch das Umgekehrte gewußt und in der göttlichen Leichtigkeit des Spieles die 

schöpferische Macht des Lebens – und der Kunst – gefeiert. 

Es ist die Erfahrung einer entfremdeten Welt, wenn auf dem Gegensatz zwischen Leben und 

Kunst bestanden wird, und es ist eine Abstraktion, die gegen die Verwobenheit von Kunst und 

Leben blind macht, wenn man die universale Reichweite und die ontologische Dignität des. 

Spieles verkennt. Es ist nicht so sehr die andere Seite des Ernstes, als vielmehr der wahre Le-

bensgrund der Natürlichkeit des Geistes, Bindung und Freiheit zugleich. Gerade weil es nicht 

bloße Freiheit der Beliebigkeit und des blinden Naturüberschusses ist, was in den schöpferi-

schen Gestaltungen der Kunst vor uns steht, vermag es alle Ordnungen unseres sozialen Le-

bens zu durchdringen, durch alle Klassen, Rassen, Bildungsstufen hindurch. – Denn diese Ge-

staltungen unseres Spielens sind Formungen unserer Freiheit. 

Nach einem Rundfunkvortrag unter dem Titel ›Der wahre Schein der Kunst‹ am 30. März 

1975 im Deutschlandfunk. 

Quelle: Hans-Georg Gadamer, Ästhetik und Poetik I, GW 8, Tübingen: Mohr, 1993, S. 86-93. 


