Das Spiel der Kunst (1975)
Von Hans-Georg Gadamer

Das elementare Phdnomen des Spiels und des Spielens durchherrscht die gesamte Tierwelt.
Dal3 auch das Naturwesen, das der Mensch ist, davon bestimmt wird, ist selbstverstandlich.
Teilt doch das Menschenkind mit all den Arten von Tierkindern, deren Spielfreude wir be-
wundern, auch sonst sehr vieles — so vieles, dal? den menschlichen Beobachter beim Studium
des Verhaltens von Tieren, insbesondere von hoheren Tieren, ein Entziicken zu befallen
pflegt, das mit Erschrecken gemischt ist. Wenn Tier und Mensch in so vielem einander so
ahnlich sind, kommt dann nicht die Grenze zwischen Tier und Mensch tiberhaupt ins Schwim-
men? Die moderne Verhaltensforschung hat in der Tat die Fragwirdigkeit solcher Grenzzie-
hung gegeniiber dem Tier mehr und mehr zum Bewul3tsein gebracht. Wir haben es nicht mehr
so einfach, wie das 17. Jahrhundert es sich machte. Damals, berauscht von der menschlichen
Auszeichnung des SelbstbewuBtseins, die Descartes’ bestimmende Einsicht war, sah man im
Tier den blofRen Automaten und nur im Menschen das durch Selbstbewuf3tsein und freien Wil-
len ausgezeichnete Geschopf Gottes.

Dieser Rausch ist grindlich verflogen. Seit einem Jahrhundert ist der Verdacht im Wachsen,
dal? menschliches Verhalten — das des Einzelnen und mehr noch das der Gruppe — in weit stér-
kerem Mal3e von Naturdeterminanten bestimmt ist, als es dem Bewul3tsein des frei Wéahlen-
den und frei Handelnden entspricht. Langst nicht alles, was wir mit dem BewuBtsein unserer
Freiheit begleiten, ist wirklich Folge einer freien Entscheidung. Unbewufte Faktoren, Trieb-
zwange und Interessen, steuern nicht nur unser Verhalten, sondern determinieren auch unser
Bewul3tsein.

Man fragt sich, ob nicht vieles von dem, was wir fiir unsere menschlich bewuRte Willenswahl
in Anspruch nehmen, weit besser von den Instinktzwangen des Tierverhaltens aus >verstan-
den< werden kann. Nimmt nicht am Ende auch das menschliche Spielen an solcher Naturbe-
stimmtheit teil, und ist vielleicht selbst das kiinstlerische Schaffen Auslebung eines Spieltrie-
bes?

Zwar meinen wir stets, »etwas« zu spielen, und glauben uns damit von dem Spielverhalten der
Tiere und Kleinkinder wohl unterschieden. Diese spielen wohl auch »mit etwas«, aber sie
»meinen< nicht eigentlich dieses oder jenes Spiel, sondern nichts als ihr Spielen, ihren Uber-
schuf’ an Leben und Bewegung, den sie ausleben. Dagegen tréagt das Spiel, das einer anfangt,
erfindet oder erlernt, eine Bestimmtheit in sich, die man >meint<. Man ist sich der Regeln und
Bedingungen des Spielverhaltens bewuft, sei es, daB es sich um Spiele handelt, die man mit-
einander spielt, sei es in der Weise des sportlichen Wettbewerbs, der in einem indirekten
Sinne den Charakter des Spieles tragt. Durch solche Bestimmtheiten grenzt sich das Spielver-
halten aus allem sonstigen Weltverhalten in scharfer Weise aus — weit scharfer als bei Tieren,
deren Spiele mit ihren sonstigen Verhaltensweisen leicht verflieRen. Es macht den Spielcha-
rakter menschlicher Spiele aus, da Regeln und Forderungen aufgestellt werden, die nur in der
Geschlossenheit der Spielwelt gelten. Jeder Spieler vermag sich ihnen zu entziehen, indem er
aus dem Spiele ausscheidet. Innerhalb des Spieles freilich haben diese Regeln und Forderun-
gen ihre eigene Verbindlichkeit, die man so wenig verletzen kann wie irgendwelche uns be-
stimmenden und verbindlichen Regeln des Zusammenlebens sonst. Was ist das fur eine Gel-
tung, die auf solche Weise verbindlich und eingeschrankt zugleich ist? Ohne Zweifel pragt
sich in dieser Besonderheit der menschlichen Spiele, Geltungsforderungen zu enthalten, eine
Art von Sachlichkeit und Sachbezug aus, die dem Menschen eigentimlich ist. Die Philoso-
phen nennen das die Intentionalitdt des Bewultseins.

Gadamer - Das Spiel der Kunst 1 04.12.2023



Das ist freilich ein so universelles Strukturmoment menschlichen Daseins, dal} man gerade die
Sachhaltigkeit des menschlichen Spielens und Spielen-kénnens als eine spezifisch menschli-
che Auszeichnung ansehen mochte. Bekanntlich redet man von dem Spielelement, das aller
menschlichen Kultur eigen ist. Man entdeckt Spielformen im ernstesten menschlichen Betrei-
ben, im Kult, in der Rechtspflege, im Sozialverhalten, wo man geradezu vom Rollenspiel
spricht usw. Eine gewisse Selbstbeschrankung freier Beliebigkeit scheint zum Aufbau von
Kultur als solcher zu gehoren.

Aber heil3t das, dal’ nur, wo menschliche Kultur ist, das Spielen sich in der Bestimmtheit eines
»gemeinten< Verhaltens objektiviert? In einem noch tieferen Sinne scheinen Spiel und Ernst
miteinander verwoben. Es leuchtet unmittelbar ein, da mit jeglicher Form von Ernst wie des-
sen eigener Schattenwurf ein mégliches Spielverhalten verbunden ist. >So tun als ob« scheint
bei allem Tun, das kein bloR3es Triebverhalten ist, sondern etwas »meints, speziell moglich.
Das Als-ob ist eine so universale Modifikation, daB selbst das Spielverhalten von Tieren
manchmal wie von einem Anhauch von Freiheit belebt scheint, insbesondere wenn sie sich
auf spielerische Weise den Anschein geben, anzugreifen, zu schrecken, zu beil3en oder der-
gleichen. Und was bedeutet jene Unterwerfungsgebérde, die man als die Entscheidung und
Beendung von Kéampfen zwischen Tieren beobachten kann? Auch da handelt es sich allem
Anschein nach um Befolgung von Spielregeln. Kein siegreiches Tier, dem die Unterwerfungs-
gebdrde geboten wird, beilst wirklich zu. Das ist ein merkwirdiger Tatbestand. Hier treten
symbolische Handlungen an die Stelle von Ausfiihrung derselben. Wie stimmt das dazu, daf}
dort alles Instinktzwangen gehorcht und beim Menschen alles der freien Entscheidung folgt?

Es scheint mir methodisch geboten, gerade solche Ubergangsphanomene zwischen Mensch
und Tier aufzusuchen, wenn man das Deutungsschema eines dogmatischen Cartesianismus
des SelbstbewuRtseins vermeiden will. Derartige Ubergangsphanomene von Spiel und Spielen
erlauben, die Linien in einen Bereich zu verlangern, der nicht mehr unmittelbar, sondern nur
in dem, was dadurch bewirkt und bewerkstelligt wird, zugénglich ist. Ich meine den Bereich
der Kunst. Dabei scheint es mir kein tiberzeugendes Ubergangsphanomen, wenn man den all-
gemeinen Kunsttrieb in den Bildungen der Natur ins Auge fal3t, an dem man vielleicht auch
einen UberschuBcharakter bemerken kann, der tiber das Notwendige und ZweckmaRige hin-
aus das bildnerische Spiel der Natur charakterisiert. Gerade nicht der Triebcharakter des
Kunsttriebes, sondern der Freiheitshauch, der seinen Bildungen anhaftet, ist das Erstaunliche.
Daher sind symbolische Handlungen wie die beschriebenen von besonderem Interesse. Im
menschlichen Bilden besteht ja das entscheidende Moment von Kunstfertigkeit auch nicht da-
rin, dall da etwas von trefflicher Brauchbarkeit oder von tberflissiger Schénheit zustande ge-
kommen ist, sondern darin, dal menschliches Herstellen sich derart verschiedene Aufgaben
stellen kann und nach Planen vorgeht, die ein Moment freier Beliebigkeit auszeichnet.
Menschliches Machen kennt eine gewaltige Variabilitat von Probieren und Verwerfen, Gelin-
gen und Miflingen. Erst da beginnt eben die »Kunst¢, wo man auch anders kann. VVollends
dort, wo wir von Kunst und kiinstlerischem Schaffen im eminenten Sinne reden, ist nicht das
Zustandekommen von etwas Gemachtem das Entscheidende, sondern dal das Gemachte von
ganz besonderer Eigenart ist. Es »meint«< etwas und ist doch nicht das, was es meint. Es ist
nicht ein Werksttick, das wie alle Werkstticke menschlicher Arbeit durch seine Dienlichkeit
zu etwas bestimmt ist. Zwar ist es ein Produkt, das heif3t etwas, was durch menschliches Ma-
chen hergestellt worden ist und nun da ist, zur Verftigung und zum Gebrauch. Aber gerade
jeglichen Gebrauch verweigert das Kunstwerk. Es ist so nicht ygemeinte Es hat etwas von
dem Charakter des Als-ob, den wir als einen Grundzug im Wesen des Spielens erkannten. Es
ist ein yWerk«, weil es wie ein Gespieltes ist. Es ist nicht das, als was sonst solches begegnet,
sondern steht fir etwas. So wie eine symbolische Gebarde nicht nur sie selbst ist, sondern et-
was anderes dadurch zum Ausdruck bringt, ist auch das Werk der Kunst nicht nur es selbst als
dieses Gemachte. Man kann es geradezu dadurch definieren, dal? es kein Machwerk ist, das

Gadamer - Das Spiel der Kunst 2 04.12.2023



heifl3t nichts, was man bloR gemacht hat und wieder machen kann, sondern etwas, das auf un-
wiederholbare Weise zustande kam und zu seiner einmaligen Erscheinung herausgekommen
ist. Es scheint mir daher fast richtiger, es nicht ein Werk, sondern ein Gebilde zu nennen.
Denn in diesem Wort »Gebilde« liegt, dal die Erscheinung auf eine seltsame Weise den Pro-
zel} ihrer Entstehung hinter sich gelassen oder ins Unbestimmte verbannt hat und sich, ganz
auf sich selbst gestellt, in ihrem eigenen Aussehen und Erscheinen darstellt.

Das Gebilde weist nicht so sehr zuriick auf den Prozel3 seiner Bildung, als dal es fordert, als
reine Erscheinung in sich selbst wahrgenommen zu werden. Das ist besonders greifbar bei den
transitorischen Kinsten. Dichtkunst, Musik und Tanz haben ja tberhaupt nichts von der
Greifbarkeit eines Dinges an sich, und dennoch baut sich der flichtige und fliissige Stoff, aus
dem sie gemacht sind, zur festen Einheit eines Gebildes — immer des gleichen — auf. Wir sa-
gen daher, daf3 diese Gebilde, Texte, Kompositionen, Tanzschopfungen als solche sehr wohl
Kunstwerke sind, aber in der Selbigkeit ihres Wesens auf Reproduktion angewiesen bleiben.
Das Gebilde, das das Kunstwerk ist, muf in den reproduktiven Kunsten immer wieder neu
aufgebaut werden. Was so in den transitorischen Kiinsten ganz handgreiflich ist, belehrt in
Wahrheit dartiber, daR nicht nur diese reproduktiven Kiinste Darstellung verlangen, sondern in
gewisser Weise jedes Gebilde, das wir ein Kunstwerk nennen. Es verlangt von dem Betrach-
ter, vor dem es sich darbietet, aufgebaut zu werden. Es ist ja nicht, was es ist. Es ist etwas,
was es nicht ist, kein bloRes Zweckbestimmtes, das man in Gebrauch nimmt, oder gar materi-
elles Ding, aus dem man etwas anderes machen kann, sondern etwas, das sich im Betrachten-
den erst zu dem erbaut, als das es erscheint und sich ausspielt.

Ein eigentiimliches Ubergangsphanomen kann das veranschaulichen, das Lesen. Im strengen
Sinne ist es, sofern es kein lautes Lesen oder gar Vorlesen ist, keine Produktion in der Art der
reproduktiven Kinste. Es erzeugt keine selbstandige neue Wirklichkeit — und doch ist es wie
unterwegs dazu — und auf alle Weise.

So hat es immer nahegelegen, die Erfahrung der Kunst mit dem Begriff des Spieles zusam-
menzubringen. Kant hat die Interesselosigkeit, Zweckfreiheit und Begrifflosigkeit des Wohl-
gefallens am Schonen als einen Gemutszustand beschrieben, in dem unsere geistigen Vermo-
gen, Verstand und Einbildungskraft, in einem freien Spiele miteinander spielen. Schiller hat
diese Beschreibung auf die Basis der Fichteschen Trieblehre Gibertragen und das &sthetische
Verhalten einem Spieltrieb zugewiesen, der in der Mitte zwischen dem Stofftrieb und dem
Formtrieb seine eigene freie Moglichkeit entfaltet. Insofern ist durch das dsthetische Denken
der Neuzeit »der Anteil des Subjekts< beim Aufbau der &sthetischen Erfahrung zu seiner vol-
len Beachtung gekommen. Aber die Erfahrung der Kunst bietet auch jene andere Seite, in der
der Spielcharakter des Gebildes als solcher, sein blo3es Gespieltsein, in den Vordergrund
rickt. Dafiir ist immer noch der alte griechische Begriff der »Mimesis« die eigentliche Basis.

Die Griechen unterscheiden zwischen zwei Formen des Herstellens, dem handwerklichen
Herstellen, das Brauchbares fabriziert, und dem mimetischen Herstellen, das nichts »Wirkli-
ches« schafft, sondern nur etwas zur Darstellung bringt. Auch in unserem eigenen Sprachge-
brauch haben wir etwas von dieser letzteren Erscheinungsform des Herstellens uns bewahrt,
néamlich dort, wo wir vom »>Mimischen« sprechen. Wir gebrauchen dieses Wort ja nicht nur
dort, wo wir das Mienenspiel, die Gestik von jemandem charakterisieren wollen, sondern ins-
besondere, wo es sich um die bewuRte Nachahmung des ganzen Verhaltens einer Person han-
delt, sei es im kunstlosen Nachmachen eines anderen, sei es in der kunstvollen Verkdrperung
einer »Rolle« durch den Schauspieler. Im Sinne des Mimischen ist gelegen, daR der eigene
Korper Tréger des mimischen Ausdrucks ist und als Kunst etwas zur Darstellung bringt, was
er nicht ist. Die Rolle ist »gespielt«. Das schlief3t einen eigenartigen Seinsanspruch ein. Es ist
etwas anderes als ein gespieltes Erstaunen oder eine gespielte, geheuchelte Teilnahme, die im

Gadamer - Das Spiel der Kunst 3 04.12.2023



menschlichen Umgang begegnen. Die mimische Darstellung ist kein Spiel, das vortauscht,
sondern ein Spiel, das sich als Spiel mitteilt, so daR es fir nichts anderes genommen wird, als
es sein mochte: bloRe Darstellung. Das ist der deutliche Unterschied. Die heuchlerisch ge-
spielte Teilnahme zum Beispiel will geglaubt sein — selbst dann besteht dieser Anspruch fort,
wenn sie in ihrer Unechtheit oder Gekiinsteltheit spiirbar wird. Die mimische Nachahmung
dagegen will nicht >geglaubt<, sondern als Nachahmung verstanden werden. Sie ist nicht ge-
heuchelt, ist nicht falscher, sondern auf klare Weise >wahrer« Schein, ist als Schein »wahr«. Sie
wird als Schein wahrgenommen, wie sie gemeint ist.

Auch wenn wir das schwierige Problem beiseite lassen, was das Sein von Schein eigentlich
ist, so ist doch jedenfalls klar, daR dort, wo der Sinn von Gespieltsein impliziert ist, der so er-
scheinende Schein in die Dimension dessen gehdrt, was man Mitteilung nennt. Das Spiel des
Kunst-Scheins spielt zwischen mir und dir. Ich nehme das Gebilde genauso als ein blol3es Ge-
bilde wie du, und gerade das nennen wir >Mitteilungs, daR der andere an dem, was ich ihm
mitteile, teilbekommt, und zwar nicht etwa nur einen Teil von dem empfangt, was da mitge-
teilt wird, sondern die Kenntnis des Ganzen so mit mir teilt, dal} wir beide sie ganz haben. Das
unterscheidet offenbar echte Mitteilung von der heuchelnd gespielten Teilnahme. Deren
»Schein« ist gerade nicht der mir und dir gemeinsame Schein, sondern der falsche Anschein,
der nur fur den andern geweckt werden soll. Wahrer Schein — das ist das Gebilde der Kunst.
Es ist so sehr allen gemeinsam, daR selbst der Schépfer solcher Gebilde kein Privileg vor dem
Aufnehmenden behalt. Eben weil er sich gedulRert hat, behélt er nichts fur sich, sondern hat
sich vollstandig mitgeteilt. Das »Werk« spricht fiir ihn.

Man muf3 diesen Seinssinn von Mimik und Mimesis im Auge behalten, wenn man einsehen
soll, in welchem essentiellen Sinne Kunst den Charakter des Spieles hat. Mimik ist Nach-Ah-
mung. Das hat nichts zu tim mit einem Verhéltnis von Abbild und Urbild oder gar mit einer
Kunsttheorie, derzufolge die Kunst eine Nachahmung der >Natur¢, das heif3t des von sich aus
Seienden sei — ein krasses naturalistisches MiRverstandnis. Gerade die Rickbesinnung auf das
Wesen des Mimischen kann davor bewahren. Das mimische Urverhaltnis ist nicht ein abbil-
dendes Nachmachen, bei dem man sich anstrengt, einem Urbild mdglichst nahe zu kommen —
es ist vielmehr Zeigen. Zeigen heif3t nicht, etwas vorzeigen, wie ein Beweisstick, an dem et-
was bewiesen wird, was auf andere Weise nicht mehr zugénglich ist. Zeigen heif3t tberhaupt
nicht, ein Verhaltnis zwischen dem Zeigenden und dem Gezeigten als solches meinen. Es
weist von sich selber gerade weg. Wer auf das Zeigende sieht, wie der Hund auf die ausge-
streckte Hand, dem kann man nichts zeigen. Vielmehr meint Zeigen, dal? der, dem man etwas
zeigt, selber und richtig sehen soll. In diesem Sinne ist Nachahmen Zeigen. Denn im Nachah-
men wird immer etwas mehr sichtbar, als was die sogenannte Wirklichkeit bietet. Das Ge-
zeigte ist sozusagen heraus-gelesen aus dem Andrang des Vielen. All das andere ist nicht ge-
meint — nur das Gezeigte ist gemeint. Es wird als das Gemeinte ins Auge gefal3t und damit in
eine Art Idealitat erhoben. Es ist nicht langer dieses oder jenes Sichtbare, sondern als etwas
gezeigt und bezeichnet. Wenn man sieht, was einer einem zeigt, ist das stets ein Akt der Iden-
tifikation und damit der Wiedererkenntnis.

Wo es sich um Kunst handelt, ist das merkwurdigerweise oft noch bei reproduktiven Wieder-
holungen unverkennbar. Es ist erstaunlich, mit welcher Unfehlbarkeit wir bei den oft hervor-
ragenden fotografischen Reproduktionen in illustrierten Tageszeitungen die wirkliche fotogra-
fische Reportage und die Reproduktion eines gemalten Portrats oder sogar einer — noch so re-
alistischen — Filmszene zu unterscheiden wissen. Das meint nicht, dal? die Filmszene doch ir-
gendwo unnaturlich geblieben ist oder das realistische Portrét nicht realistisch genug gemalt
war. Es schlégt vielmehr etwas anderes dabei durch, selbst in diesem Medium der Zeitungsre-
produktion. Aristoteles hat recht: Die Poesie macht mehr das Allgemeine sichtbar, als je die
Historie, das heil3t die getreue Schilderung von Tatsachen und wirklichen Ereignissen, es

Gadamer - Das Spiel der Kunst 4 04.12.2023



vermag. Im Als-ob der poetischen Erfindung, der plastischen oder malerischen Bildgestaltung
wird offenbar eine Teilhabe mdoglich, die den Zufallswirklichkeiten mit ihren einschrankenden
Bedingungen nicht in der gleichen Weise erreichbar ist. Die fotografische Dokumentation sol-
cher zufélliger Wirklichkeit, etwa die fotografische Aufnahme eines amtierenden Staatsman-
nes, gewinnt ihre Bedeutung erst aus einem zuvor bekannten Zusammenhang. Die Reproduk-
tion eines kinstlerischen Portréts spricht ihre eigene Bedeutung aus — auch dann noch, wenn
man nicht weil3, wer der Dargestellte ist. Sie a8t nicht nur das Allgemeine erkennen, sondern
vereinigt uns eben dadurch auf das allen Gemeinsame hin. Gerade weil das Reproduzierte
ynur< ein Gemalde ist und nicht eine >wirkliche« Fotografie, weil es also nur >Gespieltes«< ist,
umfaldt es uns als Mitspieler. Wir wissen, wie es gemeint ist, und nehmen es so.

Man mag von hier aus ermessen, wie unangemessen das Kunstverstandnis und der Kunstbe-
trieb im Zeitalter der Kulturindustrie geworden ist, die den Mitspieler zum blof3en auszubeu-
tenden Konsumenten degradiert. Es ist ein falsches Selbstverstandnis, das einem da zugemutet
wird. Den blof3en Zuschauer gibt es gar nicht, der sich im Theater oder Konzertsaal, im Mu-
seum oder in der Abgeschiedenheit des Lesens einem &sthetischen oder Bildungsgenuf? in un-
bertihrbarer Distanz hingibt. Er miRversteht sich selbst. Es ist eine Fluchtbewegung des &sthe-
tischen Selbstverstandnisses, in der Begegnung mit dem Kunstwerk blofRe Entriickung oder
Verzauberung — das heil3t eine bloRe Befreiung vom Druck der Wirklichkeit — zu erblicken
und den GenuB solcher Scheinfreiheit zu gemelen.

Was wir am Vergleich zwischen den Spielen, welche die Menschen sich erfunden und ge-
schaffen haben, und der unbezogenen Spielbewegung des reinen Lebensiiberschusses zu ler-
nen haben, ist eben dies, dal} das im Spiel der Kunst Gespielte keine Ersatz- oder Traumwelt
ist, in der wir uns vergessen. Das Spiel der Kunst ist vielmehr ein durch die Jahrtausende hin-
durch immer aufs neue vor uns auftauchender Spiegel, in dem wir uns selber erblicken — oft
unerwartet genug, oft fremdartig genug —, wie wir sind, wie wir sein konnten, was es mit uns
ist. Ist es nicht am Ende immer ein falscher Schein, wenn man Spiel und Ernst so voneinander
trennt, dal? das Spiel nur in ausgegrenzten Bereichen, in Randgebieten unseres Ernstes, zuge-
lassen wird — in der >Freizeit¢, die wie ein Relikt von verlorener Freiheit zeugt? Spiel und
Ernst, die Lebensbewegung aus UberschuB und Uberschwang und die gespannte Kraft unserer
Lebensenergie, sind in Wahrheit zutiefst ineinander verwoben. Das eine wirkt auf das andere
zuriick. DaR Spielenkdnnen die Auslibung eines héchsten Ernstes ist, haben tieferblickende
Kenner der menschlichen Natur nicht verkannt. So lesen wir bei Nietzsche: »Reife des Man-
nes, das heif3t, den Ernst wiedergefunden haben, den man als Kind hatte — beim Spiel.< Nietz-
sche hat aber auch das Umgekehrte gewul3t und in der géttlichen Leichtigkeit des Spieles die
schopferische Macht des Lebens — und der Kunst — gefeiert.

Es ist die Erfahrung einer entfremdeten Welt, wenn auf dem Gegensatz zwischen Leben und
Kunst bestanden wird, und es ist eine Abstraktion, die gegen die Verwobenheit von Kunst und
Leben blind macht, wenn man die universale Reichweite und die ontologische Dignitat des.
Spieles verkennt. Es ist nicht so sehr die andere Seite des Ernstes, als vielmehr der wahre Le-
bensgrund der Natiirlichkeit des Geistes, Bindung und Freiheit zugleich. Gerade weil es nicht
blol3e Freiheit der Beliebigkeit und des blinden Naturtiberschusses ist, was in den schopferi-
schen Gestaltungen der Kunst vor uns steht, vermag es alle Ordnungen unseres sozialen Le-
bens zu durchdringen, durch alle Klassen, Rassen, Bildungsstufen hindurch. — Denn diese Ge-
staltungen unseres Spielens sind Formungen unserer Freiheit.

Nach einem Rundfunkvortrag unter dem Titel »Der wahre Schein der Kunstc am 30. Marz
1975 im Deutschlandfunk.

Quelle: Hans-Georg Gadamer, Asthetik und Poetik 1, GW 8, Tiibingen: Mohr, 1993, S. 86-93.

Gadamer - Das Spiel der Kunst 5 04.12.2023



